

•

في التِكويَين المتضابري والمدِّنين

سر هذاسه ، بدری ، عادل عبدالرحمن ، ۱۹۵۶ ... م. عنوان و پديد آور « اثر الرسول المصطفى (ص) في التكوين الحضاري و المدني/عادل بدري. مشخصات نشر ، مشهد ، سنبله ، ۱۳۸۵ ، مشخصات كالمرى ، ۳۹۴ ص. شایک وشعيت فهرست نويسى 🔐 فيها یادداشت ، عنوان دیگر ، تأثير الرسول المصطفى (ص) في التكوين الحضاري و المدني . ، تأثير الرسول المصطفى (مر) في التكوين الحضاري و المدئي . مئوان دیگر موضوع ، محمد (ص)، پیامبر اسلام ، ۵۳ سال قبل از هجرت – ۱۱ ق . موشوع ، تمدن اسلامی ـــ تاریخ . د اسلام --- تاريخ . موضوع : ۲الف۳۷ پ /۳۶ DS ر ده بندی کنگر ه ردہ بندی دیویی 1+1/+1/+1/ شمارہ کتابخانہ ملی P A0-P1110 -



اثر الرسول المصطفى عَيَّرُ في التكوين الحضاري و المدني

عادل بدری ناشر : سنبله شمارگان : ۱۹۰۵ نسخه نوبت چاپ : اول ۱۳۸۵ تعداد مفحات : ۳۹۴ مں وزیری چاپ : دقت چاپ : دقت مماهنگی و نظارت چاپ : هادی عدالتیان شابک : ۳–۳۹۲–۳۹۲–۳۹۶۹–۹۷۸ قیمت : ۵۰۰۵۰ ریال



فنالتكوين المضابحة والمدين

عانكن البيتلا هدر سببية وسسة أل البيت إلى الإحياء التراث إلى منتهة الجوامين العامة



۲۳

العفوان البريدي في لبنان: بيروت- الغبيري ص. ب. ٢٥/١٣٨

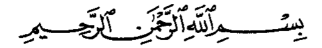
العفوان البريدي في إيران: مشهد ـ ص. ب. ٢٦ ٢ / ٩ ١٣٧ ٩

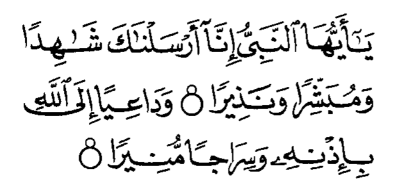
الفاكس: ۲۲۲۲٤۸۳ (۲۰۹۰)

الموقع في الإنترنت: www.almawsouah.org

مركز التوزيع و النشر في ايران: انتشارات سنبله مشهد- خرابان سعدي- باسار مهتاب- طبقه منهاي يك- هاتف: ٢٢١٦٧٥٣ (١١٥-٥٨.)

> كافة الحقوق محفوظة و مسجلة للناشر الطبعة الأولى: بيروت ٢٤ ٨ ١ ٢ - ٧ . . ٧ الطبعة الثانية: مشهد ١٤ ٢ - ٧ . . ٧





### كلمة الموسوعة

لو أردنا أن نحتزل كل معاني الحضارة والمدنية ومصلايقها وآثارهما ونتائجها في مفردات واضحة يفهمها عامة الناس، فلا نعدو عن القول بأن كل ما ينفع الناس في دنياهم من المسكن والملبس والماكل والمشرب وسائر المنافع البدنية وكذلك كل ما يرتبط برقيهم الثقافي بما ينفعهم في حياتهم الدنيوية، كل هذا نعبِّر عنه بالحضارة والمدنية.

وقد كابدت البشرية بجميع شرائحها وقطاعاتها لتحقيق هذه المنشودة، كلُّ عـلى قدر طاقتها، عبر تاريخها الطويل وحتى يومنا هذا الذي نرى فيه ما نسميه بالنمو الحضاري والتقدم المدني في كل أرجاء المعمورة.

ولكسن السؤال الذي يطرح نفسه دائماً وخاصةً في هذه الأيام الحالكة من عمـر الإنســان هو أنه: لملذا نجد في ثنايا هذا النمو والتقدم ما يعكَّر صفو الحياة من حروب وبغي وظلمٍ وانتهائةٍ لحقوق الإنسان وسحق كرامته؟

ألَـمْ تكـن كـل هـذه الجهود، التي بُذِلَتْ عبر التاريخ البشري، تهدف إلى تحقيق راحة الإنسان وطمأنينته ورفاهه ودعته؟

وألَـمْ تكـن كـل هـذه المحـاولات الشاقة ترنو لصنع حيلة فضلى يسودها الأمن والسلام والرفاه.

فسلماذا نجسد كلَّ هذا الحرمان والجوع والخوف والتخلف يلفُّ الإنسان في كسير من أرجساء هسله المعمسورة الستي كان من المفترض أن يُؤثر التقدم والنمو الحضُّاري والمدنسي العالميان في إسعاده ... والأعجب من هذا أننا نجد في داخل ٨ ...... أثر الرسول المصطفى تتلقي في التكوين المضاري المصطفى تتلقي في التكوين المضاري المجتمعات الراقية وحتى من العالم الأول حيث تكمن مصادر الثروة وينابيع المدنية، أن الكثيرين من شعوبها لم يرقوا إلى مستوى الكفاف والأمن والدعة.

والأعجب من هذا العجيب أننا نرى القيَّمين على قمم الحضارة والمدنية العصرية هـم \_ في الحقيقة والواقع \_ المخططون والمنفذون لكل الانتكاسات الحضارية والمدنية على أرجاء هذه البسيطة.

أليست هـذه الحضـارة والمدنـية القائمة الآن، تحمل في داخلها تناقضات قاتلـة ومخالفـات سحيقة، بل الأدهى والأمرّ هو أن هذه التناقضات والمخالفات قـد تصـل سـلبياتها إلى حيث الدمار الشامل والخراب العام الذي سوف يطل كـلَّ الحصـائل والنتائج التي تحققت بعرق جبين الماضين وكدٌ يمينهم عبر تاريخ الإنسان الطويل.

فهل من المحتمل أن يأتي يوم \_ ونأمل أن لا يأتي \_ يندم فيه الإنسان عملى كمل جهوده ومحاولاته لتحقيق هذا النمو الحضاري والتقدم المدني، وهل من المحتمل أن نصل إلى عصر نكفر فيه بكل أبجديات الحضارة والمدنية ونتمنى من صميم قلوبنا المرجوع إلى ربوع الصحاري حيث كانت الخيمة تظلُّنا والعنزة تروينا وتشبعنا، وإلى الكهوف حيث كانت الدعة والقرار والاستقرار... فملا بيئة ملوَّثة ولا مفاعلات مدمَّرة ولا أسلحة فتاكة ولا تفكك أسري ولا هبوط أخلاقي ولا ارتباك قيمي ولا ازدواجية في المعايير ولا ظلم ولا ظلمات.

من هـنا، ومـن كل هذه النذر المتشائمة اليائسة، نفهم ما كان يسعى إليه الأنبياء في تـاريخهم الحضاري والمدني الوصول إليه، بدءاً من أبينا آدم وما حمل معـه مـن الـسـماء مـن كـلمات ومـروراً بـنوح وتطهيره للأرض عبر الطوفان كلمة الموسوعة ...... وإبراهيم وكسره لرموز التخلف الفكري والثقافي [الأصنام] وموسى ودحره لطواغيت الأرض [الفراعينة] ووصولاً إلى عيسى وثورته على الدجّالين المتسترين بقيناع الخيداع الديني وانتهاءً برسول النبل والكرامة ومتمم مكارم الأخلاق محمد يَوَلَيْهُ وإرسائه لقواعيد الحضارة التي تنفع ولا تضر وأعملة المدنية التي تصلح ولا تُفسد واستمراراً لنهجه ونهج كل الأنبياء والرسل، نرى علياً أمير المؤمنين ومدرسته الفكرية والحضارية في بسط العدل والقسط.

فالنمو الحضاري والتقدم المدني هو قبل كل شيء تقدم في الفكر ونمو في نشر القيم وسعي لصنع الإنسان ومحاولة لبسط العدل، فلا يمكن بل ليس من العقلاني والنافع للبشرية أن نصنع مفاعلاً ذرياً من دون أن نصنع إنساناً يفهم كيف يستثمر ويستفيد من هذا التقدم التكنولوجي، ولا يفيد الإنسانَ صعود [ارمسترانك] عملى سطح القمر من دون أن نصنع جيلاً يعطي للإنسان حقه في العيش بكرامة ولا يطغى على أخيه في الدين أو نظيره في الخلق كما يقول على التحيي.

هذا الكتاب الـذي بـين يديك \_ عزيـزي القارئ \_ هو حصيلة محاولة سريعة لأخي الفاضل علال البدري، وهو يتصفح تاريخ الرسول المصطفى عَنَائَنَهُ وأهـل بيـته الكـرام طلقي ليتلّمس آثارهم في بناء حضارة نافعة ومدنية مجدية، وقـد استطاع أن يسجّل بعض تلك البصمات الرسالية في إرساء هذه الحضارة وتلـك المدنـية، علّنا نوفق في الستقبل وعبر هذه الموسوعة المباركة، الوصول إلى جـرد وتثبيت معـايير الحضارة الفضلى وملاكاتها عند الرسول <u>عَنَائَهُمُ</u> فهي التي تنفعـنا في هذا العصر الحالك ونحن على عتبات الانتظار الكبير... انتظار منقذ أ..... أثر الرسول المصطفى يتلق في التكوين الحضاري
 أ..... أثر الرسول المصطفى يتلق في التكوين الحضاري
 أ.... الحضارات الصالحة ومشيًد المدنية الكاملة حفيد الرسول، المهدي المنتظر عجل
 الله فرجه الشريف.

.

محسن أحمد الخاتمي عيد الغدير ١٨ ذو الحجة / ١٤٢٧ هـ ٨ يناير / ٢٠٠٧ م مشهد المقدسة

### مقدمة

يسعراللهالركحين الركحيهم فوالمتلاه والستلام علمي سيّدنا محتد وعلى آله الغرالميامين،

كانت وما زالت مواضيع في قاموس المنظومات المعرفية تستأثر اهتمام الباحث والقارئ معاً، ومن هذه المواضيع: المدنية والثقافة والحضارة، وقد استبد في وجدان العقلاء وشغلهم الدور الذي أراده الله للإنسان لكي يمارس معنى عمارة الأرض للنهوض بمسئولية الخلافة على هذه الأرض والتي أسكنها الله تعالى آدم المحلاة، لأنَّ وجود الإنسان على البسيطة لم يكن من دون هدف وجدوى من الإرادة العليا السماوية، وقد أكَّدت لنا كتب السماء المنزلة بأنَّ إرادة الله لنا لم تكن لغرض اللعب والتسلية وتزجية هذه الأعمار القصيرة، وإنّما أرسلنا الله لكي نعمو الأرض و نبني ربوعها ونمارس ما نستطيع ممارسته من نشاطلت عقلية وعلمية نستكشف بها أسرار الوجود والخليقة لنصل إلى عرفان المنعم الخالق.

وأول خطوة مدنية خطاها الإنسان هو بناء بيته الخاص وتنظيم أحواله الشخصية وتشكيل أسرته.

شمَّ يـبدأ الفكـر البشري بمرحلة من التفكير أبعد من هذا، وهو تفكيره نحـو قريـته ومدينته وعشيرته ليأخذ التفكير المدني خطوة نحو بعد آخر وأرحب، ومن هذه الأفكار تتراكم وتتشكل حضارة الإنسان ونهضته العمرانية.

ويشكل إحساس الإنسان المدني ووعيه وثقافته وكلّ ما يرتبط بهذا من فكرة ورغبة وعاطفة قد تظهر بشكل لوحة فنية أو قصيدة شعرية أو أمنية، وقد تترجم في أساطير أو ملاحم شعبية ما زالت كلّها تعدّ جزءاً من ثقافة الإنسان ومعرفته وحضارته.

### مادل عبد الرحمن البدري،

دمشهد الرضا اللاه

## مفاهيم الحضارة

يواجـه القـارئ الحديـث زخـاً مـن المفاهيم والتعريفات لمفردات أخذت موقعاً في لغة العلم والثقافة والاعلام... .

ويكاد يضطرب في الوقـوف عـلى دلالات هذه المفاهيم نظراً للتشعب الكسبير في اللغـة المعرفـية الحديثة ولكثرة الكتب والمقالات المترجمة التي دخلت سوق الثقافة ومعاقلها.

فيكون من البلازم عملى الكاتب في هذا الزمان أن يحدد ويبيّن مدلول هذا المصطلح أو ذاك لكي يقف القارئ على مراد البلحث.

وقـد حاولـت كتـب التعجـيم المصطلحي وضـع المفردات المصطلحية والعلمـية في كتـب مصـنّفة يمكـن الـرجوع إلـيها في مختلف المعارف والعلوم والفنون، إلاّ أنّ الحسم في دلالة هذا المصطلح أو ذاك ما زال قائماً.

وما زالت تتداخل في ذهن القارئ بعض المفاهيم والمصطلحات، فتبدو تـارةً وكأنهـا متباينة، وأخرى بأنّها مترادفة أو متجانسة، ومن هذه المصطلحات: ثقافة، حضارة، مدنية، عمران، تقدَّم، معرفة، علم... .

ومنشأ هذا التداخل يعود إلى أصول استخدامها من قبل الدارسين، فهم يرون بـأنَّ هـذه المفـردات تحكـي تاريخ مجد الإنسان ورغبته وكفاحه في عمران الأرض واسـتثمارها وتحسـين أحـوال سـاكنيها، فتندرج تحت عناوين متشابهة، وكأنَّها تصنعها عقول مبدعة واحدة.

والحق أنّه لا يفكر أو يسعى في استثمار هذا العالم وتطويره إلاً أهل العلم والثقافة والمعرفة، فتجنيد هذه الكيانات المخلوقة والسيطرة عليها هو شعور خلّاق لا ينشأ لدى الجهّل، وإنما أفكار تراود نخبة من العلماء والعقلاء فيبدأون بفكرة أو رؤية أو نظرية، ومن ثمّ خطوة عملية تتجسّد في بناء أو

فكلَّ أمة ومجموعة سكانية حين تلتفت إلى الملضي تحاول أن تبحث عن التاريخ الحضاري لها، والدور الذي مارسته هذه الأمة في تشكيل وصنع هذا التاريخ فنشأت لديها مفردات يمكن أن نسميها مفردات حضارية، ولكثرة دوران هذه المفردات والمفاهيم الحضارية بين الأقلام والألسنة تباعدت دلالاتها، ونشأت ألفاظ جديدة وكانها صارت بديـلاً عنها، فجرت ألفاظ أخرى مثل: تطوّر، تحوّل، تغيّر، نهضة... وبالتالي حَدَثَ تبلبل واضطراب للقارئ في مفردات خاصة بالحضارة أو غيرها.

وأكثر ما يكون هذا الاختلاط والاضطراب حين تتجاور مصطلحات ثقافة، مدنية حضارة، ومن تداخل مفهوم الحضارة والثقافة برزت اتجاهات فلسفية وفكرية مختلفة ترى بعضها أنَّ الثقافة هي مفهوم أضيق من الحضارة فلسذا نشأ اتجاه جديد في أدبيات العولة يدعو إلى التوجه نحو الحضارة العالمية الواحدة التي تستبطن وتتفاهم مع ثقافات متعددة الجنسية، فاللغة التي تشكّل فاصلاً وقاطعاً للفكر العولمي تدجّن ضمن الحضارة العالمية الواحدة.

ولكن الذي يستعصي على تفكيرهم هو الدين، فيكف يمكنهم إخضاع الديس إلى الحضارة الواحسة، فـالدين هـو صانع الحضارة والثقافة، فمن رحم مفاهيم الحضارة ....... المثقافات والحضارات واللغات والعلوم، فكان لكل دين الأديان تولّدت المثقافات والحضارات واللغات والعلوم، فكان لكل دين حضارته وثقافته ومدنيته التي اقترنات بدوله وأصحابه وساحته، فمن هنا يصعب إيجاد حضارة وثقافة واحدة تلذوب وتنبتهي في دائرتها ثقافات وحضارات أخر.

ولكـن هـذا لا يـنفي وجـود اقترابـات ثقافية في العلوم والمعارف والتي توحي للمعولين إمكانية دمج الثقافات الإقليمية في ثقافة عللية واحدة.

والـثقافة العالمية الواحـدة الـتي يمكـن أن تنضـوي تحـتها الـثقافات والحضارات هي ثقافة التوحيد، وهي ثقافة العبودية لله الواحد القهّار، لأن العـبودية للّه مفهـوم يتسع في نظر الـثقافة الإسلامية ليشمل رعاية الإنسان للحياة والعـناية بالجسم وحاجـات الـبدن والحفاظ عـلى الصحّة وتوفـير العيش،بل ورعايـة الحيوان والاهـتمام بكـل مظاهر الحضارة والمدنية وإعمار الأرض، لأنّ كـلّ هـذا الاهـتمام مـن الإنسان يعبّر عـن الخضـوع لإرادة الله والتنفيذ لحكمته ومشيئته التي شاءت لهذه الكائنات-الإنسان والنبات-أن تعيش تحت ظلّ رحمة الله تعالى، فيكون الـتعامل مع خلق الله وفق إرادته ومشيئته عبادةً وتعبيراً عن الشعور بالعبودية والتوجّه إلى الله.

ولذلك توجّه القرآن بالذم واللوم إلى أولئك الذين ينشرون الخراب والدمار في الأرض، ويشيعون في ربوعها العبث والفساد، ويسعون للقضاء على مظاهر الحيلة والعمران والمدنية فيها، فقل عزّ اسمه فو وَإِذَا تُوَكَّى سَعَى فِي الأمرض لِعُسدَ فيها وَثِهاكَ الْحَرْثَ وَالْسُلُ وَاللَّهُ لاَ يُحِبُّ الْفُسَادَى <sup>(1)</sup>.

وترتبط المثقافة والمعمرفة بالعمبادة ارتمباطأ عضوياً غير قابل للانفصام.

<sup>(</sup>١) الـبقرة: ٢٠٥، يـنظر هـذا المطلب في العبادة والعبودية والعلاقة مع الله، مؤسسة البلاغ طهران صِ٣٥.

قــل بعـض العلماء: إنَّ أظهر المرجودات وأجلاها هو الله عزوجلٌ، فكان هذا يقتضي أن يكون معرفته أوَّل المعارف، وأسبقها إلى الأفهام<sup>(۱)</sup>.

وما العلَّة الغائية من الخلق إلَّا معرفة المخلوقات للخالق، وفي ذلك روى الصادق عن الحسين بن علي الطَيْلا أنه قال: أيها الناس إنَّ الله جلّ ذكره ما خلق العباد إلاَّ ليعرفوه، فإذا عرفوه عبدوه، فإذا عبدوه استغنوا بعبادته عن عبادة سواه<sup>(1)</sup>.

فحين يظهر العلم وتترسّخ المعرفة والثقافة تندثر وتتلاشي أوهام الشرك والكفر، فلا معبود غير الله الواحد الأحد فعندها تتلاقى النقوس والأرواح في مسار واحد هو الهداية والصلاح.

فستجد أهسل العسلم والمعرفة يدعون للهدى والإيمان والصلاح، قل تعالى واصفاً هدايستهم وسسدادهم ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ وَيَكَمُ مُوَابُ اللَّهِ خَيْرٌ لِمَنْ آمَنَ وَعَمَلَ صَالِحًا وَكَا يَكَتَّاحًا إِلَّا العَمَّا بِرُهُنَ ﴾ <sup>(\*\*</sup>).

ويبدو الآن وكمانً أطروحة عولمة الثقافة لاتقاوم ولا تهزم، نظراً لتوفّر الأجهرة الألكترونية التي تقوم بنشر المثقافة المعولة خلال دقائق، فشبكات الأنترنيت توفّر إتصالاً سريعاً وسلخناً يتحاور فيه الشرق والغرب، والشمل والجنوب...

- (۱) بحار الأنوار ۲۷: ۱۳۷.
   (۲) علل الشرائع للصدوق ۴.
   (۳) التربيب ندف
  - (۳) القصص: ۸۰

مفاهيم الحضارة ...... ١٧

فالتناحر والتناقض الثقافي يمكن أن يتحوّل إلى تفاهم نسبي في داخل سياق العولمة الحاصلة من الاتصالات السريعة التي تهيئ الأجواء للمائلة المتحاورية التي تسلّ السخائم من خلال طرح الأسئلة والاستفسارات المتبادلة، وبالمتالي يمتم الكشف عن الحقائق الغائبة أو المشوّهة عن تاريخ الفكر البشري، وخصوصاً الفكر الشيعي الذي ابتلي بالاتهام والتغييب عن الأذهان وسطح الإعلام، فللسلمون جميعهم، والشيعة جزء من هذا الكيان، يطرحون ثقافة النبي يتلله بصفتها الثقافة الكاملة الجامعة التي تتخذ الإنسان موضوعاً لها، فخطاب النبي يتلله جاء لإصلاح الإنسان وخدمته وتكامله وإعداده لدور الخلافة التي أراده الله تعالى له.

فطرح ثقافة عالمية جديمة، ليست بالنسبة للمسلمين جديدة وانمًا هي ثقافة معروفة موجودة في مسيرة الأنبياء أظهرها المنبي تظلير وجاءت مكملة للخطاب القرآني، وإذا كان المعولمون يرون بأنّ البشر تتقسّمهم ثقافات شتّى ساهمت في تقطيع الإنسان ودفعه إلى سلحات الحروب والمنازعات فإنّ ردم الفوارق بين الرؤى والأفكار والفلسفات جدير بتوحيد بني آدم وصفّهم في مجتمع متآلف متناغم، وفي هذا نطق القرآن الكريم على لسان رسله: ﴿ قُلْإِنَّمَا

وهـذا القـيام هـو الحـركة نحـو الخالق، وتأكيد جوهر الربوبية التي تلوي أعـناق بني آدم جميعهم في ثقافة عالمية واحدة، وليس عسيراً على العقل البشري أن يـدرك مـا تعنيه آية العولة-إن صحّت هذه العبارة-والتي تقول: ﴿ وَإِنْ هَدَهِ أُمَّتُكُمُ أُمَّةُواحِدٌ قُوانًا مَرَبُكُمُ فَاتَقُونِ ﴾ <sup>(1)</sup>.

(۱) سباً: ۳٤.

(٢) المؤمنون: ٥٢.

فهـذه الرسـالة تعكس مبدأ التعايش السلمي، ونبذ الحروب، والاحترام المتبادل للكيانات السياسية، واحترام الثقافات والإقرار بها، فلم يكن النبي تتلق يريد لهذه الكيانات الحضارية، والتي كانت موجودة وقائمة من عصور غابرة، أن تتهافست و تتخـلى عـن جمـيع رؤاهـا وأفكارها وفلسفاتها وثقافاتها التي تحمل تاريخاً عريقاً لايغيب عن ذهن النبّي تتلق.

فالتـنوّع الـثقافي حقيقة قائمة على مسار التاريخ، فالثقافات والحضارات شأنها شأن الكيانات والوجودات الأخرى لها ألوانها وقسماتها الخاصّة بها.

وقـد وقـف فرانز بوس الشخصية الرئيسة في الأنثروبولوجيا الأمريكية بصلابة مع القول بأنّ الفروق بين البشر هي فروق ثقافية وليست بيولوجية.

وقد عرّفوا الثقافة بأنها نظام من الأدوات والقوانين والطقوس ومظاهر السلوك

ف للفهوم الأنـثروبولوجي قـد جعـل الثقافة مجرّد مقولة وصفية يمكن أن تسري على أيَّ أُمَّة حتَّى يمكن القول بثقافة البدائيين<sup>m</sup>.

فهـذا الـتعويم والفهـم الغربي للثقافة يعني لديهم بأنَّ كلَّ شيء يشكَّل

- (۱) كنز العمل ۲۳۲:۱۰ ح.۳۰۳۳
  - (٢) نهاية اليوتوبيا: ٥٣و٥٥.

| 19                                                                  | مفاهيم الحضارة |
|---------------------------------------------------------------------|----------------|
| , الجمهـور الرياضـي الذي يتَّفق على قواعد وعلدات تصير ثقافة         | ثقافة، حتَّى   |
| يف، وهـذا الفهـم قد يعني وضع الفواصل بين المجتمعات والأمم،          | قابلية لليتعر  |
| ل المجــتمع الواحـد نفســه، فالتعدد والتنوّع الثقافي ينشأويتكوّن من | وحمتي داخم     |
| لمرات شتّى تفرض وجودها بناءً على هذا التعريف.                       | عوامل واعتب    |

.

1

# الحضارة بين يدي التاريخ

عرف التاريخ البشري مقدّمات حضارية كانت اللبنات الأولى للحضارة التي نشهدها، وقد كانت هذه المقدمات بمثابة المنطلق الذي رسم خريطة الثقافة والحضارة البشرية، ومهما كانت هذه البدايات، ضعيفة أو قوية، سقيمة أو صحيحة، فإنّها شرقية المنحى سماوية في هويتها، وإذا كانت هناك حضارات وثقافات تُعزى إلى الغرب، فإنَّ جذورها شرقية لا محالة، أو أنّها حضارات وثقافات شرقية سافرت إلى هناك، ويعترف علماء الغرب بهذه الحقيقة، حيث يقول: الدكتور غوستاف لوبون: الغرب وليد الشرق".

وقد أجمع المؤرخون على أنَّ الحركة الفكرية والنهضة العلمية دخلتا أوربا حوالي القرن الثاني عشر عن طريقين ا\_الاحتكاك الذي ظلّ نحو قرنين مستمرًا بين أمم أوربا والشرق الإسلامي خلال الحروب الصليبية، ٢\_طريق المعاهد الدينية العلمية التي أقامها العرب في الأندلس ونابولي وجزيرة صقلية، والمحقون من المؤرخين يرون أنَّ من بُدئ بهم تاريخ النهضة العلمية في أوربا كروجر بيكون وغيره كانوا من الواقفين على اللغة العربية واللاتينية التي كانت تنقل إليها علوم العرب ومباحثهم في كلّ فن<sup>(٢)</sup>.

وليس من الصعوبة التدليل على مدى ما قدّمته الحضارة الإسلامية للحضارة الأوربية الحديثة، تلك الكتب التي كانت تملأ مكتبات أوربا منذ زمن مبكّر، وعكف الأوربيون على دراستها في جامعاتهم الناشئة في عصر النهضة، كما وجد الأوربيون كتب الطب والفلسفة الإغريقية مهذّبة ومشروحة فيما ألّفه المسلمون من كتب في هذه العلوم فأخذوها ممّا يؤكّد أنَّ كلّ حضارة جديدة

- (١) حضارة العرب: ٢٨.
- ۲) محمد عللوه، عالمية الإسلام وقضايا العصر الجماهيرية الليبية ص ٤٩.

٢٢ مدينة في نهضتها للحضارة السابقة لها، ولعلَّ أهم ما اهتم به الأوربيون من مدينة في نهضتها للحضارة السابقة لها، ولعلَّ أهم ما اهتم به الأوربيون من كتب السلمين في بداية عصر النهضة كتب الفلسفة التي تعالج العقيدة أو بمعنى آخر الفلسفة اللاهوتية، والتي عرفت بالفلسفة اللدرسية لأنّها كانت تحافر الفلسفة اللدرسية والتي عرفت بالفلسفة الدرسية لأنّها كانت تحافر الفلسفة اللدرسية والتي عرفت بالفلسفة الدرسية أو من تحافر الموتية، والتي عرفت بالفلسفة التي تعالج العقيدة أو بمعنى آخر الفلسفة التي تعالج العقيدة أو بمعنى آخر الفلسفة اللاهوتية، والتي عرفت بالفلسفة الدرسية لأنّها كانت تحافر الفلسفة اللدرسية والتي عرفت بالفلسفة الدرسية والتي المعنيدة أو بمعنى آخر الفلسفة اللاهوتية، والتي عرفت بالفلسفة المدرسية والنّها كانت المواتية مع ما ويُسمون بهت موالي والنية أو المواتية أو من يقوم والنه ما ويُسمون بالدرسية المواتية أو من يقوم والتي عرفت بالفلسفة الدرسية الونية أو التي المواتية أو من يقوم والتي موالي ما أو من يقوم والتي موالي من الفلسفة الدرسية الونانية أو المواتية أو المواتية أو المواتية أو من يقوم والتي موالي من يقوم والتي مواتية أو المواتية أو التي مواتية أو التي مواتية أو المواتية أو المواتية أو التي مواتية أو المواتية موجوداً بين دفّتي كتب العرب المالمين.

وقـد اهـتمَّ الأوربـيون كذلـك بعـلم الطـبَّ فـأخذوا عمَّا كتبه العلماء المسـلمون في هـذا الجـال مـن أمثال ابن سينا والرازي حيث ترجمت كتبهم إلى اللغات الأوربية وتمَّ تدريسها في جامعاتهم حتى نهاية القرن الثامن عشر<sup>(۱)</sup>.

فعلوم الكيمياء التي تُعد منذ زمن ومازالت عماد الحياة والأساس المهم والضروري لعلوم الطب والصيدلة والصناعات المختلفة قد توضّحت وتمنهجت في أعصر الرسالة وبروز المعصومين التخلاق في الحياة العلمية، حيث إنَّ رغبة المسلمين في التفقّه في أمور الدين، والبحث في ما أمر به الإسلام من نظافة وطهارة، قد دفعت العلماء إلى عمل دراسات مستفيضة وثيقة الصلة بعلم الكيمياء، كما نفهمه اليوم... فمثلاً عند ما راح المسلمون يناقشون موضوعات طهارة الماء المستخدم في الغسل والوضوء والمشرب والمأكل، كان لزاماً عليهم أن يبحثوا عدة مشاكل مثل.

تـأثير الأمـلاح والمـواد الـتي يمـرّ عليها الماء الجاري، وكذلك حالات الماء الـراكد، كمـا درسـوا تفاصـيل تـأثير الأواني المختلفة التي يخزن فيها الماء على طبيعة الماء وصفاته.

ومن ألوان الدراسات التي أثارها المسلمون تأثير الخمر على الأجسام

(١) تاريخ الحضارة العربية الإسلامية ٣٥٣.

وبطبيعة الحل تستخدم المسلحيق ومنها التراب الجلف، بلدلاً من الصابون، ونحن نقول علمياً بأنَّ مفعول المسلحيق في عمليات التنظيف هو مفعول ميكانيكي.

والمأثور عـن رسـول الله ﷺ أنّـه قــل «إذا ولغ الكلب في وعاء أحدكم فليغسله سبع مرّات إحداهنً بالتراب»<sup>(۱)</sup>.

والـيوم نعـرف أنَّ من الكلاب ما يُصاب بأمراض طفيلية خطرة ومعدية في نفس الوقت، وذلك عن طريق الجهاز الهضمي مثلاً عندما يستخدم المرء آنية ولـغ فـيها الكلب، ولم يكن لدى العرب آنئذٍ مادة متداولة تستخدم في تنظيف الأواني مثل الصابون.

وكثير من المؤسسات اليوم تنتج بدلاً من الصابون مساحيق تستخدم في تنظيف الأوانسي، إلَّـا أنَّ مسـحوق الـتراب الجـاف الطاهر خير بديل لمثل هذه المساحيق التي يصنعها الإنسان في عصر العلم<sup>(٣)</sup>.

وهـنا يشـار إلى تلمـيذ مـن تلاميذ حفيد محمد علم الإمام الصادق الطلام، الـذي عـبَّد طـريق عــلم الكيمـياء وطوّره، جابر بن حيّان الكوفي والذي عرفه الغرب واهتدى بعلمه.

ينظر المعجم الكبير للطبراني ١١: ١٨ ح ١١٥٦٦ وج ١٢: ٢٧٩ ح ٢٢٣٥٧، غوالي اللآلي١:
 ٣٩٩ ح ٥٥.
 ٢٦ ينظر محمد جسل الدين الفندي، دارسات في الحضارة الإسلامية، تراث المسلمين في ميدان العلوم٢: ٢٥٧ و٢٧٢.

وتضم مكتبات العمالم كتباً مؤلَّفة باللاتينية تُنسب إلى جابر بن حيّان، رغم أنه ليس لها أيّ أصل معروف بالعربية.

ويقول ابن النديم بأنَّ لجابرين حيَّان ٣٠٦ كتاباً.

وحين يتحدّث جابر بن حيان عن علمه يتحدّث بمنطق التجربة العملية فيقول: يجب أن تعلم أننا نذكر في هذه الكتب خواصّ ما رأيناه فقط دون ما سمعناه أو قيل لينا وقرأناه، بعد أن امتحنّاه وجرّبناه، فما صحَّ أوردناه، وما بطل رفضناه<sup>(\*\*)</sup>.

ولهذا السبق العلمي يقول الدكتور غوستاف لوبون: كلّما أمعنا في درس حضارة العرب وكتبهم العلمية واختراعاتهم وفنونهم ظهرت لنا حقائق جديدة وآفاق واسعة لسُرعان ما رأينا أنَّ العرب أصحاب الفضل في معرفة القرون الوسطى لعلوم الأقدمين وأنَّ جامعات الغرب لم تعرف لها مدّة خسة قرون مورداً علميا سوى مؤلفاتهم وأنّهم هم الذين مدّنوا أوربا مادة وعقلاً وأخلاقاً"، ويكفي مثلاً على ذلك ما يقوله أحد البلحثين الأوربين من أنَّ مدينة قرطبة احتوت ما يزيد عن مائتي ألف منزل يسكنها مليون نسمة، وكان أهلها يستطيعون السير في طرقاتها بعد غروب الشمس في ضوء المصابيح العامة، في الوقت ظلّت مدينة لندن بعد ذلك بسبعة قرون أقرب ما تكون إلى

- ۱۲۹ الدكتور موريس شربل، موسوعة علماء الكيمياء، دار الكتب العلمية بيروت ص١٢٩.
  - (٢) محمد جمل الدين، دراسات في الحضارة الإسلامية ٢: ٢٧٤.
    - (٣) حضارة العرب ٢٦.

وللمسلمين في الفلسفة والمنطق والحكمة فضل كبير على العقل الأوربي حيث قدحوا أفكار الفلاسفة الغربيين وهذّبوها، ولولا المسلمون ما عُرف الفكر الفلسفي الغربي، يقول عبد الرحمن بدوي: ولما بدأت عقول ممتازة في قراءة آثار المسلمين بدأت النهضة الحقيقية للفكر الفلسفي الأوربي، وذلك في القرن الثالث عشر، فأحدث ابن سينا أولاً تأثيراً عميقاً واسعاً، خصوصاً إلهياته المتأثرة بأرسطو والأفلاطونية المحدثة معاً، والتي يفسر فيها الكون ابتداءً من الأول الذي يصدر عنه العقل الثاني ثم الثالث وهكذا حتّى العاشر، وهو العقل الذي يؤثر في الإنسان مباشرة، فهذا التصوير لصدور العالم عن الله الواحد هو الذي سيعتنقه الفلاسفة الأوربيون، بدلاً من التصوير الوارد في التوراة والذي كان سائداً حتّى ذلك الحين.

فلنستعرض الآن كبار الفلاسفة الأوربيين في القرنين الثالث عشر والسرابع عشر الميلاديين، لترى أثر الفلاسفة المسلمين فيهم، فأوَّهم هو البرتس الكبير (١٢٠٧\_١٢٨٠) الذي درس ما تُرجم إلى اللاتينية من مؤلَّفات الفلاسفة العرب دراسة عميقة، وكاد أن ينقل عنهم كلِّ نظرياته الرئيسية في الفلسفة، وإنَّ لم يستطع أحيانا الجهر بذلك خوفاً من السلطات الدينية.

فقد أخذ عن ابن سينا القول بأنَّ النفس جوهر عقلي، وأنَّ كونها صورة للجسم لـيس تحديـداً لماهيتها، بل هو وظيفة من وظائفها، وأنَّها تستضيء من إشراق العقـل الفعّل عليها، وهذا العقل الفعّل متّصل بالعقل العاشر الذي هـو عقـل فلـك القمـر، كما أخذ عن ابن سينا نظرية الواحد وصدور العقول عنه.

سعيد عبد الفتاح عاشور، بحوث في تاريخ الإسلام وحضارته ٢٠٣.

٢٦ ..... أثر الرمول المعطفي عظي في التكوين الحضاري

وفضلاً عن ذلك فإنّه في إدراكه وفهمه للفلسفة الأرسطية إنّما اعتمد كلّ الاعتماد على الفارابي وابن سينا وابن رشد، وإذا ما انتقلنا من البرتس الكبير إلى أكبر الفلاسفة الأوربيين في القرن الثالث عشر، وهو القدّيس توما الأكويني وجدنا آثار الفلسفة العربية أعمق وأنضج، وإن كانت أخفى في الظاهر، لأنّه لم يكن يذكر مصادره، بعكس البرتس الكبير الذي كان يشير غالباً إلى المصادر التي نقل عنها، أمّا توما فلا يذكر إلّا أسماء الذين ينقدهم.

وأوّل شيء يظهر فيه تأثير الفلاسفة المسلمين في القدّيس توما هو البراهين التي أوردها لإثبات وجود الله بطريق العقل، فالبرهان الثالث من بين براهيـنه الخمسـة، وهـو أقواهـا إنّمـا أخذه من الفارابي وابن سينا، ويقوم هذا البرهان على أساس تقسيم الوجود إلى واجب وممكن.

والمكن لا يمكن أن يستمر في حل الإمكان إلى غير نهاية، بل لابد من موجود واجب الوجود تنتهي إليه المكنات، وهذا الكائن الواجب، الوجود هو الله فإنّ المكن هو الذي يوجد ثم يفسد، وهو الذي وجد أو سيوجد، وكان من المكن ألّ يوجد، وأمّا الواجب فهو الذي لا يمكن إلّا أن يكون موجوداً، والمكن لا يستطيع بنفسه أن يفسر وجوده، إذ لو لم يوجد إلّا مكنات لأمكن ألا يوجد شيء، فلكي يوجد شيء لابد أن يكون هناك موجود واجب الوجود وهذا الواجب الوجود هو الله (<sup>()</sup>.

ولابسن بلجـه محمـد بـن يحيى المتوفّى عام ١١٣٨ م فضل عظيم في أزدهار الفلسـفة في أوربـا حيـث بـنى فلسـفته العقلـية عـلى أسـاس من الرياضيات والطبيعيات، وعلى نهجه سار كانط في فلسفته<sup>(٣)</sup>.

- دور العرب في تكوين الفكر الأوربي: ٣٦و ٤٨.
  - (٢) دراسات في الحضارة الإسلامية٢: ٣٨٠.

الحضارة بين يلي التاريخ .......

وإذا كانت الحضارة الأوربية قد أقامت بناءها على أساس ركيزتين كبيرتين من معارف اليونان ومعارف الرومان، فإنَّ هناك إجماعاً من البلحثين عسلى أنَّ علوم اليونان ولغتهم كمادت تندثر من الغرب الأوربي قبيل بداية القرن السادس على أقلّ تقدير، وعلى أنَّ غرب أوربا ظلّ طوال الشطر الأول من العصور الوسطى، أي حتى القرن الحادي عشر للميلاد، يجهل جهلاً تاماً لغة اليونان وعلومهم، إلّا في مراكز محدودة في صقلية وجنوب إيطاليا، وعندما أحذ الغرب الأوربي يُفيق من ظلمة العصور الوسطى، فإنَّه لم يتعرّف على علوم اليونان إلّا من خلال التراجم العربية.

وعن هذا الطريق وحده عرف الغرب فلسفة أرسطو، ومعارف اليونان في الطب وغير الطبّ من العلوم العقلية، ومعنى هذا أنَّ الفضل يرجع إلى المسلمين وعلمائهم في وصل ما انقطع من أسباب الحضارة الأوربية، وفي تعريف غرب أوربا في أواخر العصور الوسطى بما انقطع من ترات اليونان، وبذلك لا يكون المسلمون مسئولين عن فرط عقد الحضارة الأوربية، وإنّما الصحيح هو أن يقل: إنّ المسلمين هم الذين نظموا حبّات ذلك العقد ووصلوا ما انقطع منه<sup>(1)</sup>.

وتقـترن مـرحلة الـنهوض الحضـاري الأوربـي مـع عصور التنوير، على العكـس مـن ذلـك الشـرق الإسلامي، الذي عرف الحضارة والمدنية من أزمنة مـبكرة في عصـور الـتاريخ القديمـة والوسـطى والحديـثة، وبشكل واضح يبرز الـتاريخ الحضـاري للشـرق مع بزوغ نجم المصطفى يتياي في جزيرة العرب، وهو

 <sup>(</sup>۱) الدكتور سعيد عبد الفتاح عاشور، بحوث في تاريخ الإسلام وحضارته، عالم الكتب القاهرة ص ۱۲۱.

......أثر الرسول المصطفى عظي في التكوين الحضاري التاريخ الحقيقي للحضارة والمدنية البشرية، ولذلك تعثّر البلحثون والمؤرخون في تسجيل ملامح حضارة واضحة قبل نزول القرآن والبعثة النبوية، وفي هذا يقول المؤرخ جـرجي زيـدان: لـيس في تواريـخ الأمم الراقية أسقم من تاريخ العرب قبل الإسلام، حتّى تهيَّبس الكاتبون الخوض فيه وعورة مسلكه وتناقض الأقوال فيه، وبعكس ذلك تباريخهم بعد الإسلام، فإنَّهم لم يتركوا خبراً من أخـباره أو رواية أو واقعة إلَّا دوَّنوها وفصَّلوها، كأنَّهم شُغلوا بهذا عن ذاك، أو لعلُّهم أرادوا محو مفاخر الجاهلية وإقامة مجد الإسلام مكانها. ولذلك لا نجد لهم كتاباً خاصاً بتاريخ العرب قبل الإسلام (''، وقد أشار القرآن الكريم إلى الدور الحضاري والمدني للنبيِّ المصطفى ﷺ في قوله تعالى: ﴿وَلاَ تُعْسِدُوا فِي لاَمْرْضَ بَعْدَ إصلاحها وادْعُوهُ خَوْفًا وَحَلَمُتَا إِنَّ مَرَحْمَتَ اللَّهُ قَرْبِبُ مِّنَ الْمُحْسِنِينَ \*\* قال الشيخ علي ب إبراهيم القمّي: أصلحها برسول الله صلّى الله عليه وآله" والإصلاح هو الثقافة والعمارة والمدنية والتحضر

- (١) العرب قبل الإسلام: ١٥.
  - (٢) الأعراف: ٥٦.
  - (٣) تفسير القمى (٣).

### علم الثقافة

ولقد أصبحت الثقافة علماً قائماً بذاته تساهم فيه فروع علمية مختلفة، على رأسبها عـلم الإناسـة(الأنثروبولوجيا) الرمـزية، وعـلم اجتماع المعرفة، وكلاهما، كما يدلّ مصطلحاهما، ذو صلة وثيقة بالمعلومات.

فالأنثروبولوجيا الرمىزية تطبق الأسس اللغوية والمنهج البنيوي الذي يرتكزهو الآخر على اللسانيات في تحليل التراث الثقافي نصوصه وبناه المعرفية ومؤسساته الاجتماعية، ويقوم علم اجتماع المعرفة بدراسة علاقات الترابط بين المعرفة والسياقين الثقافي والاجتماعي اللذين أفرزا هذه المعرفة، أو اللذين تطبق فيهما.

إنَّ دارسي عــلم اجــتماع المعرفة يشغلهم في المقام الأوَّل تعقَّب المعرفة، وقد تجسّدت في تنظيمات المؤسسات الاجتماعية ومواثيقها، وتجلّت في أداء هذه المؤسسات وسلوك أفرادها.

وكما هو واضح، سيمضي وقت ليس بقصير قبل أن يستقر علم الثقافة على خريطة المعرفة الإنسانية، خاصّة أنَّ الأمر في هذا يتوقف على مدى الشوط الني قطعته علوم الإنسانيات المغذّية لعلم الثقافة، في طريقها نحو الوصول إلى رتبة العلوم الدقيقة، وفي هذا الصدد، علينا أن ننوّه إلى أنَّ بلوغ الموضوعية في علوم الإنسانيات أصعب بكثير عنه في العلوم الطبيعية<sup>(1)</sup>، حتى أنّه قيل: ليس علماء العلوم الطبيعية ذوي عقول أكثر موضوعية من عقول علماء العلوم الاجتماعية، ولاهم نقديون أكثر منهم، وإذا كان ثمّة موضوعية أكثر في العلوم الطبيعية، فلأنّ فيها تقاليد أفضل ومقاييس أرفع للوضوح وللنقد العقلاني<sup>(1)</sup>.

- (١) الدكتور نبيل علي، الثقافة العربية وعصر المعلومات، عالم المعرفة الكويت ١٣٣٠.
- (٢) أسطورة الإطار،كارل بوبر بترجمة يمنى طريف الخولي ص٩٦،عالم المعرفة الكويت.٢٠٠٣.

٣٠ ..... أثر الرسول المصطفى عظم في التكوين الحضاري

والـثقافة كـلمة ذات مدلـول واسـع، فهـي تشـمل جميع نواحي الحياة: الاجتماعـية والاقتصـادية والدينـية والعملـية والسياسية والأخلاقية والتربوية والجمالـية الفنـية واللغويـة، ولـذا اختلف علماء الاجتماع في تعريفها اختلافاً بينا<sup>(1)</sup>.

ومهما قـيل في علـوم الإنسـانيات، فالحصـول على تعريف جامع كامل مـتّفق علـيه قـد يبدو متعذراً نسبياً، وإذا كانت تعريفات هذه العلوم في مختلف القضـايا مـتفاوتة، فالـثقافة شـأنها شـأن بقـية المفاهـيم لهـا دلالاتهـا وتاريخهـا وتعريفها.

وقسد اكتسسبت كسلمة ثقافة(culture) معسناها الفكري في أوربسا في النصف الثاني من القرن الثامن عشر.

فالكملمة الفرنسية كانت تعني في القرون الوسطى الطقوس الدينية"، ولم تعبر عن فلاحة الأرض إلاّ في القرن السابع عشر أمّا في القرن الثامن عشر فقد عبّرت عن المتكوين الفكري عموماً، وعن التقدّم الفكري للشخص خاصّة، وعماً يتطلبه ذلك من عمل وما ينتج عنه من تطبيقات.

هـذا هو الموجود في المعاجم الكلاسيكية، لكن انتقال الكلمة إلى الألمانية في النصف المثاني من القرن الثامن عشر أكسبها لأوّل مرّة، وقبل رجوعها إلى فرنسا، مضموناً جاعياً، فقد أصبحت تللّ خاصة على التقدّم الفكري الذي يتحصّل عليه الشخص أو الجموعات أو الإنسانية بصفة عامة،واكتسبت كلمة ثقافة هـذا المضمون في المانيا موازاةً لتصوّر عام لتاريخ البشرية واعتبرت فيه حرجات المتقدّم الفكري معياراً أساسياً بين مراحل تطوره، أمّا الجانب المادي في

- (١) قريش من القبيلة إلى الدولة المركزية : ٢٠٣.
- (٢) وقد عد وليام هاولز الدين أحد المستويات العليا للثقافة. ما وراء التاريخ : ٢٢٨.

علم الثقافة ...... من المحتمد المعاجم الألمانية كلمة حضارة، ومن حياة الأشخاص والمجتمعات فقد أفردت له المعاجم الألمانية كلمة حضارة، ومن هـذا الاعتـبار قـيل: إنّ الثقافة هي مجمل العقائد التي تؤمن بها جماعة ما،وتمنح المعـنى للأشياء في محيطها، وما ينبثق عن ذلك من سلوك وعلاقات، فالثقافة هي فلسفة الجماعـة ونظـرتها إلى الوجـود من حولها، والعلاقات القائمة على مثل هذه الفلسفة.

وبهمذا المعنى فإنّها، أي الثقافة، تجعل من الحضارات أو المدنيات أشكالاً مختلفة، رغم أنَّ جوهرها واحد، فإذا كانت المؤسسة واحدة في بنية كلَّ حضارة، فإن أسلوب عملها وغايتها يتحددان وفقاً للثقافة السائدة، فمؤسسة الزواج وارتباط الذكر بالأنثى، أو المدرسة أو المعبد مثلاً، موجودة في كلَّ حضارة قديمة وحديثة، ولكن كيف يتمّ الزواج وما هي طقوسه؟ وملذا يدرس في المدرسة وما هي الغاية؟ ومن يعبد في المعبد وكيف يتم ذلك؟ إنّما يتحدّد وفقاً لثقافة الجماعة<sup>(1)</sup>.

وقالوا في تعريفها أيضاً «الثقافة: كلّ مركّب يشمل المعرفة والعقيلة والفن والقانون والأخلاق والممارسات وأيّ إمكانات أو عادات يكتسبها الإنسان كعضو في المجتمع»<sup>(1)</sup>وهذا التعريف أشمل تعريف وأكمله، فإطلاقنا لفظ الثقافة الإسلامية باعتبار هذا التعريف يعني طرح منظومة وشبكة من قوانين وقيم وممارسات وسنن عرفت بالسنن والآداب النبوية، أو ما يقال عنها مجموعات سلوكية أو مواقف اجتماعية وأخلاقية.

ولهـا تعـريف آخـر يقـول:«الثقافة هي البيئة التي يحيا فيها الإنسان والتي تنتقل من جيل إلى جيل.

(۱) ينظر موسوعة الثقافة السياسية الاجتماعية الاقتصلاية العسكرية ۲۹٤و۳۴.
 (۲) راسل جا كوبي، نهاية اليوتوبيا ط الكويت ترجمة فاروق عبد القلار:٥١

٣٢ ------- وتتضمن الأغماط الظاهرة والباطنة من السلوك المكتسب عن طريق وتتضمن الأغماط الظاهرة والباطنة من السلوك المكتسب عن طريق الرموز.

وتـتكون ثقافـة أيّ مجـتمع مـن أيديولوجيته وأفكاره ومعتقداته ودياناته ولغـته وفـنونه وقـيمه وعلداته وتقاليده وقوانينه وسلوكيات أفراده، وغير ذلك من وسائل حياته ومناشط أفكارها<sup>(۱)</sup>.

ومن عنوان المثقافة العامة ظهر مفهوم الثقافة السياسية كتخصيص لحركة المثقافة وتشعيب فروعها لأهميَّمتها في حياة الإنسان،وعرَّفوا الثقافة السياسية بأنّها جزء من الثقافة العامة للمجتمع في الوقت الحاضر.

وتنحصر في القـيم والاتجاهـات والأعـراف والتقالـيد والممارسـات والسلوكيات والمعارف السياسية، فهي نظام من القيم والمعتقدات يرتبط بافراد مجـتمع معـيّن يتعرضون لخـبرات تنشـئة خـتلفة إلى حـدّ ما، ولا بدّ أن تنطوي الثقافة السياسية لأيّ مجتمع على قدر من التجانس.

وتشتمل أي ثقافة سياسية على علد من الثقافات الفرعية أيضاً فإمكانية تقسيمها تبدو ممكنة باعتبارها عنصراً متداخلاً مع كثير من المفاهيم.

#### تقسيمات الثقافة

وإذا قسمنا العنصر الثقافي إلى ثلاثة أقسام: فلسفي وأخلاقي ومعرفي حينئذٍ، فإنَّ القسم الأوَّل منه وهو البعد الفلسفي فيما نقصد به الموقف الفكري من الكون والمجتمع والإنسان، يظلَّ موسوماً بثبات المبادئ، بصفة أنَّ الإسلام يمثّل مجموعة من القوانين المطلقة التي لا يطرأ عليها أيَّ تغيير، ولذلك

- (١) معجم مصطلحات العولة ١٧.
- (٢) ينظر معجم مصطلحات العولمة : ٦٧ رقم ٤١٥ و٤١٦.

أمّا القسم الآخر من العنصر الثقاني، وهو البعد الأخلاقي، فيما نقصد به مجموعة القيم العرفية التي تجسد تعامل الناس بعضهم مع الآخر، فيما رسمتها المجتمعات بمعزل عن مبادئ السماء، فإنّ الإسلام يقف منها أيضاً موقف التضاد، في حالة كونها تتعارض مع أخلاقية الإسلام، أمّا ما عداها فإنّ المجتمع الإسلامي قد يقرّ بمشروعيتها نظراً لكون الإسلام قد نسج صمتاً حيالها وسمح للمجتمعات الإسلامية بأن يفعّلوا عقولهم في مواجهتها، ويفرزوا ما هو صائب أو منحرف منها طللا نعرف بأنّ نظرية نزعة الخير من جانب، وإلهامية الإدراك لما هو خير أوشرّ من جانب آخر، تسمح للإنسان حتّى لو كان بمعزل عن مبادئ السماء، بأن يهتدي إلى صياغة قيم إيجابية، ممّا تجعل التجاوب معها أمراً مشروعاً في التصور الإسلامي.

وأمًا القسم الثالث من العنصر الثقافي، وهو البعد المعرفي، فيما نقصد بـه ضـروب العـلم أو الفـن، ومـا تواكبها من أدوات ثقافية، فإنّ الإسلام يقرّ بمشـروعيتها دون أدنـى شـكّ، مـا دام الإسلام نفسه يلحّ على طلب المعرفة و إتقان أدواتها ، خلا المعرفة التي تتضمن ما هو منحرف أو ما هو أداة للانحراف سواء أكانت علماً أوفناً<sup>(۱)</sup>.

وإذا كــان مفهــوم الــثقافة يــنزع إلى الخصوصـية، فــإنَّ الحضــارة تنزع إلى العمومـية، فالــثقافة هــي الحضــارة الخاصّـة بأمّة من الأمم لا يشاركها في شأنها أحــد تحمـل صـبغة هــذه الأمّـة وتتســم بسماتها، ووراء كلّ حضارة دين، وقد

 <sup>(</sup>۱) ينظر الدكتور محمود البستاني، الإسلام وعلم الاجتماع، البحوث الإسلامية بيروت:
 ۱۲۲.

قوالـثقافة في أدنـى مسـتوياتها هـي مجمـوع الاسـتجابات والمواقف التي يواجـه بهـا شـعب من الشعوب بحسب عبقريته ضرورات وجوده الطبيعي من مأكل وملبس وتناسل.

أمًّا عملى المستوى الأرفع فمانَّ للمثقافة أوجهماً ثلاثة هي: تنمية الفكر وترقية الحسَّ المنقدي؛ تكويـن الحسَّ الجمالي وإرهاف الذوق، والاستمساك بالقيم وغرس الحسَّ الأخلاقي"<sup>(٣)</sup>.

ومن الوجه الأوّل للمثقافة تلوج هذه النصوص التي نوردها، ومنها أنّه نسزل جسبر ثيل على رسول الله ﷺ في ساعة لم يكن يأتيه فيها، فرعب رسول الله ﷺ، فقسال جسبر ثيل: يـنهاك ربّـك عـن عـبادة الأوثان وشرب الخمور وملاحاة الرجل، وأخرى هي للآخرة والأولى، يقول لك ربّك: يا محمد، ما أبغضت وعاءً قطّ كبغضي بطناً ملآن<sup>(٣)</sup>.

وفي آخر أنَّ الـنبيَ ﷺ قـل: قـوَّة المؤمن في قلبه، ألا ترون أنَّه قد تجدونه ضعيف البدن نحيف الجسم فهو يقوم الليل ويصوم النهار<sup>(4)</sup>.

وفي آخر أنَّه ﷺ قل: المؤمن كيِّس فطن (٥٠.

- (۱) أحمد طالب الإبراهيمي، حوار الحضارات، كتاب الإسلام والغرب: ١١٦.
  - ۲) أحمد طالب الإبراهيمي، حوار الحضارات، الإسلام والغرب: ١١٦.
  - (٣) مجالس الشيخ المفيد: ١٩٢ ط جماعة المدرسين في الحوزة العلمية قم.
    - (٤) بحار الأنوار٣٠٢:٦٧.
    - (٥) شهاب الأخبار: ٢٠ح١٢٠.

ومن ذلك ما روى الباقر الظلام عن النبيّ صلى الله عليه وآله أنّه خطب الـناس فقـل: **ألا أخـبركم بشـراركم؟ قـ**الوا: بلى يا رسول الله، قل: **الذي يمنع** رفـله<sup>(۱)</sup>، ويضرب عـبله، وينزوّد<sup>(۱)</sup>وحله، فظنّوا أنّ الله لم يخلق خلقاً هو شرَّ من هذا.

ثمّ قل: ألا أخبركم بمن هو شرّ من ذلك؟

قــالوا: يــلى يا رسول الله، قال: **الذي لا يرجى خيره ولا يؤمن شرَّ**ه، فظنَّوا أنَّ الله لم يخلق خلقاً هو شرَّ من هذا.

شمَّ قسل: **ألا أخبركم بمن هو شرَّ من ذلك؟ ق**الوا: بلى يا رسول الله، قل: المتفحش اللعّان الذي إذا ذكر عنده المؤمنون لعنهم، وإذا ذكروه لعنوه<sup>(٣</sup>).

وفي خبر عنه ﷺ قسل: مثل المؤمن مثل الأرض منافعهم منها وأذاهم عليها<sup>(۵)</sup>:

وغيرهـا من أخبار تُدرج ضمن هذا التقسيم باعتبار أنها نصوص تسهم في تنمية الفكر وتهذيبه.

ويمكن أن يـدرج في الوجــه الـثاني للثقافة ما روي من أخبار في تكوين الحـسَّ الجمــالي ومــن ذلك أنَّ النبيَّ ﷺقل: **من يشَّرني بخروج آذار فله الجنَّة،** فقل أبو فر:قد خرج آذار يا رسول الله<sup>(0)</sup>.

لما يعني ذلـك مـن دخـول فصـل الربـيع وازدهار الطبيعة واخضرارها

- (١) الرفد: العطاء والمعونة. اللسان (رفد).
- (٢) التزود: اتخاذ الزاد والطعام. والمراد هنا هو قبض اليد والبخل. المسان (زود).
  - (٣) أصول الكافي٢ : ٢٩٠-٧.
    - (٤) مصباح الشريعة : ١٥٥.
      - (٥) بحار الأنوار ٢٢: ٤٢٤.

٣٦ سيسيسيسيسيسيسيسيسيسيسيسيسيسيسين أثر الرمول المعطفى على في التكوين الحضاري واكتسابها حلّة جميلة وهبها الله لعباده فتبدو الأرض والطبيعة بأروع صورة وأكملها، ويُرى هذا لمن عاش في البوادي والبراري حيث تتلون الأرض وتظهر مخلوقات الله في هذا الفصل لتعلن ميلاد الطبيعة من جديد بثوب أخضر زاه حاكياً جمل الله وجمل مخلوقاته.

ويحسَّ المـتلقَّي للنصـوص النـبوية البعد الجمالي والحضاري لشخصية الرسول الكريم ﷺحيث يجسد معالم الجمل والقوَّة في المؤمن.

كما في قوله ﷺ لا تسمعُوا العنب الكُرْم، فإنَّ المؤمن هو الكُرْم<sup>(1)</sup>، فهنا تأكيد لقيمة المؤمن وروعة وجوده في الكون، فليس لأي مخلوق كرامة تفوق كرامة المؤمن،فالعنب فاكهة تفنى وحين توصف بأنها كريمة يعني في هذا غضاضة لسلمؤمن، فليس من الذوق نسيان هذا الكائن الكريم الموجود على الأرض ونتجاوز بالتسمية إلى موجود آخر وهناك من هو أحقّ بها وأجمل.

وقد جعل النبي**ّ ﷺ قطعة من المؤمن الكرم، وليس المؤمن بتمامه وكماله** كما ورد في خبر عنه ﷺ قال: الكُرْم قلب المؤمن<sup>؟؟</sup>.

ويُعبق من النصوص النبوية نشر وعرف طيَّب يتجلَّى في قوله ﷺ: رائحة الأنبياء رائحة السفرجل، ورائحة الحور العين الآس، ورائحة الملائكة رائحة الورد ورائحة ابنتي فاطمة الزهراء رائحة السفرجل والآس والورد<sup>m</sup>.

ف تجده ﷺ يسعى إلى إظهار أبعاد الطهارة والجمل للكيانات الروحية المقدَّسة ثـم يعرج النبي ﷺ إلى إبراز الجمل الخارجي للطاهرة فاطمة الظَّرُ في الشـعاعات المتـناثرة مـن هـذا الجمـل المـندمج في كيانها المعطَّر بعطر الوجود

- (۱) علل الشرايع: ۸۳م-۲۳.
- (۲) صحيح مسلم ٤: ١٧٦-٢٢٤٧.
  - (٣) بحار الأنوار٢٦: ١٧٧.

علم الثقافة ......بلغي نثره الله في خلوقاته، وإن كانت الإشارات هذه أدنى من كيان الـربّاني الــذي نثره الله في خلوقاته، وإن كانت الإشارات هذه أدنى من كيان فاطمة الطيخ.

ومن الوجه الثالث للمثقافة، وهو غرس الحسّ الأخلاقي والاستمسك بالقسم، ندرج ما يروى أنَّ النبي**َّ عَلَمَهُ** كان يقول: **تفوح روائح الجنَّة من قبل قرن،** واشوقه إليك يا أويس القرني، ألاومن لقيه فليقواه منِّي السلام، قيل: يا رسول الله، ومن أويس القرني؟

قـل: إنَّ عَلَى حنكم لم تفتقدوه وإن ظهرلكم لم تكترثوا به يدخل الجنَّة في شـفاعته مـثل ربيعة ومفسر، يؤمن بي ولايراني، ويقتل بين يدي خليفتي أمير المؤمنين علي بن أبي طالب في صفيًن<sup>(1)</sup>، فهنا خبر يطرح قيمة الرجل الكامل المجهول الـذي يـتجاهله المجتمع البشري،في حين هو قمة الكمل، ومن هداه وشذاه شرفت قبيلة ودخلت في حافظة التاريخ، ومن هذا الوجه قول النبي يتال: أقـل الـناس راحة البخيل، وأبحدل الناس من بحل بما افترض الله عليه<sup>(1)</sup>، فهنا تأكيد لـبدأ أخلاقي سماوي ينبغي أن يأخذ موقعه في حياة الناس وهو السخاء والجود الذي يترشح من مفهوم الحديث.

وقوله ﷺ: أيَّما مسلم خدم قوماً من المسلمين إلاَّ أعطه الله مثل عددهم خدَّاماً في الجنَّة<sup>(77</sup>، تأكيد لروح التعاون والتضحية والإيثار.

وتجد في قوله الدنيا والدرهم أهلكا من كان قبلكم وهما مهلكاكم".

دعوة للزهد ونبذ القيم الزائفة القائمة على تحويل المجتمعات إلى أرقام

- (۱) فضائل شاذان: ۱۰۷.
- (٢) أمالي الصدوق: ٢٧-٤.
- (٣) أصول الكافي ٢: ٢٠٧-١٠
- (٤) أصول الكافي ٢: ٢٦٦-٢.

٣٨ ...... ٢٨ ...... أثر الرسول المصطفى تماثل في التكوين الحضاري وحسابات مصرفية خالية من القيم والمبادئ.

ومـن هـذا الوجــه أيضـاً ما روى الباقر الظلام أنَّ أعرابياً من بني تميم أتى النبي ﷺ فقل له: أوصني، فكان ممَّا أوصاه: **تحبَّب إلى الناس يحبُّوك<sup>(٢)</sup>.** 

حيث علَّمه النبي ﷺ ثقافة الود والسلام والوثام، وكان النبي ﷺ يسعى إلى نـزع الشر من بواطن شخصية هذا البدوي، ويحاول تجريد قيم البداوة التي كـان يـراها ﷺ متجسّـده بهـذا الأعـرابي الذي يمثل شريحة من مجتمع متقاتل مـتحارب تـنقدح شرارات البغض والعداوة فيه فتشتعل حروب وغارات ليس مـن السـهل إطفاؤهـا، وقـد جعـل ﷺ المودّة والتآلف والسلام نصف الفكر البشري؛ وناصف به عقل الإنسان فقل ﷺ التودّد إلى الناس نصف العقل<sup>(\*\*)</sup>.

## ثقافة العنف والطغيان وانعكاساتها على السيرة النبوية

كان السنبي على يسعى لوضع الكيان الثقافي الإسلامي الذي يقوم على مبادئ المودّة والمسللة والتفاهم، فليست ثقافة العدوان والعنف من مكوّنات شخصية السنبي يتلا السذي تشكلت أخلاقيه من نسيج ملؤه العطف والرحمة والخير،ولم تتوقّد لدينه يتلا أحاسيس الانفعال والغضب الشخصي حين كان فتيان قريش وصبيانهم يواجهونه بالإيذاء والاستهزاء والمشاكسة، فروي أنّه لقي يتلامن قومه أنى وبلاءً شديداً حتّى أتوه ذات يوم وهو ساجد فطرحوا عليه رحم شلة<sup>(7)</sup>.

- أصول الكافي٢: ٦٤٢-١ باب التود إلى الناس.
- (٢) أصول الكافي٢: ٦٤٣-٤ باب التحبّب إلى الناس.
  - (۳) ينظر بحار الأنوار١٨: ٢٠٥و٣١٩، ...

علم الثقاقة ......

وكان ﷺ إذا خسرج مــن بيــته تبعه أحداث المشركين يرمونه بالحجارة حـتَّى أَدْمَــوا كعبه وعرقوبيه، فكان عليَّ الظَّلاَ يحمل عليهم فينهزمون فنزل قوله تعالى:«كأنهم حمر مستنفرة فرّت من قسورة»<sup>(١)</sup>.

ويروى مما لقي ﷺمن الإيذاء أنَّه كان يطوف في الكعبة فشتمه عقبة بن أبي معيط وألقى عمامته في عنقه وجرّه من المسجد<sup>(11)</sup>.

وجدّت قريش في أذاه حتى كان أشدّ الناس عليه عمّه أبو لهب فنزل قوله تعالى: ﴿نَبْتَ بَدَا أَبِي لَهَبِ وَنَبَّ\*مَا أَغْنَى عَنْهُ مَالُهُ وَمَا كَسَبَ\* سَيَصْلَى نَام؟ ذَاتَ لَهَبِ\*وَامْرَ أَنَّهُ حَمَّالَةَ الْحَطَبِّ فِي جِيدِهَا حَبْلٌ مِنِ مَسَدِهِهِ <sup>(1)</sup>.

وقـد روى ابـن شهر اشوب صورة من صور هذا الإيذاء الذي لقيه النبي تتلك من عمَّه حاكياً ذلك عن طارق المحاربي قل: رأيت النبي تتلك في سويقة ذي المجـاز، علـيه حلّـة حمـراء، وهو يقول: يا أيَّها الناس قولوا لا إلَّه إلاَّ الله تُفلحوا، وأبـو لهب يتبعه ويرميه بالحجارة، وقد أدمى كعبيه وعرقوبيه، وهو يقول: يا أيَّها الناس لا تطيعوه فإنَّه كذاّب<sup>(1)</sup>.

وقد نسب إلى عليّ الظّلام أنّه سجّل هذه المواقف في أبيات شعرية فيقول: أبا لهب تبّت يداك أب لهب وصخرة بنت الحرب حمّالة الحطب خذلت نبيّ الله قاطع رحمه فكنت كمن باع السلامة بالعطب لخوف أبي جهل فأصبحت تابعاً له، وكذاك الرأس يتبعه الذنب<sup>(6)</sup>.

المدَّثر: ٥٠ وذكر الخبر ابن شهر أشوب في المناقب ٢٠.

- (٢) بحار الأنوار١٨: ٢٠٤.
  - (۳) تبت:۱\_ه.
- (٤) مناقب آل أبي طالب١: ٥٦.
  - (٥) بحار الأنوار ٢٤: ٣٩٨.

٤٠ ..... أثر الرسول المصطفى عظي في التكوين الحضاري

ف العدوان البدني واللفظي الذي لقيه النبي علم كان صعباً وعسيراً، وخصوصاً حينما ينطلق من الدائرة القريبة للإنسان، فليس من المتعارف في المجتمعات العربية العشائرية القائمة آنذاك أن تكون سهام العداء والحرب موجهة من داخل القبيلة أو الأسرة، وهذا ما لقيه النبي علم من عشيرته وقومه علاوةً على ما انضاف إليه من الزخم الخارجي العدائي الشديد والذي برز حين تظاهرت عليه علمة العرب على أمل خنق هذا الكيان الطاهر ووأده في عقر داره.

فكميف يمكمن تصور معانسة السنبي ﷺ وخاصّة أحبّائه حينما اجتمعت قسريش في دار السندوة وكتسبوا صحيفة بيسنهم أن لا يؤاكلسوا بسني هاشسم ولا يكلَّموهـم، ولا يبايعوهم، ولا يزوَّجوهم، ولايتزوَّجوا إليهم، ولا يحضروا معِهم حمتًى يدفعوا إليهم محمداً فيقتلونه، وأنَّهم يدُ واحدة على محمد يقتلونه غيلةً أو صراحاً، فلمَّا بلغ ذلك أبا طالب جمع بني هاشم ودخلوا الشعب وكانوا أربعين رجـلاً، فحلـف لهم أبو طالب بالكعبة والحرم والركن والمقام إنْ شاكت محمداً شـوكة لأثبن عليكم يا بني هاشما وحصن الشعب وكان يحرسه بالليل والنهار. فإذا جماء الليل يقوم عليه بالسيف، ورسول الله عظام مضطجع ثمَّ يقيمه ويضجعه في موضع آخر، فلا يزال الليل كلَّه هكذا، ويوكَّل ولده ووَّلد أخيه به يحرمسونه بالـنهار فأصـابهم الجهد، وكان من دخل مكَّة من العرب لا يجسر أن يبيع من بني هاشم شيئاً، ومن باع منهم شيئاً انتهبوا ماله، وكان أبو جهل والعاص بن واثل السهمي يخرجون إلى الطرقات التي تنخل مكَّة، فمن رأوه معه مـيرة نهـوه أن يبـيع مـن بـني هاشم شيئًا، ويحدّرون إنَّ باع شيئًا منهم أن ينهبوا ماله... فلم يزل هذا حالهم وبقوا في الشعب أربع سنين، لايامنون إلاً من موسم إلى موسم، ولايشترون ولا يبايعون إلاَّ في الموسم، وكان يقوم بمكَة موسمان في كملَّ سنة، موسم العمرة في رجب، وموسم الحج في ني الحجَّة، فكان إذا اجتمعت المواسم تخرج بنو هاشم من الشعب فيشترون ويبيعون، ثمَّ لا يجسر

ولمَّا رأيت القوم لاودٌ فيهم وقد قطعوا كلَّ العرى والوسائل(''.

وقـد وصف على المح جانباً من هذه المعانة فقل: فأراد قومنا قتل نبيًّنا واجتياح أصلنا، وهمَّوا بـنا الهموم، وفعلوا بـنا الأفاعـيل، ومنعونا العَذْب، وأحلسونا الخوف، واضطرونا إلى جبل وَعُر، وأوقدوا لنا نار الحرب، فعزم الله لـنا عـلى الذبً عن حوزته، والرمي من وراء حرمته، مؤمننا يبغي بذلك الأجر، وكافرنا يحلمي عن الأصل.

ومن أسلم من قريش خلوً ممَّا نحن فيه بحلف يمنعه، أو عشيرة تقوم دونه، فهـو مـن القتل بمكان أمن، وكان رسول الله يَتْلَقُوْ إذا احمرُّ البأس وأحجم الناس قـدَّم أهل بيته فوقى بهم أصحابه حرَّ السيوف والأسنَّة، فقتل عبيلة بن الحارث يوم بدر، وقتل حمزة يوم أحد، وقتل جعفر يوم مُؤتة<sup>(٢)</sup>.

وفي وصف آخر له الملك يصف معانة النبي تلك بالقول: وكتبوا علينا بينهم كمتاباً لا يواكلوننا ولا يشاربوننا ولا يناكحوننا، ولا يبايعوننا، ولا نأمن فيهم حتى ندفع إليهم محمداً تكل فيقتلوه ويمثّلوا به، فلم نكن نأمن فيهم إلّا من موسم إلى موسم، فعزم الله لنا على منعه والذب عن حوزته، والرميّا من وراء جمرته، والقيام بأسيافنا دونه في ساعات الخوف بالليل والنهار، فمؤمننا يرجو بذلك الثواب، وكافرنا يحامي به عن الأصل<sup>؟؟</sup>.

- (١) بحار الأنوار١٩: ١.
- ۲) نهج البلاغة: ۳۸ رسائل أمير المؤمنين المج رسالة رقم ۹.
  - (۳) وقعة صفين: ۸۹.



٤٢ ...... أثر الرسول المعطفي على في التكوين الحضاري فتبدو كأن هذه الأحداث قصة خيالية لصعوية تصديقها في مجتمع مكّة، الجستمع الديني والتجاري الذي يفترض فيه أن تكون عواطفه رقيقة وخاصة مع أبنائه وسكّانه الذين يتعايشون معه.

وقد وصف الأستلذ أمين دويدار معانة النبي على مع قومه بالقول: لقد أخذت قريش منذ قما النبي على بدعوته تناصبه العداوة، وتقيم في طريقه العقبات، وتصفه بالسحر تارة، وبالكهانة تارة وبالجنون تارة، وبالكذب تارة، وتحذّر العرب في المواسم والأسواق من شرة وسحره ليقاطعوه، وتحصره وآله في الشعب حتّى كادوا يهلكون جوعاً، وتصبّ على أصحابه ألوان العذاب حتّى تخرجهم من ديارهم وأموالهم، وتتآمر على قتله حتّى يفرّ منها مهاجراً إلى المدينة، ثم تتعقبه هناك في مهاجره فتغزوه المرّة بعد المرّة، وتتآمر مع اليهود عليه فيحاولون اغتياله، ويجمعون له الأحزاب ويؤلبون عليه القبائل... وهكذا مما فيحاولون اغتياله، ويجمعون له الأحزاب ويؤلبون عليه القبائل... وهكذا مما قريش هي العقبة الكاداء في طريق الإسلام منذ ظهوره، وكانت عداوتها له أصل البلاء ومنبع الشرّ، وكان العرب واليهود يسيرون على منهاجها في مناوأة الإسلام وعدا وته، وكانما كانت هي الجذوة التي تشعل النار في كلّ ما حولها".

وقـد كتـب المـأمون العباسـي في كتاب له إلى بني هاشم يصوّر جانباً من معاناتـه ﷺ ، حـين يصف قوم النبيّ ﷺ وحاله عند بعثته صلى الله عليه وآله فقـل: كانت عمومة رسول الله ﷺ إمّاً مسلم مهين أو كافر معاند، إلّا حمزة فإنّه لم يمتنع من الإسلام ولايمتنع الإسلام منه، فمضى لسبيله على بيّنة من ربّه.

وأسًا أبو طالب فإنّه كفله وربَّه، ولم يزل مدافعاً عنه ومانعاً منه، فلمًا قـبض الله سـبحانه أبا طالب همَّ القوم وأجمعوا عليه ليقتلوه فهاجر إلى القوم: ﴿ وَالَّذِينَ تَبَوَّؤُوا الدَّامَ,وَالْإِيمَانَ مِن فَبْلِهِ مُ يُحِبُّونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِ مُ ﴾ <sup>(1)</sup>.

(١) صور من حياة الرسول:٤٦٩و٤٦٨.

(٢) الطرائف لابن طاووس :٢٧٥ والآية في سورة الحشر: ٩.

علم الثقافة ...... ۲

وكيف يمكن تصور إنسان يعيش هذه الحلقات والدوائر المتتابعة من الصدود والمجافة، وكأنَّ النبيَّ يَتَلَيُّ كان يحمل أعباء هذه الرسالة العظيمة وحده، فكان المدد السماوي للمنبي يَتَلَيُّ الذي أشار له الكتاب العزيز: **ووَصَعْنَا عَنكَ** ونهُم كَالَ**ذي أَنْقَض طَهُر كَهُ بُ**، ولم يكن أثقل عليه يَتَلَيُّ من هذه الصورة القائمة المتي قمل الشيخ الطبرسي عنها: أزلنا همومك التي أثقلتك من أذى الكفار<sup>(1)</sup>، والذين كان جلّهم من قومه ومن مدينته ومن رباع صباه.

ولم يتخلّص النبي تتلا من أخطبوط الإيذاء الذي ظلّ يلاحقه حتى بعد استتباب الدعوة المباركة، وكان قدر النبي تتلا أن يعيش هذه المعاناة ويواجهها في كلّ مراحل حياته، وأشد الأمر وأصعبه على القادة حين يبتلى القائد بجند يشككون بنزاهته ويتناسون تضحياته، وأسوأ ما تكون التهمة حين تنل شخصية هذا القائد بحطام تافه لاتعني لديه شيئاً، فقد سرت شرارة شيطانية في نفس جندي مسلم اتهم بها النبي تتلا أنّه أخذ لنفسه قطيفة حراء قبل تقسيم المغنم، فأنف الله لنبيّه الكريم فأنزل قوله تعالى: فوما كان كني أن يُعُلُون يَعْلُلُون مأت سما على مراحل من الله تتلا أنّه أخذ لنفسه قطيفة حراء قبل تقسيم فق من جندي مسلم الله تقليم ما لنبي تتلا أنّه أخذ لنفسه قطيفة حراء قبل تكريم فق من خانف الله لنبيّه الكريم فأنزل قوله تعالى: فوما كان كني أن يعُلُون يعْلُلُون مسبب نيزولها أنّه كمان في الغنيمة التي أصابوها يوم بدر قطيفة حراء ففقدت، فق رجل من أصحاب رسول الله تتلا : ما لنا لانرى القطيفة؟ما أظن إلاً أنّ

ونال النبي عظيم من سهام الكلام التي كانت تصوّب إليه، أنَّ كانت سياً

- (۱) الشرح:۲و۳.
- ۲) مجمع البيان مجلده، (۲).
- (٢) آل عمران:١٦١. وينظر تفاصيل هذه الحادثة في البحار٢٠: ٦١.
  - (٤) بحار الأنوار١٩: ٢٦٨.

35 مستحد مستحد المستحد المستقد المستقد المستقد المستقد المعالي ا المعالي معالي المعالي الم

ومع كلَّ هذا كان النبي تلا يحرص على أن يكون غضبه وتنمره لله وحله، ومن الطبيعي لقائد ميامي وعسكري أن يبتلى بتفاصيل الممارسات السياسية والأعمال الجهلاية والعسكرية، وهذا ممَّا يجعله في احتكك مباشر وتماس مع الأطراف المعلاية، فحين نزل تلا على حصن بني قُريظة كان كعب بن أمد يشتمه ويشتم المسلمين فلماً دنا النبي تلا من حصنهم خاطبهم وقل: يا إخوة القردة والخنازير وحبلة الطاغوت أتشتمونيا إنَّا إذا نزلنا يساحة قوم يا إخوة القردة والخنازير وحبلة الطاغوت أتشتمونيا إنَّا إذا نزلنا يساحة قوم فسله صباح المتلرين، وهذا منه تلا رد فعل طبيعي للمواقف العدائية التي وبالمسلمين عمَّا قدح شرارة غضب ربّاني في صدره الرحيب، ومع كلَّ هذا وذاك قبلاً النبي تلا وسجايله الكرية لم تكن تمكنه من أن يدع موجة الغضب التي اعترته أن تحرق الأذن اليهودية بنار بلاغته، فتقول رواية الصلاق النخ حين قل اعترته أن تحرق الأذن اليهودية بنار بلاغته، فتقول رواية الصلاق الخضب التي رداؤه من خلفه ورجع يمشي إلى ورائه حياءً على ما قدلًا.

(۱) إرشاد المفيد، ۸۷.

(٢) ينظر بحار الأنوار ٢٠: ٢٧٣ و٢٦٣ و٢٦٢.

علم الثقافة .....

وكانت ثقافة المعايشة السلمية نصب عين النبي تجليل وإليها يدعو أصحابه ومن آمن به، فحين وفد العلاء بن الحضومي على النبي تجليل قل: يا رسول الله ، إنَّ لبي أهل بيت أحسن إليهم فيسيئون، وأصلهم فيقطعون، فقل رسول الله تجليل : ﴿ وَلَا تَسْتَوِي الْحَسَتَةُوكَا السَيَّةُ ادْفَعُ مَالَتِي هِي أَحْسَنُ فَإِذَا الَّذِي بَعَكَ وَبِينَهُ عَدَاوَهُ حَالَةُ وَلَيْ حَمِيهُ \* وَمَا مُلَقًاهَمَا إِلَّا الَّذِينَ صَبَرُوا وَمَا مُقَاعًا إِلَا ذُو حَفَلْ عَظَيْهِ فَي

وكان ﷺ يقـول: لم يزل جبرئيل ينهاني عن ملاحة الرجل، كما ينهاني عن شرب الخمر، وعبلاة الأوثان<sup>؟؟</sup>.

وقـيل: إنَّ رجـلاً مـن تميم أتى النبيَّ عَلَيَّةٍ فقل: أوصني، فكان فيما أوصله النبيَّ عَلَيَّ أن قل: لاتسبَّوا الناس فتكسبوا العداوة بينهم<sup>m</sup>.

فليس من السهل، إزاء هذا العدوان والإيذاء المتعمد، على النفس البشرية أن تتغاضى وتطوي هذه المعانية وتضعها في محفظة النسيان، وتفتح صفحات جديدة مع هذه الكيانات المتمرسة بالجريمة والطغيان، إلا أن النفس الصافية والعالية للنبي يتلا تناست كلّ شي بل حوّلت هذه العواصف الصفراء الحاقدة إلى أحاسيس أخرى نزعت من أجيجها الحارق فتراه يضع هذه العواطف السلبية في خانة العواطف الإيجابية وفقاً لما جاء في التوصية الربّانية التي تقول: ﴿ وَلَا تَسْتَوَي الْحَسَنَةُ وَلَا السَيْنَةُ ادْفَعُ مَاتَي هي كَحْسَنُ فَاذَا الذي بَيتَكَ وَيَتَ مُحَاوا في عام العالية الذي يتقول: في حانة العواطف الإيجابية وفقاً لما جاء في التوصية الربّانية التي تقول: ﴿ وَلَا تَسْتَوَي الْحَسَنَةُ وَلَا السَيْنَةُ ادْفَعُ مَاتَي هي كَحْسَنُ فَاذَا الذي بَيتَكَ وَيَتَ في عام بُكُم؛ قالوا خيراً، ظناً به وبخصاله وسجيته الكريمة، فقل يتله أقول كما فاعل بُكُم؛ قالوا خيراً، ظناً به وبخصاله وسجيته الكريمة، فقل يتله أقول كما

- (1) بحار الأنوار ٧١: ٤١٥. والآية في سورة فصلت ٣٤و ٣٥.
  - (٢) أمالي الطوسي٢: ١٢٦ط النجف.
    - (٣) بحار الأنوار٧٢: ١٦٣.
      - (٤) فصّلت: ٣٤.

٢٦ ................. أثر الرسول المصطفى على في التكوين الحضاري قــل أخي يوسف: لا تثريب عليكم اليوم يغفر الله لكم وهو أرحم الراحمين ( )، ولطالما كان على يرتد: اللهم اغفر لقومي فإنّهم لا يعلمون ().

ومسن هـذا المـنطلق كان النبي ﷺ يضع لبنات ثقافة السلام، وتعدّ ثقافة السـلام وفقـاً لسياقها الزمني ثقافة محدثة غريبة لاتتواءم مع بيئة صحراء قلحلة تـتحكم بهـا قوانـين الحرب والسلب والغارات الخاطفة التي تنزع اللقمة من الأفواه الجائعة.

وقد أشار عليَّ اللَّلَا إلى جانب من ثقافة الحرب والعدوان التي كانت عليها جمهرة من العرب فقل: إنَّ الله بعث محمداً تَتَلَلْ نذيراً للعالمين، وأميناً على التنزيل، وأنتم معشر العرب على شرَّ دين، وفي شرَّ دار، منيخون بين حجارةٍ خشن، وحيَّاتٍ صمَّ، تشربون الكَـدِر وتأكلون الجَشِّب، وتسفكون دماءكم، وتقطعون أرحامكم، الأصنام فيكم منصوبة، والآثام بكم معصوبة<sup>m</sup>.

وقد استحكمت الغلظة والقسوة في الروابط الاجتماعية لديهم لدرجة أن صارت البنت تدفن وهي حيّة تتنفس ولا تقطر لها دموع، قل قتادة:كان أهل الجاهلية يقـتل أحدهم ابنـته ويغـذو كلبه فعاب الله ذلك عليهم فقل: ﴿ وَإِذَا الْمُؤْوُدَةُ سُبَكَتْ \* مِلْيَ ذَنَبِ قُتَكَتْ ﴾ <sup>(1)</sup>.

و روي أن المـرأة كانت إذا حان وقت ولادتها حفرت حفرة وقعدت على رأسها، فإن ولدت بنتاً رمت بها في الحفرة، وإن ولدت غلاماً حبسته<sup>(ه)</sup>.

- (١) بحار الأنوار٢١: ١٣٢، كنز العمل ١٠: ٢٨٩هـ ٢٩٩٣.
  - (۲) كنز العمل١٠: ۲۷۹-۲۷۳-
    - (٣) نهج البلاغة ٦٨ خطبة ٢٦.
- (٤) التكوير: ٨٩، ينظر تفسير الطبري. ٣٠: ٧٢ ط الحلبي مصر.
  - (o) مجمع البيان للطبرسي مجلده: ٤٤٤.

ومـن الجديـر بالإشـارة إلى أنّ العـرب إنّمـا كـانوا كغيرهم من الأمم يفضـلون الذكسور عـلى الإنـاث، ومن ثمّ فإذا ما ولدت المرأة ولداً هنأها أفراد القبيلة وذبحوا الذبائح، ولذلك كان يقل: بالرفاء والبنين لاالبنات.

وكان الأب، في أغلب الأحايين، يسمّى باسم ابنه، ومن هنا كانت التكنية بـأبي، وعـلى العكـس مـن ذلـك كـان العرب، بخاصّة البدو، ينفرون من نسل الإناث، خوف العار، أو أن يسبين في الحروب أو خشية الإملاق.

وهكذا رغب كثير من العرب عن البنات،وذاعت بغضتهم واشتهروا بها، فقد قيل لأعرابي: ما ولدك؟ قال: قليل خبيث قيل: وكيف ذلك؟ قل: لاعدد أقـلَّ مـن الواحـد، ولاأخبث من بنت، وهكذا كانوا إذا هنئوا بها قالوا: آمنكم الله عارها، وكفاكم مؤونتها، وصاهرتم القبر.

ومن الأهمية بمكان الإشارة هنا إلى أنَّ الوادلم يكن عاماً بين قبائل العرب جميعاً، وإنَّما كان في بعض القبائل التي تغلّبت الأعرابية على حياتها، ومنها كندة وقيس وهذيل وأسد وبكربن وائل،وإن كانت تميم أشدَّهم في هذا <sup>(</sup> "ويروى أنَّ بعضهم كان يقول: إنَّ الإناث بنات الله فألحقوا البنات بالله فهو أحق بها منّا<sup>(\*)</sup>.

وبلغ من جهالة بعض الأعراب أن حوّل هذه المخلوقة الرائعة الجميلة لله تعالى كبضاعة كاسدة، وكان الله تعالى حين يخلق لهم أنثى غير عادل معهم، فترى الآية تقول: ﴿ وَيَجْعَلُونَ لِلْهِ الْبِكَاتِ سُبْحَانَهُ وَلَهُ مَ مَا يَشْمَهُونَ ﴾ <sup>(1)</sup> لأن الأنوثة باعتقادهم أرذل الأجـناس وأوضَعها، ويتّضح إحساسهم بالضعة والهوان حين

(۱) الدكتور محمد بيومي مهران، الفكر الجاهلي دراسات في الحضارة الإسلامية ۲۲۲۱ و۲۳۲.
 (۲) ينظر أمالي السيد المرتضى ٤: ١٩٠ مجلس ٧٩.
 (۳) النحل: ٥٧.

وهذا الإحساس الذي نقله لنا القرآن الكريم يمثل طبقات وفثات جهلاء الأمَّة آنذاك وإلاَّ لانقطع نسل العرب ووجودهم.

وتختلف الـروايات في تحديـد تاريخ ظهور هذه العلاة بين العرب، وأوّل مـن سـنّها فيهم، فهنك روايات تقول: إنّها أوّل ما ظهرت في قبيلة تميم على يد زعيمهم قيس بن عاصم المنقري، ثمّ انتشرت في القبائل العربية الأخرى.

وذكر أبو عبيلة المتوفى سنة ٢١٠هـ أنَّ قبيلة تميم امتنعت عن دفع الإتاوة المقررة عليها للنعمان بن المنذر ملك الحيرة، فأرسل إليهم النعمان جيسًا أكثره من بكر بن وائل، استاق الغنم وسبى الذراري، فوفدت بنو تميم على النعمان وكلَّموه في ردَّ ذراريهم، فحكم النعمان بأن يجعل الخيار في ذلك إلى النساء، فأيّة امرأة اختارت أباها ردَّت إليه، وإن اختارت صلحبها (سابيها) تُركت عليه، وكان بينهنَّ ابنة لقيس بن عاصم المنقري سيَّد تميم فلحتارت سابيها، ورفضت العودة لأبيها، فنذر قيس أن لا توليد له ابنة إلاً قتيلها، ففشت هذه السنّة في تميم والعرب قاطبة بعده.

وهــناك روايــات أخــرى تجعــل قبـيلة ربـيعة أوّل من سنّ علاة الوأد بين العرب ثم انتشرت منها إلى القبائل العربية الأخرى<sup>٣</sup>.

(۱) النحل۸۰و۹۵.

(٢) خالد العسلي، دراسات في تاريخ العرب(: ٢٨٤. أشارغوستاف لوبون إلى أن قيس سيد تميم رأى النبي عليه يشم ابنة له، فقل للنبي عليه: من هذه التي تشمّها، فقل عليه: ابنتي، فقل قيس: والله كان لي بنات كثير فوادتهن من غير أن أشم واحدة منهّن فصرخ النبي عليه قائلاً

وقد وصف قيس بن عاصم المنقري هذا للرسول يجلل وأده لإحدى بناته، فذكر بأنَّه أخذ ابنته التي تبلغ من العمر عدَّة سنوات معه إلى الصحراء، فحفر لها حفرة كانت تساعله فيها، ودفعها فيها وصار يهيل عليها التراب وهي تبكي وتسأله عن سبب دفنه لها، وظلَّت تبكي وهو يسمع أنينها تحت التراب ولم يدعها حتَّى صمتت إلى الأبد<sup>(۱)</sup>.

وتعددت أساليب الـوأد واختلفت باختلاف سنّ الموءودة، فإذا كانت صغيرة دفنت في الـتراب حـيَّة، وإن كانـت كـبيرة أُلقيـت من شاهق فيتمزَّق جسدها، أو ألقيت في بئر فتموت غرقاً.

ويـبدو أنَّ الـلجوء إلى أسلوب الدفن بالنسبة للصغيرة لأنها عاجزة عن المقاومة أو الهرب، في حين تستطيع الكبيرة ذلك.

وتُدفس الصـغيرة حل ولادتها، وفي هذه الحالة تقوم الأم بالعملية تنفيذاً لرغبة زوجها.

وأمّا إذا كانت البنت كبيرة قد وصلت سنّ البلوغ، ويصعب على والدها وأدها عن طريق الدفن، فإنّه يلجأ إلى أساليب أخرى لوادها، منها إلقاؤها في بئر حتى تموت غرقاً، كما يتضح من الرواية الآتية التي تقول: رأى الرسول تقلير أحد أصحابه في غم دائم فسأله عن السبب فأجابه بأنّه ارتكب ذنباً في الجاهلية ويخشى أن لايغفرُه الله له، وهو أنّه ولدت له بنت فأراد وأدها لكن زوجته توسّلت إليه أن لا يتدها، فتركها فلمّا كبرت وجاء من يخطبها للزواج أخذته الحمية، ولم يحتمل قلبه أن يزوّجها أو يتركها بلا زوج، فأخبر

لـــه: ويــلُ لــكـه يظهـر أنَّ الله نزع الرحمة من قلبك فلا تعرف أطيب النعم التي منَّ الله بها على الإنسان. حضارة العرب٢٠٢.

(1) خالد العسلي، دراسات في تاريخ العرب (: ۲۲۸.

و روي مثل هذه بأنَّ رجلاً من أصحاب النبي عَلَيْ كان لا يزال مغتماً بين يلي رسول الله على فقل له رسول الله على : مالك تكون محزوناً، فقل: يا رسول الله إنَّسي أذنبت ذنباً في الجاهلية فأخاف الا يغفره الله لي وإن أسلمت، فقل له النبي عن أنبت من ذنبك، فقل: يا رسول الله إنّي كنت من الذين يقتلون بيناتهم، فول لت لي ينت فتشفّعت إلي امرأتي أن أتركها فتركتها، حتّى كبرت وأدركت وصارت من أجمل النساء، فخطبوها فلخلتني الحمية ولم يحتمل قلي أن أزوَّجها أو أتركها في البيت بغير زوج، فقلت للمرأة: إنّي أريد أن أذهب إلى قبيلة كذا وكذا في زيارة أقربائي فابعثيها معي، فسرّت بذلك وزينتها بالثياب والحلي، وأخذت علي المواثيق ألا أخونها، فذهبت بها إلى رأس بئر، فنظرت في البئر ففطنت الجارية أنّي أريد أن ألقيها في البئر فالتزمتني وجعلت تبكي وتقول: أيش تريد أن تفعل بي إ

فرحمتها ثم نظرت في البئر فلخلت عليّ الحمية ثمّ التزمتني وجعلت تقول: يا أبت لا تضيّع أمانة أمّي، فجعلت مرّة أنظر في البئر ومرّة أنظر إليها فأرحمها، حتى غلبني الشيطان فأخذتها وألقيتها في البئر منكوسة وهي تنادي في البئر: يا أبت قتلتني، فمكثت هناك حتّى انقطع صوتها فرجعت، فبكى رسول الله يَظلُمُ وأصحابه وقل : لو أمرت أن أعاقب أحداً بما فعل في الجاهلية لعاقبتك<sup>6</sup>.

- (١) نفس المصدر السابق.
  - (۲) تفسير القرطبي۹۷:۷

علم الثقائة .....

وبعضهم كان يقتلها بأن يلقيها من مكان مرتفع في وادٍ سحيق فيتمزّق جسـدها، فقد جاء رجل إلى رسول الله ﷺ يشكو من أنّه لم يجد حلاوة للإسلام مـنذ دخوـله فـيه، لأنّـه يـتذكّر باستمرار صوت ابنته التي وأدها في الجاهلية، إذ ألقاها من مكان مرتفع في وادٍ سحيق، وهي تصرخ يا أبت قتلتني.

وهــناك مــن كــان يقوم بذبحها لكي يتخلّص منها، وأمّا وأد الذكور فكان نادراً بين العرب، ولاتفعله القبائل البدوية إلاّ في سنوات الجلب والمجاعة.

ويستمَّ وأد الأطفال الذكور بذبحهم أو دقَّ عنق أحدهم عند الولادة، فقد طلبست هسند بنست معاويسة مسن بكر بن وائل من قوابلها عند ما ولدت ابنها ناشرة أن يدققسن عنقه، لأنها لاتملك ما تعيشه به، فأعطاها جارها همام بن مرَّة ما يكفي لإعالته ومنعها من ذلك<sup>(۱)</sup>.

وقىد أشار القرآن الكريم إلى هذه المأسلة التي كان عليها جمع من العرب في قوله تعالى ﴿ قُلْ تَعَالُوا أَتَّلُ مَا حَرْبُهُ مَرْكُمُ حُدُ عَلَيْكُ مُرْكًا تَشْرِكُوا مِدْشَيْنًا وَبِالْوَالَدَنِ إِحْسَانًا وَكَ تَقْتَلُوا أُوْكَ دَكُ مِنْ إِنْمَاكَ نَحْنُ مَنْ مُرْبَعُكُمُ وَإِلَاهُ مُؤْكً الْمُواحُشَ مَا ظَهَرَ مَتْهَا وَمُنَاجَلُنَ وَكَ تَقْتَلُوا النَّفُسُ الَّنِي حَرْبُهُ اللَّهُ إِلَا مِنْ الْحَقَ وَمَاكَ مُوالاً مُنْ مَا ظَهَرَ مَتْهَا وَمُنَاجَلُنَ وَكَ تَقْتَلُوا النَّفُسُ الَّنِي حَرْبُهُ اللَّهُ إِلَى

وروى عكرمة أنّ قوله تعالى: ﴿ قَدْ حَسَرَ ٱلَّذِينَ قَتْلُوا أُوْلاَدَهُـ مُعَهَا بِغَيْرٍ عِلْـــم وَحَرَّهُواْمَا مَهُرَقَهُــمُ اللّهُ افْتَرَاء عَلَى اللّهُقَدْ صَلُواْ وَمَا حَكَانُواْ مُهْتَدِينَ ﴾ <sup>(\*)</sup>، نزَل في قوم مس ربسيعة ومضر بأنّه كان الرجل يَشترط على امراته أن تُستحيي جارية وتئد

- (۱) تفسير القرطبي۲۹۰:۲۹۰و۲۸۲.
  - (Y) الأنعام: ١٥١.

(٣) الأنعام: ١٤٠.

وتفيد النصوص القرآنية بـأنّ الدافع الأكبر لسفهاء العرب في قتل أولادهـم هـو الفقـر، والعجز عن تأمين معيشتهم نظراً للجدب والعسرة التي تعيشـها جزيـرة العـرب، وقـد سـجّل الله تعـالى ذلـك في قوـله: ﴿ وَكَمْ تُقْتُلُوا أولادَكُـدْ حَشْيَةَ إِمْلَاقَ نَحْنُ نَمْنَهُمُ فَكَنِياً لَكُمْ وَإِنّاكُمُ وَإِنّاكُمُ عَالَ خِطْمًا

وكان لهذه السنّة المقيتة أثر في نفس النبي عَلَيْ بحيث أنّه عَلَيْهُ لمّا سمع قصّة وأد بنت من بنات العرب تحرّكت عواطفه الكريمة ليعيدها إلى الحياة الدنيا، تقول رواية القطب الراوندي أنّ رجلاً جاء إلى النبي عَلَيْ فقل: إنّي قدمت من سفر لي، فبينا بنيّة خماسية<sup>(7)</sup> تدرج حولي في صبغها وحليّها، أخذت بيدها فانطلَّقت بها إلى وادي كذا فطرحتها فيه، فقل عَلَيْ النظاق معي وأرني الوادي، فانطلَقت مع رسول الله عَلَيْ إلى الوادي فقل لأبيها:ما اسمها؟ قل: فقل: إنّ فلانسة إحيي بلذن الله تعالى، فخرجت الصبيّة تقول:لبّيك وسعديك، فقل: إنّ أبويك قد أسلما فإن أحببت أردك عليهما؟ قالت: لا حاجة لي فيهما وجدت الله خيراً لي منهما<sup>(3)</sup>.

(١) تفسير الطبرى٨: ٥١. ط مصر.
 (٢) الإسراء:٢١.
 (٣) الخماسي والخماسية: ما كمان طوله خمسة أشبار، ولايقل سداسي ولاسباعي، إذا بلغ سنَّة أشبار وسبعة، لأنه إذا بلغ سبعة أشبار صار رجلاً. اللسان(خس).
 (٤) الخرائج والجوائح:١: ٢٧-٢٤ط مؤسسة المهدي عج قم.

وممّا يروى في هذا: أنّ الرجل إذا ما ولدت له بنت فأراد أن يستحييها ألبسها جبّة من صوف أو شعر، ترعى له الإبل والغنم في البلاية، وإن أراد قتلها تركها، حتّى إذا كانت سداسية فيقول لأمّها: طيّبيها وزيّنيها حتّى أذهب بها حماتها، وقد حضر لها بئراً في الصحراء، فيبلغ بها البئر، فيقول لها: انظري فيها، ثمّ يدفعها من خلفها، ويهيل عليها التراب، حتّى تستوي البئر بالأرض<sup>(1)</sup>. وممّا يروى في هذا الموضوع أنّهم كانوا يسمّون القبر صهراً لأنّه يضمّ

بناتهم، وفي هذا رووا قول الشاعر:

والقبر صهرٌ ضامنٌ زمّيت". سميتها إذ وللت تموت

وكـان هـذا السـلوك الشـائن يبعث الألم والحزازة في نفس النبيّ الكريم يتليّ ويستدر دموعه، ويذكره بآهات الآخرين وشقاءهم وأحزانهم.

وكان السبي يظلم رقيق العاطفة، مرهف الحسّ، فيّاض الدموع، وقد وصفه تعالى أحسس وصف بقوله: ﴿ لَقَدْ جَامَكُ مُرْسُولُ مِنْ أَنْفُسِكُ مُعَنِّ مِنْ عَلَيْهِمَا عَبَنُهُ حَرِصٌ عَلَيْكُ مِبِالْمُؤْمِنِينَ مَرْؤُوفٌ مُرَّحِيهُ ؟

وكان من عواطفه الكريمة ورأفته ما روي انْمَيَمَمَمَ لما أمسى يوم بدر والناس محبوسون بالوثاق بات ساهراً أوّل الليل، فقل له أصحابه: مالك لا تنام؟

فقل يتلله: سمعت أنين عمّي العبّلس في وثاقه، فأطلقوه، فسكت فناميتاً (\*).

(1) الفكر الجاهلي، دراسات في الحضارة الإسلاميه ٢: ٢٢٢.

(٢) ينظر غريب الحديث للهروي (٢٣٥ دار الكتب العلمية بيروت. والزميت والزميت: الحليم الساكن، القليل الكلام. اللسان (زمت).

- (۳) التوبة:۱۲۸.
- (٤) بحار الأنوار١٩: ٢٤٠.

٥٤ ......

وكانىت عواطفىه وأحاسيسه موزّعة على الناس كلّهم مهما كانوا، ولم تكن عواطفه حبيسة على أرحامه وخوّاصه، فحين أتله ﷺ نعي النجاشي بكى بكاء حزين عليه<sup>(۱)</sup> ،كأنّه ﷺ عاشره معاشرة طويلة.

وكانـت عواطف ﷺ وعواطف أهل بيته بي ملوءةً رقّة،وحناناً، تترجمها قطرات الدموع التي تعفّر خدودهم الكريمة.

وترقيق العواطف وصقلها كان ضمن برنامجهم التربوي بي وفي هذا يقول الصلاق التي : ما جفّت الدموع إلاّ لقسوة القلوب، وما قست القلوب إلاً لكثرة الذنوب، ومن هذا الباب يُفسَّرما روي عن الإمام موسى بن جعفر التي : أن الله أوحى إلى موسى التي : يا موسى لاتفرح بكثرة المل، ولاتدع ذكري على كلَّ حل، فإنَّ كثرة المل تنسي الذنوب، وإنَّ ترك ذكري يقسى القلوب".

ومع أنَّ السنبي ﷺ كان كاملاً وأنَّه يتحكم في مسار عواطفه وأحاسيسه، إلاَّ أنَّ الأشـجان والعواطـف حـين تتسلل إلى قلبه الرقيق كانت تثقله وتفجَّر لديـه ينـبوع لوعـة وأسـى ومـرارة ذكريات، فلربّما بكى حين يذكر خديجة ﷺ وعمومـته وأحـبّاءه، ولمَّا أخبر وحشي قاتل حمزة ظلى عن كيفية قتله قل له النبيّ ﷺ غيّب وجهك عنّي<sup>(1)</sup> فلم يطق ﷺ أن يرى قاتل حبيب من أحبّائه رغم أنَّه أسلم وشهد الشهلاتين فأمره أن يتوارى عنه.

وقـد جعل النبي علاقة القلب من نصيب الأشقياء الذين ينأون عن الجـنة فقـل: مـن علامات الشقاء: جمود العين، وقسوة القلب، وشلّة الحرص في طلب الرزق، والإصرار على الذنب<sup>(1)</sup>.

- (١) الخصل للصدوق:٣٦٠ح٤٤.
- (٢) علل الشرائع: ٨١ باب جفاف الدموع.
  - (۳) ينظر سيرة ابن هشام۳: ۷۱.
  - (٤) الخصل للصدوق ٢٤٣-٩٦.

علم الثقانة .....

ومن هذا المنطلق كمان النبي علي وأهل بيته بلي يسعون إلى إحلال ثقافة إنسانية جديدة، ثقافة ذات بعد إنساني تضع قواعد التفاهم والتسالم بين المناس، فملا عدوان ولاطغيان ولاتجاوز، وكان هذا التوجه لاينسجم مع البيئة الصحراوية المنغلقة لذا كان النبي علي وأهل بيته التي يؤكدون على ضرورة المصحراوية المنغلقة لذا كان النبي علي وأهل بيته التي يؤكدون على ضرورة المصحراوية المنغلقة لذا كان النبي الي وأهل بيته التي يؤكدون على ضرورة المصحراوية المنغلقة لذا كان النبي الي وأهل بيته التي يؤكدون على ضرورة المصحراوية المنغلقة لذا كان النبي الي وأهل بيته التي يؤكدون على ضرورة المصحراوية المنغلقة لذا كان النبي الي وأهل بيته التي يؤكدون على أورو المصحراوية المنغلقة لذا كان النبي يؤلف وأهل بيته التي يؤكدون على فرورة المصحراوية المنغلقة لذا كان النبي يؤلف وأهل بيته التي يؤكدون على أوروة المصحراوية المنغلقة لذا كان النبي يؤلف وأهل بيته التوجه يؤلف من أفق المصحراوية المناع على الحضارات والمدنيات الأخرى، لأن ذلك يوسع من أفق الإنسان، ويوقيد المشاعر الإيجابية لديه، ويحرك دوافع الخير والبناء لذى الإنسان لأن كلّ تغيير في البيناء الاجتماعي لابيد أن يسبقه فكر وشعور بالتغيير واستعداد له.

وكمان همذا الإدراك المبذي يحمله السنبيَّ ﷺ ينسمجم مع معطيات ثقافة الإسلام الحركية المتفاعلة مع الزمن.

و الملاحظ أنَّ الثقافات الإنسانية تنقسم أمام صرح التغير الاجتماعي إلى قسمين رئيسيين، القسم الأوَّل يقف منها موقفاً سلبياً يرفض التفاعل معها وتلبية حاجاتها، والقسم الثاني يندمج معها ويتفاعل وإيَّاها تبعاً لمقتضيات الضرورات الحياتية والمطالب الاجتماعية، فالثقافة من القسم الأوَّل تدعى بالثقافة الستاتيكية أو الثقافة الجامدة، والثقافة من القسم الثاني تدعى بالثقافة الديناميكية، أو الثقافة الجركية.

فالمثقافة الستاتيكية: هي تلك المثقافة التي تقف سدًاً منيعاً بوجه كلّ تجديد أو تغيير، كما أنّ أنماط سلوك أرباب هنه الثقافة أبداً حبيسة داخل المنطلق المذي قميدها به جمود أهلها وتبقى في معزل تام عن التيارات الفكرية والثقافية العالمية.

أمــا الــثقافة الديناميكـية فهي تنزع إلى مسايرة سنّة التطورّ ولاتستنكف الأخــذ مـن غيرها، قتأتيها الإشعاعات الثقافية من كلّ حدب وصوب، فتتمثلها

ولاشك أن المثقافة الإسلامية هي ثقافة ديناميكية وفقاً لهذا التصور ،فالاجتهاد الفقهي ومسايرة الأزمنة واستيعاب تطوّرات الحياة كلّها أخذت مواقع لها في سيرة المسلمين، فلم تنغلق أذهان المسلمين على ثقافتهم وحدها، بل فتحوا أبواب هذه المثقافة لترتبط بالثقافات الوافنة بعد تمريرها بمصفاة الضوابط الشرعية فترجموا العلوم وآداب الثقافات المختلفة، ولم يقف النبي عليه والأثمة المعصومون للتيزيم وعامة المسلمين موقف المعارض لهذا التوجه.

ولهـذا قـد انفتحـت أبـواب الاتصـل بالثقافات الأخرى لدرجة أنّه كان الأئمة المعصومون الكثير يتكلّمون لغات الأمم والشعوب حتّى في لحظات الخلوة والعـبادة، فقـد روى المفضـل بـن عمر أنّه أتى باب الصلاق الكلا يوماً فسمعه يتكلّم بالسريانية<sup>(1)</sup>.

وهـذا مؤشـر حضـاري كـبير يعكـس درجـة الانفـتاح والمرونة التي كان المسلمون يتعاملون بها مع الكيانات الحضارية الأخرى.

- ينظر على الأديب، منهج التربية عند الإمام على التلك، ط المكتبة الحيدرية النجف٥٩.
  - (٢) الخبر في بحار الأنوار١٣: ٣٩٢.

## الحضارة الإسلامية والحضارات العالمية

لم تكن معرفة العرب قبل الإسلام بالشكل الذي ينسب لهم من معارف وعلـوم كـالذي علـيه بعد الإسلام،بل كانت معرفة العرب بالعلوم في الجاهلية مقصـورة عــلى بعــض الأفكــار والآراء البدائــية في مجــالي علــوم الهيــئة والجغرافيا،ويمكننا تلمّس تلك المعلومات من الشعر الجاهلي<sup>(۱)</sup>.

ف العلوم التي أسسها المسلمون وصارت مصدراً ومرجعاً للدراسات الأوربية كانت بعد البعثة النبوية المباركة، ومن أنفاس وجوده ﷺ ووجود أولاده المعصومين وتلاميذهم.

ولكـن عامّـة العـرب عـلى العمـوم كـانوا يحملـون اسـتعداداً للتعـلم واكتساب المعارف والعلوم من الأمم الأخرى .

يقول مؤلَّفًا تاريخ الحضارة العربية الإسلامية في هذا الشأن:

بالـرغم من افتقار العرب إلى تراث قديم في العلوم العقلية والتجريبية. مثل الفلسفة والطبّ والكيمياء والفيزياء وغيرها لكنّهم امتازوا دائماً بما أنعم الله عليهم من قدرة على الاستيعاب والتعلّم.

وجاء الإسلام داعياً ومؤكّداً على طلب العلم النافع في الحياة من ناحية. والـتعامل مع أصحاب الحضارات الأخرى من ناحية ثانية، ممّا دفع المسلمين إلى العمـل سـريعاً للإفـادة مـن كـلّ مـا هو نافع من تراث السابقين العلمي ممّالا يتعارض وتعاليم الإسلام وقيمه وآدابه.

وبستلك الخصائص التي كان عليها المسلمون أقدموا على علوم الأوائل

 (۱) محمد جمل الدين الفندي، تراث المسلمين في ميدان العلوم، دراسات في الحضارة الإسلامية ج ٢: ٢٤١.

وقد سجّل لمنا تماريخ المسلمين انفتاحاً واستقبالاً للثقافات والمدنيات والحضارات الأخرى بحيث تطوّر إلى مرحلة أن طلب النبيّ تظلّ من المسلم أن يتحرك من موضعه للاطلاع والمشاهدة المباشره للوقوف على ثقافات الأمم وعلومها، كما روي عنه في الحديث: اطلبوا العلم ولوبالصين<sup>(1)</sup>.

ومـا تعـني هذه الدعوة المطلقة إلاّ الحركة والسفر وتحمّل المشلق للوقوف عـلى الـتجارب والـثقافات الـتي امتلكـتها الأمـم لغـرض هضـمها وتمتّـلها واستيعابها.

وقد جرَّ هذا الانفتاح والتفاعل مع الحضارات والمدنيات الأخرى إلى قيام نهضـة إسـلامية كـبيرة ممـيزة تركت بصماتها بشكل واضح في مسيرة الحضارة الطويلة.

ويصف الدكـتور غوسـتاف لوبـون تقـبَّل العـرب المسـلمين للمدنـية واستعدادهم للإبداع الحضاري بالقول:

وقـد أثبـت العـرب أنهّـم أهل للاقتباس، ولاريب في أنَّ العرب الذين استطاعوا في أقلَّ من قرن أن يقيموا دولةً عظيمة ويبدعوا حضارة عالية جديدة مـن ذوي القـرائح الـتي لاتـتمَّ إلاَّ بـتوالي الوراثـة وبـثقافة سـابقة مسـتمرة، وبالعـرب لابأصحاب الجلود الحمر أو الاستراليين أنشا خلفاء محمد تلك المدن

- (١) تاريخ الحضارة العربية الإسلامية للتليسي والذويب:٢٨٧.
- (٢) شعب الإيمان للبيهقي٢: ٢٥٤ رقم ١٦٦٣ بحار الأنوارا: ١٧٧ و١٨٠.

وقـد عـزت الباحثة الألمانية زيغريدهونكه، صلحبة كتاب شمس الله تسطع عـلّى الغـرب، نهضـة الأمة الإسلامية وتقدّمها الحضاري إلى هذه العوامل التي نقلها باحث مسلم، وهي:

١- دراسة لغة القرآن، وتعلّم القراءة والكتابة بالنسبة إلى جميع المسلمين.

٢- المهما التي يفرضها القميام بفرائض الدين،مثل عملم الفلك والرياضيات والنظافة والصحة.

٣- التعاليم والإشارات الصلارة عن الرسول على والتي تحفز إلى طلب
 العلم ودراسته.

٤- استيعاب المعارف الموجودة.

٥- شرح النصوص اليونانية والهندية، وتحقيق مدى صحتها والتعليق عليها.

(١) حضارة العرب،١٨٧و١٨.

۲۰ مستقدم التكوين الحضاري المسطفى المسطفى التكوين الحضاري المسلمي المسلمية في التكوين الحضاري روم المسلمية واتخاذها سلاحاً المدفاع عن الإسلام.

٧- التشجيع على مواصلة البحث الذاتي، وتدريب الملكات الفكرية.
 ٨- توسيع الأفلق عن طريق الهجرة والرحلات والمبادلات.
 ٩- الجو السائد في مجل حرية الرأي والتسامح<sup>(1)</sup>.

ومهما كانت الأسباب، هذه أو غيرها، فإنَّ تكوين الحضارة الإسلامية كان بتأثير النبي علا وأهل بيته للك وصحابتهم العلماء أيضاً، فإنَّهم قدحوا عقول المسلمين بالعلوم والمعارف، وقد وضعت الباحثة الألمانية دور النبي علا ضمن مجموعة عوامل لايمكن لنا حذفها أو تقليل دورها إلا أنَّ تكميل الدور الحضاري والإبقاء عليه كان بفعل الدور الكبير الذي كان يمارسه الأئمة وأتباع الخضاري والإبقاء عليه كان بفعل الدور الكبير الذي كان يمارسه الأئمة وأتباع الأئمة المعصومين التلك وصحابتهم<sup>(1)</sup>، والذي تجلّى واضحاً في حقب التاريخ المحتلفة، ويكفي أن نشير إلى الجهد العلمي الميز الذي كان يضلع به الصادق التلك، وما ترتّب على ذلك من انبثاق علوم المسلمين ومساهمتهم الواضحة في الإرشلا الحضاري للبشرية.

فالإسـلام يعتـبر الجهل من المشاكل المعضلة للإنسان فعند تفشّي الجهل يضـلَّ الإنسان هنا ويهلك ويتيه، لأن البصر لديه مسلوب فكيف يمكنه أن يرى الحقـائق وهـو فـاقد لحاسّـة البصسر القويـة، وهـي العلم والمعرفة، فحين يتعلّم الإنسـان تنكشـف الحقـائق لديـه ويـتمكَّن مـن إدارة نفسه والعالم معه أيضاً،

(١) محمد سعيد البوطي، منهج الحضارة الإنسانية في القرآن ، دار الفكر:١٦١.
 (٢) ذكر مؤلّفا تاريخ الحضارة العربية الإسلامية أعلام الحضارة الإسلامية حسب تصنيف العلوم، ولم يفتهما الإشارة إلى الصلاق للتلا وتلميذه جابر بن حيان مؤسس علم الكيمياء في ص ٢٩٩ من الكتاب لشهرتهما في تاريخ العلوم وتأسيسهما هذا العلم.

والمقياس الحضاري للشعوب والأمم هو النسبة المئوية للمتعلمين في المجتمع فكلَّما زادت نسبة أهل العلم والمعرفة زادت الفرص في التقدَّم الحضاري والاجتماعي، وبالتالي ازدهار حركة الإعمار والبناء، وحين تخطو الجموع البشرية بخطوات البناء والإعمار، من هنا تبرز الحاجة إلى تكنولوجيا الإعمار، أو تطبيقات العلوم النظرية، فكلَّ ما لدى الأمة من نظريات وفرضيات علمية تجد مناخها وساحتها في مجمل هذه النهضة المدنية.

وتُعتـبر التكنولوجـيا الحديـثة معـلماً واضـحاً يحـدَّد المركــز السياســي والاقتصادي للبلدان في الساحة الدولية في هذه الأزمنة.

لـذا يقاس قوّة البلد سياسياً واقتصادياً من خلال امتلاكه لحلقات التقنية الحديثة، فكلَّما كانـت درجة وموقعيَّة المهندس التكنولوجي عالية كانت قيمته الاقتصلدية أعملي وأرفع، فللهندسون هم البنوك البشرية الآن للدول، وبهم يتقوّم اقتصلا البلد وسياسته وكيانه.

وقد كانت المرحلة الزمنية المتي عاشها السنبي تتلة رهيمنة بستاريخها وتسلسلها الزمنى، فلا يمكن مطالبة السنبي تتلة بأن يتجاوز السيلق الزمنى للمتطور الحضاري والعملمي، فتحقيق قفزة في اقتصاد الدولة الإسلامية المقامة آنسذاك وفي تقدمهما المتقني غير ممكنة وغير واقعية ولا تناسب عقول الناس باعتبار أنّ معايير الحضارة التكنولوجية الحديثة جاءت مناسبة مع تاريخ الإنسان

(۱) بحار الأنوار ۲۷: ۱۷۳.

٢٢ ...... أثر الرمول المصطفى على في التكوين الحضاري العسلمي على في التكوين الحضاري العسلمي والحضراري الحديث الذي ورث مسيرة طويلة شاقة أوصلته إلى ما عليه الآن.

ولم يهمل السني على أهمية التقدّم التقني للإنسان، فالتأكيد على طلب العلم من الصين يلمح إلى إدراك النبي على هذا العامل في صنع الحضارة، ولقد كانت أوّل محاولية لـزراعة اللؤلـؤ في المحار هـناك، وذلك بإدخل جسم غريب بصورة فنيّة بـين الصدف والغشاء اللحمي للمحار، لأوّل مرّة في الصين قبل اثنين وعشرين قرناً<sup>(1)</sup>.

فالخطاب النبوي كان مدروساً وواعياً لأوضاع الناس والعالم في زمانهم المذي مضى، فالأنبياء لديهم من العلم والدراية التي زوّدتهم بها السماء، تمّا يجعل كلّ كلمة يقولونها لها دلالاتها وأبعادها، فالصين قبل بعثة النبي تمالي كانت مجهولة للعرب، ولم تكن متداولة في مفردات حياتهم بالقياس إلى البلدان القريبة مثل اليمن والحبشة وفارس وغيرها من الدول المحيطة بهم والتي تعمل أسماعهم بواسطة التجّار أو غيرهم، إلاً أنَّ النبي تمالي لم يخص تلك الدول في خطابه للتعلم والاكتساب رغم أنّها كانت لها حضارة لم يهملها النبي تمالي كما يلاحظ في حديثه، بل خص العين، فما يعنى هذا في خطابه تمالة.

يقول تباريخ العبلم عن هذا البلدني غضون القرنين الأول والثاني الميلاديين كانبت الصين قبد بلغبت قمة من قمم التقدّم العلمي والتقني عبر البتاريخ، لذلبك فإنّه من الناحية التقنية بالذات، يحق اعتبار الصين غاية وذروة الحضارات الشرقية القديمة<sup>(1)</sup>.

- فاضل الطائي، أعلام العرب في الكيمياء، بغداد وزارة الثقافة: ٣٦٦.
  - (٢) يمنى طريف الخول، فلسفة العلم في القرن العشرين:٣٦.

الحضبارة الإسلامية والحضارات العالمية ...... ٣٣

لـذا كـان الـنبي ﷺ يلفت إلى التقدّم العلمي والتقني الذي عرفت به الصـين فقـل: اطلـبوا العـلم ولـو بالصـين ،فإنّ طلب العلم فريضة على كلّ مسلم ومسلمة<sup>(۱)</sup>.

وقد فُسَّر ذلك بـبعد الصين عن بلاد المسلمين، وإنَّ كان هذا التفسير معقـولاً إلاَّ أنَّ تـنويه المسـلم عـلى بعـد المسـافة غير كاف بإيراد اسم الدولة، فبالإمكان أن يكون الحديث فولوفي أقصى الأرض» فالنبيَّ عَلَيْهُ كان من الاطلاع والعلم على قدرة الحضارات ومستواها أن خصّص اسم هذا البلد.

 <sup>(</sup>۱) شعب الإيمان للبيهقي، بتحقيق السعيد بسيوني زغلول، دار الكتب العلمية بيروت ج ٢: ٢٥٤رقم ١٦٦٦٢، كنز العمل١٠: ١٣٨ح٢٨٦٩٧و٢٨٦٩٨ بحار الأنوارا: ١٧٧.

## مفهوم الجاهلية والحضارة

اصطلح الباحثون على تسمية العصر والفترة الزمنية التي سبقت ظهور الإسلام بالفتره الجاهلية أو العصر الجاهلي،ويعود أصل التسمية إلى نصوص القرآن الكريم التي رسّخت هذه التسمية فصارت هذه التسمية اصطلاحاً علمياً وتاريخياً مازال متداولاً ، ومن هذه النصوص قوله تعالى: فوَطَافَةُقَدْ المُعَمَّهُ مُأَنفُسُهُ مُظَنُّونَ بِالله غَبْرَ الحق ظَنَّ الجاهليَّة ﴾ ("،وقوله تعالى: فوَطَافَةُقَدْ إذَ جَعَلَ الذِينَ صَغَرُوا في قُلُوهِ مُالحَق ظَنَّ الجاهليَة فان أولى في (")وقوله تعالى: فوَعَلَقَهُ فَدَ إذَ جَعَلَ الذِينَ صَغَرُوا في قُلُوهِ مُالحَق عَنَ الدالة عليه فالجاهليَة فالذي الله محكمة عليه في المحكمة عليه وَعَلَى الْمُؤْمِنِينَ فَي الله من الآيات الدالة على ذلك.

وإطـلاق هذا المصطلح لايعني خلوٌ هذه الفترة الزمنية من العلم وانعدام حركة الثقافة والفكر أو غيابها كلّياً.

وإنْ كانت تلك الفترة محكومة بالضرورة بفقرها لأعلام الثقافة وروَّادها.

ويميل الباحثون في ذهابهم لهذه التسمية للحالة التي كانت عليها العرب قبل الإسلام من الجهل بالله ورسوله وشرائع الدين والمفاخرة بالآباء والأنساب والكبر والتجبّر وغير ذلك<sup>(°)</sup>، والجاهل يعبّر عن الجاهلية بشكل أو بآخر ولهذا

- (۱) آل عمران:۱۰٤.
  - (٢) المائلة: ٥٠.
  - (٣) الأحزاب:٢٣.
    - (٤) الفتح: ٢٦.
- (٥) مجمع البحرين٥: ٣٤٦.

٣٦ ...... أثر الرسول المصطفى عَمَالَةً في التكوين الحضاري قال علي الظفة: الجاهل صغير وإن كان شيخاً<sup>(۱)</sup>.

والمشهور أنَّ مفهـوم الجهـل والجاهلـية يطلق على ما هو خلاف العلم، وعـلى مـا هـو مقتضـله مـن السـفاهة وصدور الأفعل المخالفة للعقل<sup>®</sup>، وقد وصف النبي**ّ تلاث** أتباع الجهل بالموتى فقل: طالب العلم بين الجهّل كالحيّ بين الأموات<sup>®</sup>.

وتكدد تكون أفعل أهل الجهل وعبادتهم باطلة، كما يفهم من الحديث المروي عن النبي تلك والسذي يقول فيه: ما قسم الله للعباد شيئاً أفضل من العقل، فنوم العاقل أفضل من سهر الجاهل، وإفطار العاقل أفضل من صوم الجاهل، وإقامة العاقل أفضل من شهر مجاهل، ولا بعث الله رسولاً ولا نبياً حتى يستكمل العقل، ويكون عقله أفضل من عقول جميع أمّته، وما يُضمر النبي في نفسه أفضل من اجتهاد المجتهدين، وما أتى العاقل فرائض الله حتى عقل منه، ولا بلغ جميع العابدين في فضل عبادتهم ما بلغ العاقل، إنَّ العقلاء هم أولو الألباب الذين قل الله عزَّوجلّ: ﴿ إِنَّمَا يَكَذَكُمُ أُوَّلُوا الأَلْجَابِ هُ<sup>(1)</sup>.

وحين ابستلي موسى الظلام ببني إسرائيل أوقفهم على حقيقة مطلقة بأنَّ النسوَّة والجهل ندَّان لا يجتمعان في ذات واحدة فقل لهم **﴿ أَعُوذُ بِاللّهِ أَنْ أَحُصُ**ونَ مِنَ **الْبِحَاطِينَ ﴾** <sup>(0)</sup>.

والجهل والجاهلية مفهومان لا ينحصران في زمان ومكان.

- (١) بحار الأنوارا: ١٨٣.
- (٢) بحار الأنوار٦٦: ٤٠٤ بيروت، ج٢٢ ٢٠٤ط طهران.
  - (٣) بحار الأنوارا: ١٨١.
- (٤) بحار الأنوارا: ٩١ والآية في سورة الرعد ١٩، المحاسن للبرقي: ١٩٣ ح١١.
  - (٥) البقرة: ١٧.

مفهوم الجاهلية ومفهوم الحضارة ...... ٣٧

فقد يراد بالجهل كلَّ الأفعل الصلارة حتَّى بعد ظهور الإسلام وعليه تكون المعايير باعتبار حالة الجاهلية شبه ثابتة وخصوصاً المعايير الأخلاقية العامة، التي تأنس لها الطباع السليمة ويراها ذوو الفطرة الصحيحة، فالنبي عَلَيْ يقرر النظام الأخلاقي السابق لنزول الشرائع السماوية، في قوله عَلَيْ: الناس معادن كمعادن الذهب والفضّة، خيارهم في الجاهلية خيارهم في الإسلام إذا فقهوا<sup>(1)</sup>، فيلا تغيير في مفهوم الصدق، والخيانة والغش والغدر، والإخلاص والتضحية، ورحة الضعفاء والسخاء وإصلاح ذات البين، والاعتداء والتجاوز... فهذه وغيرها معايير وقواعد تفرز الجاهلي من غيره.

ومفهـوم الجاهلـية الأولى الـذي ورد في القـرآن الكريم فسّر بأنّه ما كان قـبل الإسلام، وفي قول آخر: بأنّه ما كان بين آدم ونوح للتي بمقدار ثمانمائة سنة، وفي آخر: ما بين عيسى الظير ومحمد تظليم <sup>(1)</sup>، وقيل: الجاهلية الأولى جاهلية الكفر قبل الإسلام، والجاهلية الأخرى جاهلية الفسوق بعد الإسلام<sup>(1)</sup>.

وقد وضع الصلاق المحلين معالم الجهل في حديث رواه سماعة بن مهران<sup>(4)</sup> عنه قـل: كنت عند أبي عبد الله الحلين وعنده عدّة من مواليه فجرى ذكر العقل والجهل فقـل الطقة اعـرفوا العقل وجنده، واعرفوا الجهل وجنده تهتدوا، فقل سماعة جُعلـت فداك لا نعرف إلّا ما عرّفتنا، فقل أبو عبد الله الطيّة: إنَّ الله خلق العقـل وهو أوّل خلق خلقه الله من الروحانيين عن يمين العرش من نوره، فقل لـه: أدبـر فادبـر، شـمّ قال له: أقبل فأقبل، فقل الله عزوجل خلقتك خلقاً عظيماً

- (1) كـــنز العمّــل ج ١٠: ١٤٩ ح ٢٨٧٦ وص ١٧٠ ح ٢٨٨٨، شــهاب الأخــبار ٢٧ ح ٥٩، بحار الأنوار ٦١: ٦٥.
  - (٢) بحار الأنوار٢٢: ١٧١.
  - (٣) تفسير البيضاوي٢: ٢٤٥.
    - (٤) ألمحاسن للبرقي: ١٩٦.

ويدخل مفهوم الجاهلية ضمن قانون اجتماعي تاريخي، فميلاد الحضارة والدنية يكون على ركامات من الجهل والتخلف والهبوط الاجتماعي، فعندما ينتقل المجتمع من مرحلة إلى مرحلة أفضل وأحسن يكتسب في هذه الحقبة الزمنية وصفاً حضارياً، وتكون الحقبة التاريخية السابقة حقبة جاهلية أو حقبة همجية أو بتسمية البعض حقبة بدائية أو حقبة أولية... وغير ذلك من التسميات، وتعريف هذه المراحل تكون من مهمة المؤرخ وعالم الاجتماع، وهذا الدور الذي اضطلع به الدارسون المحدثون كان يدخل ضمن الخطاب القرآني الذي أرّخ لنا بعض هذه الحضارات والدنيات التي ظهرت على مسرح التاريخ. وقد اهتم القرآن الكريم بوصفه أعلى مصادر المعرفة الإنسانية بالتاريخ

وصح العدم القرآن الكريم بوصفه أعلى مصادر المعرفة الإنسانية بالتاريخ الاجـتماعي والسياسـي، ومـن هذا يلاحظ المتتبّع في الإشارات القرآنية الواردة مفهوم الجلعلية ومفهوم الحضارة ....... بقو-له تعالى: ﴿ لَقَدُ كَانَ فِي قَصَصَهِ مُرْعَبُهُ أَوْلِي الأَلْبَابِ ﴾ <sup>(()</sup>وقوله تعالى: ﴿ سُنَّةَ اللَّهِ الَّتِي قَدُ خَلَتْ مِن قَبْلُ وَلَن تَجَدَ لِسُنَّةِ اللَّهِ تَبْدِيلًا ﴾ <sup>(()</sup>

وقوله تعالى: ﴿ قَدْ خَلَتُ من قَبْلَكُ مُسْتَنْ فَسِيرُوا فِي لَا مَرْضَ فَأَظْرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقَبَةُ الْمُكَذَبِينَ ﴾ <sup>(()</sup>وقولَه تَعالى: ﴿ وَلَوْلاَ دَفْعُ الله النَّاسَ بَعْضَهَهُ مَ بَعْضَ فَسَدَت الأَمْرُضُ ﴾ <sup>(3)</sup> بأنّ الإنسان والمجتمع خاضعان إلى قوانين ثابتة مثل القوانين الطبيعية والفيزيائية، فالقوانين الاجتماعية من هذا المنطلق ثابتة لاقبل للإنسان بتغييرها، فهي له قدر محتوم، وإنّما عليه التكيف والانسجام لهذا القانون.

وقد قدّم القرآن أصول منهج متكامل في التعامل مع التاريخ البشري ينتقل من مجرد العرض والتجميع إلى محاولة استخلاص القوانين التي تحكم الظواهر الاجتماعية والتاريخية»<sup>(0)</sup>.

ومن هـذه القوانـين والسـنن التي أشارلها القرآن الكريم قانون التطوّر والـتحوّل الاجـتماعي والسياسـي، حيـث قرن تغيير المجتمعات بالتغير النفسي والداخلـي للأفـراد الـذي يكون أساس التغير والتحوّل في المجتمع، فما لم يكن الفـرد متغيراً فلا يمكن تغيير المجتمع ونقله إلى حالة أفضل، تقول الآية الكريمة: ﴿ إِنَّ اللّٰهُ لا يُغَيِّرُهُمَا بِقَوْمِ حَتَّى يُغَيِّرُواْ مَا بِأَقْسَهِـهُ ؟

فـلا يمكـن إيجـاد مجـتمع فاضـل صـالح متعاون، إلاَّ بخلق حالة فيه تتناول

- (۱) يوسف:۱۱۱.
  - (۲) الفتح:۲۳.
- (۳) آل عمران:۱۳۷.
  - (٤) البقرة:٢٥١.
- (٥) القرآن والنظر العقلى، فاطمة إسماعيل، المعهد العالمي للفكر الإسلامي: ١٣٦.
  - (۲) الرغد:۱۱.

وقـدَّم الـنبيَّ ﷺ لـنا قـانون الـتحوّل والـتطور الاجـتماعي والسياسـي بقوله إذا تغيَّر السلطان تغيَّر الزمان<sup>(۱)</sup>.

فتغيير المنظام السياسي يعني تحقيق تحوّل وتبّدل في البنية الاجتماعية والثقافية، لأنّ السلطة الزمنية حين تتبّدل تنقل معها رياح التغيّر، ويدخل في هذا التغيير كلّ مؤسسات السلطة والسلطان، فالبنية الاقتصادية والروابط الاجتماعية، والأداب والفنون والثقافة المرتبطة بالنظام والحاكم تكون عرضة للتغيير والتبلك، وهذا ما نجده منعكساً بشكل واضح في أدوار التاريخ المختلفة، وكانّ دنيا جديدةً وعالماً آخر قد ولد، وهذا ما أكّده دارسو التاريخ وعلماؤه.

وتـتجلّى الحالـة الجاهلـية في سلوك الإنسان ومعتقداته وخطاباته، و من المحقـق أنَّ بقايـا السلوك الجاهلي ظلَّ في نفوس العديد من المسلمين حتّى بعد زوال الـثقافة الجاهلية ومؤسساتها وسقوط أعلامها بل قد بعثت وتجددت حين استشـهد النبي تلك ، وينجلي هذا من قول أبي جعفر الظلا حين قل: إنَّ رسول الله لل قُـبض صار الـناس كلَّهم أهل جاهلية إلّا أربعة: عليّ الظلا والمقداد وسلمان وأبوذرً<sup>(1)</sup>.

وقد صار مفهوم الجاهل يقابل مفهومين كلّيين ومصطلحين عامين هما: العالم والمؤمس، وقد يتداخل لهذا مفهوم الجاهل مع مفهوم المنافق والكافر،ونجد هـذا في حديث الـنبي علل حين ساله شمعون عن أعلام الجاهل فقل عللة في وصفه: إن صحبته عـنّك وإن اعتزلته شـتمك وإن أعطـاك مـنّ عليك، وإنْ أعطيـته كفّـرك وإنْ أسـررت إليه خانك وإنْ أسرر إليك اتّهمك، وإنْ استغنى

- (١) بحار الأنوار ٢٤: ١٦٥.
- (٢) بحار الأنوار٢٢: ٢٢٣٣.

مفهوم الجلعلية ومفهوم الحضارة ...... منهوم الجلعلية ومفهوم الحضارة ...... ١٩ بطر، وكان فظَّماً غليظاً،وإنْ افتقرجحد نعمة الله ولم يتحرَّج، وإنْ فرح أسرف وطغمى، وإنْ حـزن آيـس،وإنْ ضـحك فهق<sup>(١)</sup>، وإن بكى خار<sup>(١)</sup>، يقع في الأبرار، ولايحبّ الله ولايراقبه، ولايستحيي من الله ولايذكره.

إنَّ أرضيته مدحك وقل فيك من الحسنة ما ليس فيك، وإنَّ سخط عليك ذهبت مدحته ووقع فيك من السوء ما ليس فيك، فهذا مجرى الجاهل<sup>®</sup>.

وقد لعبت الثقافة والمعتقدات الجاهلية دوراً كبيراً في أحاسيس العرب وأفكارهم حتى أنّ النبي ﷺ نبّه إلى تمكّن هذا المارد الجاهلي في نفوس العرب حين قدل لعائشة: لولا أنّ قومك حديثو عهد بالجاهلية لأمرت بالبيت فهدم، فأدخلت فيه ما أخرج منه وألزقته بالأرض وجعلت له بابين: باباً شرقياً، وباباً غربياً فبلغت أساس إبراهيم<sup>(3)</sup>.

وكانـت سـيرة الـنبيَّ ﷺ واضحة في سحق القيم والمآثر الجاهلية وتجلَّى ذلـك بقوـله ﷺ: إنَّ كـلَّ مأثرة كانت في الجاهلية فإنَّها تحت قدمي اليوم إلَّا ما كانت من سدانة البيت وسقاية الحاج<sup>(0)</sup>.

وقسد سـعى الـنبيُّ ﷺ جـاهداً لأن يمحو ثقافة الجاهلية ومعالمها، فحرص الـنبيُّ ﷺ لوضيع معـالم الـثقافة الإسلامية كان واضحاً في تعامله مع أصحابه،

(1) أصل الفهـ ق الامـتلاء، وأراد أنه ملا به فمه، وذهب هنا إلى معنى الاستغراق والمبالغة في الضحك ينظر اللسان «فهق».
 (٢) الحوار: صوت المثور والمبقرة والعجل، وذهب هنا إلها معنى الصباح والعويل ينظر (٢) الحورة وترتيب جمهرة اللغة ١: ٥٧ فتحور».
 (٣) تحف العقول ١٨.
 (٣) تحف العول لابن الأثير ١٠: ٢٨١رقم ٢٨٩٢، ط دار إحياء التراث العربي بيروت بحار (٤) جامع الأموال ٢٠٠ بيروت بحار (٥) كنز العمل ١٠٠ على الأنوار ٢٠٠ بحار الأنوار ٢٠٠ بيروت بحار (٥) كنز العمل ١٠٠ على الأنوار ٢٠٠ بيروت بحار (٥) كنز العمل ١٠٠ على الأنوار ٢٠٠ بعار الأنوار ٢٠٠ بيروت بحار (٥) كنز العمل ١٠٠ بعار ١٠٠ بيروت بحار (٥) كنز العمل ١٠٠ بعار ٢٠٠ بيروت بيروت بعار (٥) كنز العمل ١٠٠ بعار ٢٠٠ بيروت بعار (٥) كنز العمل ١٠٠ بعار ٢٠٠ بعار الأنوار ٢٠٠ ٢٠٠ بيروت ٢٠٠ بيروت بعار (٥) كنز العمل ١٠٠ بعار ٢٠٠ بيروت ٢٠٠ بيروت ٢٠٠ بيروت بعار (٥) كنز العمل ١٠٠ بعار ١٠٠ بيروت ٢٠٠ بيروت ٢٠٠ بيروت ٢٠٠ بيروت بعار الأنوار ٢٠٠ بيروت بعار ١٠٠ بيروت ٢٠٠ بيرون ٢٠٠ بيروت ٢٠٠ بيروت ٢٠٠ بيروت ٢٠٠ بيرون ٢٠٠ بيرون ٢٠٠ بيروت ٢٠٠ بيرون ٢٠٠ بيروت ٢٠٠ بيرون ٢٠٠ ٢٠٠ بيرون ٢٠ بيرون ٢٠٠ بيرون ٢٠٠

٧٢ ...... اثر الومول المصطفى تمثير في التكوين الحضاري وقد أخبر النبي تمثير أصحابه أنّ تحيّة الجاهلية التي كانت أنعم صباحاً وأنعم مساءً قد نسخت وأبدل الله تعالى بدلها: «السلام عليكم»<sup>(١)</sup>.

كُما روى الشيخ علي بن إبراهيم القمي حيث قل: كان أصحاب رسول الله يَتَلَيُهُ إذا أتوه يقولون له: أنعم صباحاً وأنعم مساءً، وهي تحيّة أهل الجاهلية، فأنزل الله تعالى: ﴿ وَإِذَا جَاؤُوكَ حَيَوكَ مَعَاكَ مُوْحَيّكَ بِهِ اللَّهُ ﴾ <sup>(1)</sup>فقل لهم رسول الله يَتَلَيْهُ : قد أبدلنا الله تعالى بخير من ذلك، تحيّة أهل الجُنّة: السلام عليكم<sup>(1)</sup>.

وقـد كانـت خطب النبي على وأحديثه تؤكد على تغييب معايير الجاهلية وإحـلال ثقافة الإسلام بدلها، فإحياء قيم الجاهلية وأخلاقها وأد للحضارة وهدم لمدنـية الإسـلام، ومـن هذه الخطب أنّه قال تظلى يوم فتح مكة: أيّها الناس ليبلغ الشـاهد الغائـب، إنّ الله تـبارك وتعـالى أذهـب عـنكم بالإسلام نخوة الجاهلية والتفاخر بآبائها وعشائرها<sup>(1)</sup>.

وإلى هـذه الخطبة أشار الباقر الظَّمَةُ بقوله: ثلاثة من عمل الجاهلية:الفخر بالأنساب، والطعن في الأحساب، والاستسقاء بالأنواء<sup>(0)</sup>.

(١) كانت العرب في الجاهلية يُحيَّون بأن يقول أحدهم لصاحبه: أنعم صباحاً، وأبيت اللّعن، ويقولون أيضاً: سلام عليكم، فكانَه علامة المسالمة، وأنّه لاحرب هنالك، اللسان (سلم).
 (٣) المجادلة: ٨.
 (٣) تفسير علي بن إبراهيم القمي؟: ٢٣٥.قالوا: السلام والتحيّة معناهما واحد ومعناهما السلامة من جميع الأفات، وهو دعاء للإنسان بأن يسلم من الأفات في دينه ونفسه.
 (١) الزهد للحسين بن سعيد الأهوازي: ٢٥ - ١٥.
 (٥) معاني الأخبار للصدوق: ٢٢٦.

مفهوم الجلعلية ومفهوم الحضارة ...... ٧٢

وقد طالت الثورة الثقافية للسني تل المسمّيات الجاهلية ورموزها، فجعل الـنبي تل من برنامجه الثقافي تحويل هذه الأسماء إلى أسماء أخرى تحمل معاني ثقافة الإسلام وآفاقه الرحيبة، فحين قدم أناس من مزينة عليه تل سالهم: ما شعاركم؟ قالوا: حرام، فقل تل هم: بل شعاركم حلال<sup>(۱)</sup>، فقد عطف أفكارهم ومشاعرهم من مرحلة السلب والنهب وامتطاء الشهوات الحرّمة والفوضى إلى مرحلة النظام والتشريع وضبط الشهوات ليعلّمهم تل مفهوم الحلال والحرام فيكون ماثلاً بين أعينهم.

وكمان ﷺ يعنيه أن تكون الأعلام إسلامية تحمل معاني المدنية والروح الإسلامية؛ لذا قال ﷺ: خير الأسماء عبد الله وعبد الرحمن وحارثة وهمّام، وشرً الأسماء ضرار ومرّة وحسوب وظالم<sup>(1)</sup>لما تثير في النفس أحاسيس الغدر والظلم والقهر والعدوان، لأنّها موغلة في دلالاتها الجاهلية القاتمة.

ولهـذا كـان النبيّ ﷺ يغيّر الأسماء القبيحة في الرجل والبلدان<sup>٣</sup>، تأكيداً لـنهجه وإفهامـاً للأمّـة بـأنّ الـثورة الاجتماعـية والثقافـية الـتي جاء بها شاملة تستغرق كلّ مفاصل المجتمع والبيئة وجزئياتها.

ولا يؤاخـذ الـنبيَّ ﷺ في مجـتمعه المتمدَّن الناس على ما مضى من أزمنة الظـلام والجـتمعات الجاهلية التي ابتلي الناس فيها بالسيَّئات والذنوب، فروى

- (١) بحار الأنوار١٩: ١٦٤-٢.
- (٢) الخصل للصدوق:٢٥١ ح١١٨.

(٣) قـرب الإسـناد لـلحميري: ٤٥ط مكتـبة نينوى طهران، بحار الأنوار١٠٤: ١٢٧ ومن ذلك مـاروي أنّـ كانت لعمر ابنة يقل لها: عاصية فسمّاها رسول الشيئي جميلة. سنن ابن ماجة٢: ١٢٣-١٣٧٣. باب تغيير الأسماء. ٧٤ ...... ١٢ ..... ١٢ المسلم على التحقيق التحوين الحضاري أبو جعفر التكلا أن أناساً أتوا رسول الله على بعد ما أسلموا فقالوا: يا رسول الله، أيؤخذ الرجل منّا بما كان عمل في الجاهلية بعد إسلامه؟

فقــل لهم رسول الله **يَلْلا**: من حَسُّن إسلامه وصحّ يقين إيمانه لم يُلخذه الله تــبارك و تعــالى بمــا عمــل في الجاهلية، ومن سخف إسلامه ولم يصحّ يقين إيمانه أخذه الله تبارك و تعالى بالأوّل والآخر<sup>(1)</sup>.

وقد رأى السنبي على أنَّ الاعتقاد القلبي هو الذي يصحّح سلوك الإنسان ويعدد له، فاعتقاد المسلم كفيل بتثبيت القيم ومحوها، فللسلم يظلّ جاهليا إنْ كان معتقده غير كامل، ومن هذا الفهم يُفسَّر الحديث الذي رواه أبو جعفر الباقرائظين عن النبي على: من حسن إسلامه وصحّ يقين إيمانه لم يأخذه الله تبارك وتعالى بما عمل في الجاهلية، ومن سخف إسلامه ولم يصحّ إيمانه أخذه الله تبارك وتعالى بالأول والآخر<sup>(1)</sup>.

ونحـوه روى الصـادق عـن النبي ﷺ: من أحسن في الإسلام لم يؤاخذ بما عمل الجاهلية، ومن أساء في الإسلام أخذ بالأوّل والأخر<sup>??.</sup>.

- (١) أصول الكافي ٢: ٢١ ح٠ .
- (٢) أصول الكافي ٢: ٢١ ٢ ٢ ح ١.
- (٣) أصول الكافي٢: ٤٦١ ح ٢.

## معنى المدنية والحضارة

1

يلاحـظ أنَّ المعنى اللغويِ، للمدنية ملخوذ من المدينة التي تفيد الاستقرار والبــناء والعمــران، فقولهــم: مــدن بالمكــان، أي أقــام بــه، ومدن الرجل، إذا أتى المدينة. ويقولون: فلان مدَّن المدائن، كما يقل مصَّر الأمصار<sup>(\*)</sup>.

والمصر في كـلام العـرب كـلَّ كورة تقام فيها الحدود ويقسم فيها الفيء والصدقات، والمصر: الحدَّ من كلَّ شيء<sup>m</sup>.

ويقـترب معـنى المديـنة من معنى الحضارة، بل يقترن ذكر الحضارة بالمدن وأهلها ومستوطنيها، لذلك نشأ نوع من الخلط في معنى المفهومين.

وقـد خلـص مؤلَّفا تـاريخ الحضارة العربية الإسـلامية إلى القول: بأنَّ الحضـارة هي الجهد الملذي والمعنوي الذي خلَّفه لنا الإنسان في منطقة معينَّة من معـتقدات دينية وأدب وفـنون وعلوم وقوانين وعلاات وتقاليد وآثار ملدية من بـناء وصناعات وغيرها، أمَّا المدينة فيمكن القول: إنَّها تركَّز على المعرفة الحالية والـتطوَّر العـلمي والمـلذي لذلـك يمكـن القول: إنَّ أمريكا تمتلك المدنية لكنّها تفتقر إلى الحضارة<sup>00</sup>.

ولعــلَّ ابن خلدون أوَّل من أشار إلى المدنية بمفهومها الذي عرف في زمننا المعاصــر حيـــث قـــال: إنَّ الاجتماع الإنساني ضروري، ويعبَّر الحكماء عن هذا بقولهـــم: الإنســان مـــدنيَّ بالطبع، أي لابدٌ له من الاجتماع الذي هو المدنية في اصطلاحهم، وهو معنى العمران<sup>(1)</sup>.

- (۱) ينظر لسان العرب(مدن ) و(مصر).
- (٢) وهذا يعنى الفهم المبكر لذى المسلمين في ارتباط القانون باللدينة والاستقرار
  - (٣) تاريخ الحضارة العربية الإسلامية: ١٠.
- ٤) تاريخ ابن خلدون (كتاب العبر و ديوان المبتدأ والخبر) جد ١: ٤٤ دار الكتب العلمية.

٧٦ ..... أثر الرمبول المصطفى عظم في التكوين الحضاري

## دور المدينة في صنع الحضارة

ونتيجة التداخل الحاصل بين فهم الحضارة والثقافة والمدنية اختلف المؤرخون وعلماء الاجتماع الأوربيون في تعريفهم للحضارة إذ مزجوا بين مصطلحي الثقافة culture والحضارة civilization فورد في الموسوعة البريطانية تعريف للعالم البريطاني تايلور في النصف الثاني من القرن التاسع عشر بأن الحضارة بمعناها الإثنوغرافي «أي ذو الصلة بوصف شعوب العالم» هي كلّ مترابط يتضمن المعرفة والمعتقد والفن والأخلاق والقانون والعرف وأيّة قدرات وعادات أخرى مكتسبة من الإنسان كعضو في المجتمع.

وورد مفهـوم الحضـارة لـدى العـالم الأمـريكي كيلي بأنها نظام مستنبط تاريخـياً من أشكل الحيلة التي تميل لأن تكون مشتركة من قبل أفراد أو مجموعة، وأن يتضـمن اللغة والتقاليد والعادات والمؤسسات والمعتقدات والقيم الحفّزة، وتجسيدها في أدوات مادية.

ويلاحظ عند مقارنة المفهومين السابقين أنَّ المفكَّرين في أمريكَا يميلون إلى تغليب الجانب الملدَّي بسبب افتقارهم إلى حضارة وتاريخ<sup>(١)</sup>، والالتباس في استعمل مفهومي الحضارة والمثقافة يجري رفعه ببلورة الاختلاف بينهما: أ-الثقافة هي تعبيرات الحياة كالاعتقادات والديانات والآداب.

ب- تتضمن الحضارة إبداعات المجتمع لتأمين رقابته وضبطه وشروط

(1) تاريخ الحضارة العربية الإسلامية.

دور المدينة في صنع الحضارة ...... حياته الخاصة به كالتقنيات والتنظيمات الاجتماعية<sup>(۱)</sup>.

وقــد ســاد اعــتقاد بــأنَّ الغـرب يمــتلك ناصـية الحضارة أكثر من امتلاك الشرقيين لها استناداً إلى الحلقات التكنولوجية والصناعية التي عرفت بها.

يقول كمارل بويسر:وحيسنما نبحث عن تفهم الخاصة الأساسية المميزة للحضارة الأوربية أو الغربية، فمان تممة مسلمحاً يقفز على الفور إلى الذهن، فالحضارة الأوربية حضارة صناعية، ولقسد أقيمت عسلى التصنيع من أعلى الدرجات، إنها تستخدم المحركات في مصادر الطاقة غير العضلية، وبهذا تختلف الحضارة الأوربية والأمريكية اختلافاً أساسياً عن سائر الحضارات العظمى، التي هي أو التي كانت في الأساس حضارات زراعية واعتمدت الصناعة فيها على العمل اليدوي<sup>(1)</sup>.

واقتران النهضة الصناعية والتكنولوجية بالخط البياني للتقدّم الحضاري لايعـني سـلب المظاهـر الأخـرى الـتي تعتـبر معـالم مهمـة في التاريخ الحضاري للإنسان.

وتاريخ الحضارة يبدأ من المرحلة الحضارية الأولى للإنسان وهي استيطان المديـنة فحـين تظهـر المـدن تُولـد الحضارات وتتأسس مدارس الثقافة، فأوراق التاريخ الحفوظة في أرشيف المكتبات هي سجل المدن ووقائع يوميات هذه المدن وحركة رجالها وعظمائها.

فقوانين الدول وثقافاتها ما وجدت إلاّ خلف أسوار المدن وحيطانها، ولو تأمّلـت أحاديـث الصـانقالتمليّلاً لوجدتها قد خطّت ودوّنت في مؤسسات المدينة النـبوية ومـن وحي أسواقها ويوميات سكّانها، وكانّك في زحمة سككها تشاهد

- (١) مفاتيح العلوم الإنسانية:١٧٠.
  - (٢) أسطورة الإطار:٢٢٣.

٧
١٤ مستمين المعاني المعا معاني المعاني ال

ولم تكتب صفحات نهج البلاغة لعليَّ لللهُ إلاَّ في باحات الكوفة وبين خلاتها وسككها وأزقتها ومساجدها.

و لهذا يندمج ويتداخل مفهوم الحضارة في المدينة بشكل أو بأخر.

وإشبارة الدكتور محمود حجازي بأنَّ لفظة مدينة لا ترجع إلى الملاة <sup>و</sup>مدنه على الرغم من وجود الكلمات مدن وتمدَّن ومدينة، بل ترجع إلى تعرف الدين بمعنى القبانون والديان في الأرامية والعبرية هو القاضي، وبيت الدين هو مقرَّ الحكم والمحكمة في الأرامية والعبرية... أمَّا الصيغة الميمية الني نحبها في كلمة مدينة فبإنَّ مصدرها متُحوذ من لفظ آرامي مدنيتا، ومعناه في الأرامية مكان القضاء وهو يمثل وحدة إدارية قضائية هي المدينة والقرى المجاورة التابعة لها<sup>(1)</sup>.

فحين يقل مدنية أو حضارة أو ثقافة تتراعى لنا من خلال مرآة التاريخ رسالات السماء ورجىالات المدن الدينية ولغة الوحي والنبوَّة، وأبرز حضارة تظهر هنا وتشعشع هي حضارة المدينة الإسلامية.

وللمديسنة الإسلامية مسلحة كبيرة في كتاب الفقه الإسلامي الذي يشكّل أبـرز ثقافـة تراثية للمسلمين، وإذا قلنا بأنّ بحوث الفقه الإسلامي لا تخرج عن

(١) مصطفى عباس الموسوي، العوامل التاريخية لنشأة وتطوّر المدن العربية الإسلامية: ٣٥٠.

دور المدينة في صنع الحضارة ...... نطاق المدينة فإننا قد لانشطط في هذا القول عن الصواب<sup>(۱)</sup>.

ولقد عكست المدينة الإسلامية حضارة ومدنية واضحة في التاريخ، لأن المدينة الإسلامية كانت ملتقى الحضارات والثقافات والديانات، لأن تعاليم الدين الإسلامي الحنيف سمحت للإنسان بأن يعيش في رحاب المدينة الإسلامية دون ضغوط وتقييد، عكس المدينة المسيحية مثلاً فإنها لم تسمح في التاريخ إلاً للإنسان المسيحي في تقاليده وثقافته، فلم يكد يتنفس مسلم في المدن البيزنطية إلاً بعنوان أسير يقيع بين جدران سجن ينتظر الموت أو الإخراج للعودة إلى وطنه، بينما في المدن الإسلامية كان أصحاب الرقيق مثلاً فلم يكن ينكرون على الجواري أو العبيد تعليق الصليب في أعناقهم حتّى في حضرة الحليفة، فإن هذا يعني أن بيوت الطبقة الحركة في المجتمع الإسلامي كانت مفتوحة لمختلف الستأثيرات من الأمم المختلفة سواء كانت تأثيرات عرقية نتيجة الزواج بالكثير من الإماء وتحويلهن إلى أمهات أولاد أم كانت تأثيرات في الدين وفي العادات

وكانـت تلـك الـتأثيرات تنـتاب البيـت الإسلامي في الأندلس كما في خراسـان وفي مصـر وكمـا في فارس، وكان المزيج الذي ظهر من كلّ ذلك أحد مميَّزات الجتمع في المدن الإسلامية<sup>m</sup>.

(١) يقول الدكتور شاكر مصطفى: ولعل الفقه الإسلامي هو الذي لعب الدور الأكبر في انسجام المدينة الإسلامية مع مكانها بناءً وحيةً ونظماً في نوع من الجدلية المتبادلة، فهو باعتباره يستقى أصوله وأحكامه من هدى القرآن الكريم والسنّة المشرّفة وأراء الأئمة، كان يعود فيتأثر بتطوّرات الحية للمجوعة الإسلامية، ويجد الحلول للمشكلات المتجلدة في هذه الحية وبعني بين هذا وذاك المتجربة الإسلامية المدنية والعمرانية دون انقطاع. المدن في الإسلاما: ١٦.

(٢) شاكر مصطفى الملن في الإسلام ٢: ٩٤.

يهودُ هذا الزمان قد وصلوا غاية آمالهم وقد ملكوا الملكُ فيهم والمل عندهم و منهم المستشار والملك يا أهلَ مصر قد نصحت لكم تمهودوا قد تمهود الفلك وقال آخر في وصف الحل والموقع الذي كان عليه النصارى: تنصّر فالتنصّر دين حقّ عليه زماننا هذا يدلً <sup>(1)</sup>

ف أي حضارة ومدنية كانت عليه المدينة الإسلامية التي صار فيها غير المسلم تستطلع له العيون<sup>(٢)</sup>، ويصف آدم مبستز وضع أهل الذمّة في الحواضر الإسلامية بسالقول: ولم يكن في التشريع الإسلامي ما يغلق دون أهل الذمّة أيّ باب من أبواب الأعمال وكان قدمهم الأعمال وكان قدمهم راسخاً في الصنائع السي تسدر الأرباح الوافرة فكانوا صيارفة وتجاراً وأصحاب ضياع وأطباء، بل إن

(1) ورد هذا الشعر في كتاب المدن في الإسلام (1).

(٢) كمان تماريخ المسلمين الديني والسياسي يعكس الانفتاح والسماح لغير المسلم في تأسيس وبناء مؤسسات القوى والطوائف الدينية أن الَّف الباحث حبيب الزيَّات كتاب الديمارات النصرائية في الإسلام، وعقد فيه فصلاً للأديار التي كان ينزلها الخلفاء والملوك الأمراء ووجوه الدولة وقد نشرت دار المشرق في بيروت هذا الكتاب وصدرت له ثلاث طبعات آخرها عام١٩٩٩. دور اللينة في صنع الخضارة ...... أهـل الذمّـة نظمـوا أنفسـهم بحيث كان معظم الصيارفة والجهابذة في الشام مـثلاً يهوداً، على حين كان أكثر الأطباء والكتبة نصارى، وكان رئيس النصارى ببغداد هو طبيب الخليفة<sup>(۱)</sup>.

وحيـنما توفيَّ المعز معدَّ العبيدي الفاطمي في سنة خمس وستيِّن وثلاثمائة وولـي بعــده ابــنه العزيــز بالله أبو المنصور نزار ولَّى كتابته رجلاً نصرانياً اسمه عيس بن نسطورس، واستناب بالشام رجلاً يهودياً اسمه ميسا<sup>(\*\*)</sup>وهذا مؤشَّر على الاستيعاب الحضاري للعقلية الإسلامية وعدم انغلاقها.

وقد أشار عدد من المؤرّخين الأوربيين إلى أنَّ المسيحيين الذين كانوا يعيشون في ظلَّ الدولة الإسلامية، وخاصّة في بلاد الشام، كانوا أحسن حالاً من المسيحيين اللي عاشوا في ظلَّ الدولة البيزنطية نفسها، وإنَّ ما أصابهم من بعض المتاعب في بلاد الشام في ذلك العصر يرجع إلى الصراع بين السلاجقة والبيزنطيين على النفوذ، وأنَّه لا يوجد أيَّ دليل واضح على قيام المسلمين باضطهاد المسيحيين الذين يعيشون في ظلَّ دولتهم<sup>(1)</sup>.

وإلى هـذا الموضوع تناول الدكتور غوستاف لوبون إشارة الباحث دوزي إلى قصّة أحـد علماء الكلام المسلمين الذي كان يحضر ببغداد دروساً كثيرة في الفلسفة يشترك فيها أناس من اليهود والزنادقة والمجوس والمسلمين والنصارى، فيستمع إلى كـلّ واحـد مـنهم بـاحترام عظيم، ولا يُطلب منه إلّا أن يستند إلى الأدلّة الصادرة عن العقل،لا إلى الأدلّة الملخوفة من أيّ كتاب ديني كان، ثمّ يقول: فتسـامح مثل هذا هو ممّا لم تصل إليه أوربا بعد ما قامت به أكثر من ألف سنة

- الحضارة الإسلامية في القرن الرابع الهجري١: ٨٦
- (٢) مآثر الإنافة في معالم الخلافة للقلقشندي جـ ١: ٣١٥ ط الكويت.
- (٣) الدكتور خاشع المعاضيدي وآخرون، الوطن العربي والغزو الصليبي، وزارة التعليم العالي بغداد:٢١.

٨٢ ......من الحروب الطلحنة وما عانته من الأحقاد المتأصّلة وما منيت به من المذابح مـن الحروب الطلحنة وما عانته من الأحقاد المتأصّلة وما منيت به من المذابح الدامية<sup>(۱)</sup>.

ويذكّر هـذا الموضـوع بمناظرات الصلاق اللغ واحتجاجاته التي شهدتها مجالسه اللغة مع الطوائف والأديان الأخرى، وحتى كان مجلسه يتسع للملحدين والـناكرين لوجـود الله تعالى، وقد كان نفر منهم يتحدّث بما شاء ومن دون قيود في ساحة مفتوحة لمطلق الأراء والأفكار، ومن هذه المجالس ما رواه الصدوق رحمه الله في قصّة زنديـق جاء يسفّه فرعاً أساسياً من فروع الدين، وهو فريضة الحجّ التي هي من أساس الدين وعملاه، أمام رئيسه الصلاق الثيلة.

تقول هذه الرواية المسندة إلى الفضل بن يونس أنّه أتى ابن أبي العوجله – وهو زنديق – الصلاق الحلا فجلس إليه في جماعة من نظرائه ثم قل: يا أبا عبد الله، إنّ المجالس أمانات، ولابد لكّل من به سعل أن يسعل، فتأذن لي في الكلام؟ فقل الصلاق الحلاة: تكلّم مما شئت، فقل ابن أبي العوجاء: إلى كم تدوسون هذا البيدر، وتلوذون بهذا الحجر، وتعبدون هذا البيت المرفوع بالطّوب والمدر، وتهرولون حوله هرولة البعير إذا نفر! من فكّر في هذا أو قدّر، علم أنّ هذا فعل أسّسه غير حكيم ولا ذي نظر،فقل فإنّك رأس هذا الأمر وسنامه وأبوك أسّه ونظامه... الحديث".

فسيفهم القارئ والبلحث من هذه المجالس إلى أيَّ مدى بلغت حرية الرأي في المدن الدينية، التي لم تصلار ولم تمنع حتَّى من يحاول الإساءة إلى المعتقد الديني بأيَّ لغة أو أسلوب كان.

ولم يخبف المفكرون الأوربيون إعجابهم بالحضارة والمدنية الإسلامية التي

- (۱) حضارة العرب:۵۷۰.
- (٢) الأمالي:٤٩٣ عط بيروت.

واقترنت الثقافة والحضارة الإسلامية بىللىن والحواضر كما يروي لنا التاريخ، لذا حين يطلق مصطلح الحضارة الإسلامية يتبادر إلى الذهن المدينة وضواحيها ومؤسساتها،وتنأى البلاية ومعالمها عن الذهن تلقائياً، فالمدينة الإسلامية تُعدَّ صانعة الحضارة والثقافة،ولا يغيب عن ذهن المسلم وصيَّة النبي قطر لعلَّي الظَرَّ التي يقول فيها: يا عليَّ لاتسكن الرستاق، فإنَّ شيوخهم جهلة وشبّانهم عرمة، ونسوانهم كشفة، والعالم بينهم كالجيفة بين الكلاب<sup>(1)</sup> ومن هذا المنطلق جاءت وصيَّة عليَّ الخلال المداني: واسكن الأمصار العظام فإنَّها جماع المسلمين، واحذر منازل الغفلة والجفاء وقلَّة الأعوان على طاعة الله<sup>(1)</sup>، وروى علي الظَرَّة عنه تظليُّة قوله:

إنَّ الله عـزَوجل يعـلَّب مــتَّة بستَّة: العرب بالعصبية، والدهاقنة بالكبر، والأُمراء بالجور، والفقهاء بالحسد، والتجَّار بالخيانة، وأهل الرستاق بالجهل<sup>(ن)</sup>.

وهـذا تأكـيد مـنه ﷺ عـلى ضـرورة ممارسـة الإنسان دوره الحضاري في الأرض، لأنّ الله خلقـه كـي يتعلّم ويتسلّح بالثقافة والمعرفة وكي يعمّر الأرض

- (۱) المقدّمات التاريخية للعلم الحديث، ترجمة أحمد عبد الواحد، عالم المعرفة الكويت:١١٤.
  - (٢) جامع الأخبار ١٣٩.
  - (٣) نهج البلاغة: ٤٦٠ كتاب رقم ٦٩.
    - (٤) بحار الأنوار٧٥: ١٣٩.

ولايتمَّ هذا إلاَّ خلف أسوار المدن والحواضر وتحت السقوف المستقرَّة.

وحين يُبحث عن الأصول اللغوية للحضارة نجد أنَّ المعنى اللغوي مأخوذ من المعنى المضاد للبادية، فأهل اللغة يقولون: الحاضر: هو المقيم في المدن والقرى، والحضارة، بالكسر تعنى الإقامة في الحضر وكان الأصمعي يقول: الحضارة بفتح الحاء قل القطامي:

فمن تكن الحضارةُ أعجبته فَلَيَّ رجال باديةٍ ترانا<sup>(()</sup>.

فمدار الحضارة، مهما تشقّق أو اختلف الحديث عنها، يكون على الجهود التي يبذلها الإنسان في نطاق انتقاله من حياة البداوة وبساطتها إلى حياة العمران وتعقيداتها، فكلمة الحضر في اللغة ما يقابل المعنى الذي يراد بكلمة البداوة، من حيث المدلول الذاتي لكلّ منهما وماقد يتبعه من مستلزمات، فالعلاقة بين المعنى اللغوي والقصد الاصطلاحي لكلمة الحضارة واضحة جلية.

ثم إنَّ الحضارة تزداد اتساعاً وعمقاً، كلَّما ازدادت بأصحابها بعداً عن طبيعة البداوة ومستلزماتها وإيغالاً في الجميم العمراني، وتفاعلاً مع آثاره ونتائجه<sup>(7)</sup>.

فالحضارة لها معنيان: أ-الحضارة ضدَّ البداوة، وتقابل الهمجية والوحشية. وهي مرحلة سامية من مراحل التطوَّر الإنساني.

ب- مجموع الخصائص الاجتماعية والدينية والخلقية والتقنية والعلمية

- (۱) لسان العرب(حضر).
- (٢) ينظر محمد سعيد البوطي، منهج الحضارة الإنسانية في القرآن، دار الفكر دمشق،١٩.

دور المدينة في صنع الحضارة ......معيّن، كالحضارات الهندية واليونانية والعربية، أو والفنّية الشائعة في شعب معيّن، كالحضارات الهندية واليونانية والعربية، أو هي جملة مظاهر الرقي العلمي والفنّي والأدبي التي تنتقل من جيل إلى جيل في مجتمع أو مجتمعات متشابهة.

وهــناك حضارات قديمة وأخرى حديثة، شرقية وأخرى غربية، والحضارات متفاوتة فيما بينها، ولكلّ حضارة نطاقها وطبقاتها ولغاتها.

ولابـد لكلّ حضارة غربية أو شرقية من أن تنتظم فيها الملاة والروح معاً، لـذا فـإنَّ الحضـارة الغربـية مهـدة بالـزوال والانهيار، وأمَّا الحضارة الإسلامية القائمة على الملاة والروح فهي القابلة للبقاء والاستمرار<sup>(()</sup>.

وحين نقوم بدراسة الحضارة الإسلامية يجب أن يكون معيارنا وفهمنا منصبًا عـلى أسـاس التغـيير الهـائل الذي أحدثته في نظام الحياة، وعلى الثورة الجذرية التي أعادت تقييم الأمور أمام الإنسان، وما أوجدت من توازنات جديدة في إطار المعايير العقلية والثقافية المختلفة.

وذلك لأنَّ الحضارة من حيث مفهومها العام هي النظام الحيوي الذي ينتظم السلوك الإنساني والتصرَّف البشري وفقاً للحياة العقلية الجديدة التي تنبع من حقيقة الحضارة، وتتمثل هنا في المواقف الإنسانية في المتعامل الاجتماعي في الإطار الداخلي للمجتمع، وفي العلاقات الخارجية مع بلدان العالم.

لـذا فـإنّ مـنهج البحث في موضوع الحضارة يتعلّق بها من حيث كونها أسـلوباً مـتكاملاً يـتعامل بحـركة نامية مع الحياة بحيث يصدر التعامل عن وعي مـتلازم في تطورات الحياة المختلفة، وعلى هذا الأساس فإنّ الحضارة هي النتاج

 <sup>(</sup>۱) الدكتور وهبى الزحيلي، القرآن الكريم بنيته التشريعية وخصائصه الحضارية ، دار الفكر ممشق: ۱۲.

ومن هذا المفهوم فإنَّ الدراسة التي تتناول الحضارة الإسلامية تبحث عن هذا التكامل الذي تواجد بفعل الأسلوب الحضاري الجديد للحيلة،والذي انبئق عنه تفكير عقلي جديد، أفرزه النمط الجديد في الفكر والمواقف... ولذا يتميَّز المتاريخ الحضاري الإسلامي بشروع مرحلة جديدة من التماسك والانسجام في حياة الفرد والجماعة، فقد عرف المجتمع العربي قبل الإسلام بحياته المفككة وتبعينه الفردية، حيث كان الفرد هو المسيطر على شؤون الجماعة يتحكم فيها بطريقة دكماتورية، كما تمايز الجمع إلى طبقات متنافرة إلى حدّ عدم التلاقي، وليف يتلاقى السلاة والعبيد، وكيف تلتقي الحرّة مع الأمة، والأسود والأبيض، والغني والفقير، بل كيف يلتقي المنتصر والمهزوم... هكذا كان يعيش الناس في دائرة الصراع، فهل عكن للعقلية الجامدة الضيّقة الحدود والأبعاد أن تنسجم مع مطالب الحرية والتفاهم والمساواة؟

ومـن هــنا نقــول بأنُّ مفاهيم جديدة كـمفاهيم التقدّم الاجتماعي وغيرها من المفاهيم التي جاءت بها حضارة النبي تتلي وثقافته قد بدأت.

فالإسلام حمل الواقع الحضاري الجديد الذي دفع المسلمين وبشكل ملح وسريع إلى تغيير أنفسهم: ﴿ **إِنَّ اللَّهُ لَا يُغَيِّرُهُمَا بِقُوْمِ حَتَّى يُغَيِّرُوا** مَمَا بِأَنْفُسِهِ هُ <sup>(1)</sup>ومن هذا الفهم يقل:

قـد كـان الـنبي ﷺ يبحـث عـن الحلّ الحضاري للسلبيات التي فرضت نفسها طويلاً على الحياة العربية الجاهلية.

وتبيَّن السلوك الحضاري لدى الرسول ﷺ من أوَّل وهلة حين بدأ يواجه

(۱) الرعد: ۱۱.

ولقد كان النهج التربوي الذي قدَّمه الرسول ﷺ عملياً في عملية البناء الحضاري، لأنّه يقوم على الحدّ من حبّ الذات وتناسيها أحياناً في إطار الجموع، لأنّ الطريق الجديد أصبح ينتظم الجميع، ولايخرج عنه إلاّ من استعصت عليه عقليته التي مازالت تعيش وتتمسّك برواسبها القديمة فتمنعها عن استيعاب المفاهيم الجديدة لنظام الحياة الحضارية الجديدة النابع من جوهر الإسلام<sup>(1)</sup>.

فالـنبي ﷺ يرى ذات المسلم كرقم في مجموعة أرقام تشكّل نسيج المجتمع وبنائه الحضاري لذا يقوم منهجه على تربية الفرد على حبّ الآخرين والتفاعل معهـم فـيقول ﷺ: مـن أصبح ولم يهتمّ بأمور المسلمين فليس منهم، ومن سمع رجلاً ينادي: يا للمسلمين! فلم يجبه فليس بمسلم<sup>٣</sup>.

وكان السنبيُّ ﷺ يـرى أنَّ مـنظومة المجـتمع البشـري تتشكَّل من خطوط مـتآلفة متّسقة تنتظم في عقد واحد هو الأخوّة الإسلامية فيقول ﷺ: من ضمن

 (۱) ينظر عبد الفتاح أحمد أبدو زايدة الوعي الفكري في الحضارة الإسلامية، منشورات الدعوة الإسلامية الجماهيرية الليبية:٩١–٩٦.
 (٢) أصول الكافي٢: ١٦٤–٥٥.

وَجعـل الـنبيُّ ﷺ فَرَج المسلم وراحته في الدارين مناطًا بحركته تجاه أخيه وصدقه في ذلك فيقول ﷺ:

من أجرى الله على يده فَرَجاً لمسلم فرَّج الله عنه كرب الدنيا والأخرة".

ولكمي لايستمزّق النسميج الاجتماعي الذي تحوكه أيدي الحّبة والوئام قال إلا: لايحلّ للمسلم أن يهجر أخاه فوق ثلاث<sup>""</sup>.

وجعمل النبي ﷺ للمتفاعل مع الناس درجة خصيصة ومنزلة رفيعة فقل ﷺ: أقسربكم غداً منّي في الموقف أصدقكم للحديث، وآداكم للأمانة، وأوفاكم بالعهد، وأحسنكم خلقاً، وأقربكم من الناس<sup>(1)</sup>.

وفي خـبر قسيل للنبي ﷺ: يا نبيّ الله أفي المل حقّ سوى الزكاة؟ قل: نعم بـرَّ الـرحم إذا أدبـرت، وصلة الجار المسلم، فما آمن بي من بات شبعاناً وجاره المسلم جائع<sup>(0)</sup>.

ومـن هـذا الفهـم والمنطلق النبوي الذي وضع أساس التربية الحضارية للأمـم كـان أهـل بيته للتي يستوحون منهج جدّهم يتلي فيحدثون الناس بهذا

- (۱) نوادر الراوندي ۸.
- (٢) أمال الشيخ الطوسي٢: ١٩٩.
  - (٣) الخصل للصدوق: ١٨٢-٢٥.
- (٤) أمالي الشيخ الطومي (: ٢٣٣.
  - (0) أمالي الطوسي: ١٣٤.

قــل: الراغـبون في قضاء حوائج إخوانهم، قال: ثمّ قال: ومن قضى لأخيه المؤمس حاجـةً قضى الله عزّوجلّ له يوم القيامة مائة ألف حاجة، من ذلك أوّلها الجـنّة، ومـن ذلـك أن يدخـل قرابـته ومعارفه وإخوانه الجنّة بعد أن لا يكونوا نُصّاباً.

وكمان المفضّل إذا سمال الحاجمة أخماً من إخوانه، قال له: أما تشتهي أن تكون من علّية الإخوان<sup>(۱)</sup>.

ونحوه روى أبو بصير عن أبي عبد الله التي قال: تنافسوا في المعروف لإخوانكم وكونوا من أهله، فإنّ للجنّة باباً يقال له المعروف، لا يدخله إلّا من اصطنع المعروف في الحياة الدنيا، فإنّ العبد ليمشي في حاجة أخيه المؤمن فيوكّل الله عزّوجلّ به ملكين: واحداً عن يمينه وآخر عن شماله يستغفرون له ربّه، ويدعون بقضاء حاجته، ثمَّ قال:والله لرسول الله تَتَقَلَّ أُسرَ بقضاء حاجة المؤمن إذا وصلت إليه من صاحب الحاجة".

- أصول الكافي 1: ١٩٢-١.
- (٢) أصول الكافي٢: ١٩٥-٠٠.

## الحضارة العالمية والمدينة الكونية

ظهر اصطلاح جديد مر اصطلاح الحضارة العللية أو الكونية تمشياً مع أدبيات وبحوث الفكر المعولم الذي ينادي بالدمج العللي أو الأممي، وحين نضم هـذه الأطروحة في مكتبة التاريخ مستنطقين عن وجود وتحقّق مثل هذه الحضارة في الـزمن الغابر نجد الإجابة عن هذه الأطروحة في الإمبراطوريات التي ظهرت في الـتاريخ، حيث أوجـدت هـذه الإمبراطوريات حضارة واضحة انعكست في البلدان التي خضعت لسيطرتها، فالإمبراطورية الفارسية والبيزنطية وغيرها من الإمبراطوريات أوجـدت حضارة عللية في حينها طبقاً لمقاييس تلك الأزمنة.

وحدَّثنا القرآن الكريم عن صلحب حضارة عللية هو ذوالقرنين الذي بسط سلطانه في شرق الأرض وغربها كما يتضح في قوله تعالى: ﴿ وَيَسْأَلُونَكَ عَنَ ذي الْمَرْبَيْنِ قُلْسَأَتُلُو عَلَيْكُمُ مِنْهُ ذِحَكُم إِنَّا مَكَنَا لَهُ فِي الْأَمْرُضِ وَآَئِينَاهُ مِن كُلِّ شَيْءً سَبَيْهِ (<sup>()</sup>.

وعـرَّفه الــنبيَّ ﷺ بالقول: كان غلاماً من أهل الروم<sup>(\*\*</sup>ناصحاً لله عزَّوجل فأحبه الله وملك الأرض فسار حتَّى أتى مغرب الشمس ثم سار إلى مطلعها، ثمَّ سار إلى جبل ياجوج وماجوج فبنى فيها السدَّ<sup>\*\*</sup>وجاء تعريفه في خبر آخر:

أنَّ ذاالقرنين كان رجلاً من أهل الإسكندرية يقل له اسكندروس".

وفي آخر أنَّه: الإسكندربن فيلقوس اليوناني تلميذ أرسطوطاليس الذي

- (۱) الكهف:۸۴–۸٤
- (٢) ويشار للإسكندر أيضاً في فصل حضور الأنبياء في الحضارة.
  - (٣) قصص الأنبياء للراونلي ٢٩٢-٢٢٤.
    - (٤) نفس المصدر:١٢٦ج ١٢٦.

٩٢ ...... المرابع المعادي عليه في التكوين الحضاري المسلم عليه في التكوين الحضاري بالمعادي المعادي المعاد معادي المعادي ال

وظاهر الأخبار أنّه هو الإسكندر المقدوني الذي ظهر اسمه في أعلام التاريخ المبرزين، فأشخاص مثل الإسكندر يقل عنهم أوجدوا حضارة عللية انعكست في أسماء المدن التي أسسوها وفي خضوع الدول والأمم لهم حينذاك وبما أوجدوا من معالم عمرانية تنسب لهم، وكانت الإسكندرية من أهم مدن العالم منذ أن أنشأها الإسكندر سنة ١٣٣ق.م إلى أن فتحها عمروبن العاص، أي في منّة ألف سنة، وكان يمكن عدّها، وهي مركز لتجارة البحر المتوسط بأسره، ثانية مدن الإمبراطورية الشرقية، أي المدينة التي تأتي بعد القسطنطينية، وكان البطالمة قد اجتذبوا إليها أشهر علماء العالم وفلاسفته، وكانت تشتمل على أشهر المكتبات والمدارس<sup>(1)</sup>.

وقد أدّت فتوحات الإسكندر الأكبر وتقسيم تركته بعد موته سنة ٣٣٣ق.م إلى انتشار الحضارة الإغريقية في أجزاء كبيرة من آسيا وإفريقيا، تمّا جعل المؤرخين يطلقون على تلك الفترة حتّى الفتح الإسلامي اسم العصر الهلينستي، وفي ذلـك العصر وجدت علّة مراكز للحضارة الإغريقية أشهرها الإسكندرية وبرقة وأنطاكية ونصيبين وجنديسابور<sup>™</sup>.

فتحقق حضارة عالمية ومدينة كونية تجربة أرضية سبقت أطروحات الفكر الـنظري الحديث الداعي إلى حضارة عالمية ومدينة كونية، وقد تداول المعولمون أسماء مـدن وعواصـم حديثة مرشـحة لأن تأخذ موقع المدينة الكونية أو مركز الحضارة العالمية الجديـدة، أو عاصسمة الـثقافة العالمية الواحـدة التي يحلم بها المعولمون.

- (١) التفسير الكبير للفخر الرازى٢١: ١٦٣.
  - (٢) حضارة العرب:٢١٢
- (٣) تاريخ الحضارة العربية الإسلامية:٢٨٨.

الحضارة العللية والمدينة الكونية ......

والعاصمة الكونية التي طرحها تاريخ المسلمين هي يثرب، ومن بعدها مدن أخرى ترشّحت بالتعاقب لمتلخذ موقع العاصمة العالمية أو الكونية، كالكوفة ودمشق ومكة وبغداد والقاهرة... فالتجربة الإسلامية ـ بغض النظر عن تكاملها أو عدمه، صدقها أو عدمه، - تكاد أن تكون قد حقّقت مفهوم ونظرية العولة المعاصرة التي ينادي بها أنصار العولة الجديدة، الذين ينتظرون قيام عاصمة كونية تأخذ زمام العالم وتقوده، فالثقافة العالمية أو الحضارة العالمية أمسكها المسلمون وتحكّموا بها ردحاً من الزمن في عصور متعددة من التاريخ ابتدأت بالنبي يتزلا وانتهت بتجربة الدولة العثمانية التي كانت عاصمتها في تركيا، خارج نطاق القومية واللغة العربية، وإغا كان محركها وصانعها ودافعها هو الثقافة والخضارة الإسلامية.

وهـنا يُطرح سـؤال عمـا إذا كانـت الدولة العثمانية التي تتخذ الإقليم التركي مسلحة لها و مأوى لملوكها وخلفائها، فما يعني الإسلام لها إضافة لكونه ديـنهم، هـل هو حضارة لها أم ثقافة هذه الدولة ومنهج التربية والتعليم لديها، وظاهـر الأمـر أنَّ الديـن يعـنى لهـم أكـثر مـن حضـارة وثقافـة، بل هو صانع حضـارتهم وثقافـتهم، وإن كان البعض يرى بأن التجربة الإسلامية لديهم هي مظهر حضارى أكثر مما هو ثقافي.

وتعتبر تجربة تركيا في هـذا العنوان أو ذاك محطة وقوف للقائلين بهذه الـنظرية أو تلك، وعليه يفهم قول باحث معاصر: محاول بعض علماء الإنسان التمييزيين الحضارة والثقافة، وأعطوا الحضارة صفة العالمية والعمومية والطابع الإنساني، بيـنما الـثقافة، بحسب تصنيفهم، تعبير عن الخاصّ والحدد في محاولة لتكيف أخلاق مع بيئة معيّنة .

ولكـنَّ هــذه المحاولــة وقعــت في مشكلة الوصول إلى تعريف دقيق ومانع يفرَّق بين معنى الحضارة والثقافة.

وما يـزال هـنك جــدل طويـل بـين البلحثين الغربيين منذ وصف العالم الإنجلـيزي تـايلور في القرن التاسع عشر الحضارة بأنّها ذلك الكلّ المعقّد الذي يشــمل المعـارف والعقـيدة والفــن والقــيم الأخلاقـية والقــانون والتقالـيد الاجتماعـية، وكـلّ القدرات والعلاات التي يكتسبها الإنسان بوصفه عضواً في المجتمع.

في حـين يمـيل الكـتَّاب العرب إلى استخدام كلمتي الحضارة والمدنية بل والثقافة أحياناً بمعنى واحد<sup>m</sup>.

وإذا كمان العلامة الفرنسي فرتان بروديل يرى بأنَّ فكرة الحضارة تنطوي عملى معنيين مفترضين أوَّلهمما تحقيق مستوى أخلاقي معيَّن وثانيهما إنجازات مادَية معيَّنة<sup>m</sup> فهمذا ممتحقق في الحضرارة الإسمالية فمانَّ تجسيد المعنى الأوَّل المفترض في إيجاد نظام أخلاقي رائع يعبَّر عن الحضارة الإسلامية التي جاءت بها نصوص الكتاب والسنَّة مازال قائماً وموجوداً في نصوص عرضنا بعضها.

وأمَّـا الإنجازات الملدية التي ذكرها تايلور، فأبرزها عمارة المدن والصناعات ومظاهـر النشـاط الاقتصـلاي الأخرى التي تعبَّر عن مستوى الحضارة ودرجتها، ولا يغيـب عـن الـبل بـأنَّ الإنـتاج الـزراعي والحـرفي يُعـدَّ في سياقه التاريخي والـزمني الـبعد المـلاي للحضـارة أيَّ حضارة كانت، فلا يمكن الحكم والقياس

- (١) حيدر إبراهيم علي، التيارات الإسلامية وقضية الديمقراطية، مركز دراسات الوحدة العربية بيروت ١٩.
  - ۲) عامر رشيد مبيض، موسوعة الثقافة السياسية الاجتماعية الاقتصادية العسكرية: ٦١٠.
  - (٣) ينظر محمد سيد أحمد، الإسلام والغرب، تصاعد الإرهاب وصدام الحضارات :٢١١.

الحضارة العللية والملينة الكونية ...... ٩

بعقمل تكمنولوجي حديمث يحصر الوجه الحضاري بالماكنة والآلة الحديثة التي اسـتحكمت وارتبطـت في ذهـن الـناس بالـرقي والتطور الحضاري، ومع هذا يمكن أن يقل: إذا كانت الإنجازات الملاية هي الشرط الثاني لبروديل في توصيف الحضارات، فـإنَّ المظهـر الحضـاري المـلَّتي للحضـارة الإسـلامية هو العمران الذي جرى في يثرب، حيث تُعتبر معالم يثرب، مدينة الرسول على من أبرز الإنجازات الملدية، فالحقيقة التاريخية الثابتة تقول:بأنَّ ميلاد يثرب أو طابة أو المدينة لاحقاً كمان بعمد هجرة النبيِّ عليه لها، فلم تكتسب هذه الحاضرة مفهوم المدينة، أو قبل لم تكتمل صورتها إلما على يد الرسول الكريم على فلولاه لغابت وتلاشت كأيٌّ قرية من قرى الأرض التي انطفأ ذكرها وتهدَّ م مدرها مع ذرَّات الـرمل الـزاحفة مـن الـبلدية والـتي تبيد كلَّ شيء وتغمره، وكانَّ شيئًا لم يكن، لقـد خلـق الـنبيَّ ﷺ مـن هـذه القرية والقرى المتجاورة وحدة حضارية واحدة اتخذت اسم المدينة تحقيقا وتأكيدا لهذه الصبغة الحضارية التي صبغها الـنبي ﷺ بوجـوده المـبارك، فتلت ذلك هجرة واستيطان بشري واضح نجم عنه حركة بسناء وإعمار من حصون وقلاع ومساكن ومساجد صارت جنّة ومدينة عامرة وسبط صبحراء الجزيرة العربية، لبذا يكون إطلاق لفظ المدينة مناسباً لمدلولها الحضاري والمدني.

وكمان لأهمية همذه المديمنة النمبوية العظيمة أن تعددت لها الأسماء عبر التأريخ®أوصلها بعضهم إلى أربعة وتسعين اسماً... ومن أسمائها المذكورة: المدينة<sup>(۱)</sup> وطيمة وطابـة<sup>(1)</sup>والمسكينة والعمذراء وطمابا والمحببة ويثرب والناحية والمسلمة

 (١) يظهر أنَّ الموصف الذي ألحق بالمدينة والمشهور: المنورة كان في العصر التركي حيث وصفوا المدينة بالمنورة ومكَّة بالمكرمة والقدس بالشريف، أمَّا الاسم المعروف عند الأقدمين حتّى نهاية القرن السابع الهجري فهو المدينة فقط. في أصول تاريخ العرب الإسلامي:٩١.
 (٢) مسمَّيت المدينة طابة لأنَها طابت به تظل حيًّا وميتًا بحار الأنوار ٢٠٣. وروي عن أبي حميد الساعدي قل: أقبلنا مع رسول الله تظل من غزوة تبوك حتّى إذا أشرفنا على المدينة قل:

ولا ريب فإنَّ مثل هذه الأسماء يللَّ دلالة قاطعة على أهميَّتها السياسية والاجتماعية والدينية والاقتصادية، فتعاور هذه الأسماء ينبىء عن تمركز حضارة وقيام نهضة شاملة عبر عصور التاريخ المختلفة بهذه المدينة المقدِّسة، فمظاهر العمران والإنجاز المادي تُستنبط من هذه الأسماء التي خلعت على حاضرة بشرية، فلا يمكن تصور هذا الزخم والتعلَّد في الأسماء من دون آثار مادية وعمرانية تدفع الناس للاستيطان والهجرة إليها.

ومن المؤكّد أنَّ المدينة اليثربية<sup>(\*)</sup>بعد هجرة الرسول الكريم ﷺ لها دخلت مرحلة جديدة تماماً من تاريخها حيث إنَّها لم تكتسب بعداً عالمياً بما قدَّرلها بعد تكونه فحسب، بل قد تجددت تماماً بوظيفة ضمنت لها الدوام والاستمرار كمدينة مرموقة بعد ذلك، وهو نوع من الدوام والاستمرار، لم تضمنه التجارة وحدها لأيَّ من محطات الطريق المتجاري القديم، وهي بعد الهجرة مباشرة

هذه طابة. البحار٢١: ٢٤٨. (١) الدكتور علي معطي، التاريخ السياسي والعسكري لدولة المدينة في عهد الرسول على مؤسسة المعارف بيروت:٢٤. (٢) كانت المدينة قبل دخول الرسول علل إليها تُعرف باسم يثرب، وقد سمّاها بطليموس وستيفان البزنطي يثربا yathrippa كما ظهر اسمها في بعض النقوش القديمة باسم إثرب ithrib ويذكر أن يشرب كانت ناحية من المدينة ثمّ أطلق على المدينة كلّها من إطلاق البعض على الكلّ. موسوعة العتبات المقدسة المدخل ص ١٨. وكذلك كلمة المدينة مأخوذة من كلمة على الكلّ. موسوعة العتبات المقدسة المدخل ص ١٨. وكذلك كلمة المدينة مأخوذة من كلمة معلى الكلّ. موسوعة العتبات المقدسة المدخل ص ١٨. وكذلك كلمة المدينة مأخوذة من كلمة من المدينة بن مهلائيل بن دارم بن عبيل بن عوص بن إرم بن سام بن نوح المنا موسوعة الحضارة العربية للدكتور قصي الحسين، منشورات مكتبة الهلال بيروت٢٠٠٤: ٢٨.

وقد أخبر النبي على مستقبل يثرب السياسي ودورها في التاريخ من وقت مبكّر حين قمل يتله : أمرت بقرية تأكل القرى تنفي الخبث كما ينفي الكير خبث الحديد، والمراد أنَّ أهملها يقهرون أهل القرى فيملكون بلادهم وأموالهم، فكأنهم بهمذه الأحوال يأكلونهم "، فقوله يتله يُعدَّ من المعجزات والنبوءات التي أخبر بهما يتله عن مدينة كانت في مطاوي النسيان وإذا بها عاصمة عالمية غيرت مسار التاريخ، وقد قيل فيها لا معلم في التاريخ القديم والحديث أنَّ عاصمة ضمّت خزائمنها أموال الدولتين العظيمتين؛ الفرس والروم، سوى المدينة المنورة، وليس معنى هذا إلا أنَّ المدينة قد جمعت ترف الدولتين معاً، وعاشت رخاءهما جميعاً"، وكانت الحكومات والدول الإسلامية تحلم بأن تكون مكة والمدينة ضمن الأقاليم الخاضعة لها إدراكاً لأهميتهما.

وقـد بلـغ الصراع والتنازع بين دولتين مهمتين في التاريخ لأجل امتلاك ناصية المدينة، وهما الدولة العباسية والدولة الفاطمية، أوجه، حيث كانايسعيان

- ينظر الدكتور عمر الفاروق، المدن الحجازية، الهيئة المصرية للكتاب: ١٦.
  - (٢) الجازات النبوية للشريف الرضى: ٢٢٠-٢٢٥ ط مصر.
- (٣) الدكتور محمد السيد الوكيل، الحركة العلمية في عصر الرسول وخلفائه:١٦٥.

(١) مسعود أحمد مصطفى، أقاليم الدولة الإسلامية، الهيئة المصرية للكتاب. ٢٧٣.

.

## شرط الحضارة ودولة قريش والدول الأخرى

يحاول الـبعض أن يدفع الشرط الملتي للحضارة الدينية فيرى بأنَّ علاقة الديانـة بالحضـارة ليسـت علاقـة دافع وأرضية للتطوَّر والتقدَّم في البعد الملتي للإنسان فحسب.

بـل إنَّ الديانة نفسها ونوعيتها ومستواها نوع من التحضَّر وجانب منه. فالإنسـان المتحضَّـر ليس الإنسان الذي يُتقن استخدام وسائل العيش المتقدَّمة فحسب فهذا يمكن أن يصدر من حاسوب أو حيوانات مدرّبة.

بـل الإنسـان المتحضّر هو الإنسان المثقّف بديانة أو ثقافة رفيعة المستوى وذات أخلاقية نبيلة تميّزه عمّا عداه من الموجودات.

إنَّ تدويــن الإنســان لقوانــين وقواعــد تحدَّد علاقته بنفسه ومع باقي بني البشر ومع الطبيعة.. هي بحد ذاتها تطور وتحضَّر وخروج عن البداءة...<sup>(۱)</sup>.

والملاحظ أنّه تستعمل كلمة حضارة تارة في معنى معياريّ يتضمّن تقويماً وتعارضاً بين الوحشيّة والحيوانية، ويللّ تارة أخرى على جملة علاقات اقتصلاية واجتماعية:

ا−في المـنظار الـتاريخي والفلسـفي، تُعتـبر الحضـارة بمثابة مجمّع أعمّ من الـثقافة. التي تشكل بناءها الفكروي الفوقي. أي مجمل النتاجات الخاصّة بروح الأمّة من دينٍ وفنٍ وأساطير... إلخ .

٢- تمـيل علـوم الأنـام أو الإناسـة إلى توحيد مفهومي الحضارة والثقافة

(٢) ينظر تحسين البدري، حوار الحقيقة، المركز العللي للدراسات الإسلامية قم:٢٢.

١٠٠ ..... اثر المصطفى عَظْمَة في التكوين الحضاري والمصطفى عَظَمَة في التكوين الحضاري واعتبار الثقافة جملة علاقات رمزية في كلّ المستويات والصُعدات.

٣- يُعتبر تنوع الثقافات موازياً لتنوع الحضارات التاريخية، تاريخ التقنيات، تاريخ الفكرويات، تاريخ الفنون... إلخ وخاصة عند ما لا يكون ثمة التقنيات، تاريخ الفكرويات، تاريخ الفنون... إلخ وخاصة عند ما لا يكون ثمة اتصل بين ثقافات مختلفة (من هذا التصوّر يمكن القول بأنّ نصوص الحديث النبوي هي الثقافة الإسلامية أوقل الحضارة الإسلامية، المعبّرة عن روح الأمة، ولو قبلنا النظرية الأشمل والأبعد القائلة بأنّ مفهوم الحضارة يعنى عملية التحضر، أو المتقدم والمتحد الإنساني بشكل عام من مستوى إلى مستوى أكثر تعقيداً وتطوراً من حيث التقنية المستخدمة أو الثقافة السائدة والتحوي المتعد القائلة بأنّ مفهوم الحضارة يعنى عملية التحضر، أو المتقدم والمتحول الإنساني بشكل عام من مستوى إلى مستوى أكثر تعقيداً وتطوراً من حيث التقنية المستخدمة أو الثقافة السائدة (التقافة السائدة).

فإنَّ الـتحوَّل الكـبير الـذي أوجده النبيَّ يَتَلَقُهُ في تاريخ العرب والبشرية كلَّهـا يـتطابق مـع هذه النظرية وإن كان البعض يضيّق نطاق الحضارة فيجعلها ترمـز إلى المظاهـر الثقافـية والاقتصادية والسياسية في حقبة معيّنه للدلالة على روح الشعب على المستوى القومي والوطني، ومن هذا المنظار قد يعني المصطلح حضارة شعب بعينه أو حضارة منطقة بذاتها<sup>(٣)</sup>.

ومـن هـذا الوجـه يـراد باصطلاح الحضارة العربية هو مجمل ما دوّن من مظاهـر اقتصادية وثقافية وسياسية انعكست في صفحات التاريخ القديم لحقبة زمنـية سـبقت البعـثة النـبوية لـتقول لــنا: بـأنّ دولـة وحضارة قامت في وسط الصحراء، وأوّل دولة ومركز حضاري أشير له هو دولة كنده قال المؤرخون فيها:

الهي أوّل دولة عربية قامت في وسط شبه الجزيرة العربية ووحّدت القبائل تحت سلطتها، وذكر بعض المؤرخين العرب أنّ أصل قبيلة كندة يعود

- (۱) مفاتيح العلوم الإنسانية: ۱۷ رقم ۵۷۳
- (٢) معجم مصطلحات العولمة: ٨٢ رقم ٥١٢.
  - (٣) ينظر المصدر السابق.

شرط الحضارة ودولة قريش ...... إلى اليمن... وتمكنّنت هنذه القبيلة من التوسّع حتّى امتدّ نفوذها إلى الخليج العربي، ودولة المناذرة في العراق... ولم تبلغ حضارة كندة ما بلغته حضارات الدول الأخرى في أطراف الجزيرة العربية مثل الأنباط أو المناذرة لأنّها قامت أصلاً في وسط الصحراء، وأبرز ما خلّفته الأدب والشعرة<sup>(1)</sup>.

وللمناذرة دورخطير في نشوء الدولة العربية في وادي الرافدين قبل ظهور الإسلام، فضلاً عن دورهم في نهوض الحركات العسكرية التي قامت بوجه السياسة الفارسية، وبالتالي الدور الحضاري للعرب خلال تلك الفترة وما بعدها والمناذرة عرب تنوخيون هاجروا من اليمن على أثر انهيار سدً مأرب... وكان أوّل ملك لهم هو مالك بن فهم ثمّ أعقبه جذيمة بن مالك، وكان حازماً ثاقب الرأي وهو أوّل من غزا بالجيوش وسعى لتوحيد قبائل العرب.

ويسرجع الفضل إلى عمرو بن علي في تمصير الحيرة وتقدّمها واتساع عمرانها حتّى أصبحت جوهرة العراق في الفترة ما قبل الإسلام، وهي تقع في سهل عذب الماء رقيق الهواء تحيط بها المزارع والحقول، وتبدو قصورها وأديرتها من بعيد شبامخة بيضاء اللون، ومن أشبهر هذه القصور الخورنق والسدير الذائعا الصيت...<sup>(7)</sup>.

وقـد ارتقت الحضارة في عصر المناذرة فأنشئت المدارس وتقدّمت العلوم والصـناعات والثقافة حتّى قيل «أنّ الخطّ الحيرى مشهور في التاريخ وقد تعلّمه منهم عرب الحجاز ثمّ انتشر بعد ذلك في بلاد العرب»<sup>(٣</sup>.

(١) تاريخ الحضارة العربية الإسلامية للتليسي والذويب:٤٠.
 (٢) الدكتور علال البكري، دراسات في الطّب العربي، الطّب العراقي في زمن المناذرة، وزارة التعليم العالي بغداد:٨١.
 (٢) نفس المصدر.

فحروي أنَّ الصحافق الظَّلاً لَمَّا قَسْمَ الْحَسِرة ركب دابَّته ومضى إلى الخورنق ونزل هناك<sup>(۱)</sup>.

فكذلك الحمل بالنسبة لمنزول على الظلم، كما ذكر أبو بكر أحمد بن مروان المالكي بسنده عن هارون بن عنترة، عن أبيه قل: دخلت على عليّ بن أبي طالب الظلم بمالخورنق وعلميه قطيفة وهو يرعد من البرد، فقلت: يا أمير المؤمنين إنَّ الله قمد جعمل لمك ولأهمل بيمتك في هذا المل نصيباً وأنت تفعل بنفسك همذا! فقمل: إنّي والله لا أرزأ من أموالكم شيئاً، وهذه القطيفة التي أخرجتها من بيتي، أو قل: من المدينة<sup>m</sup>.

ولم تخل الجزيرة العربية من مراكز حضارية أخرى لا تقلّ أهميتها عن المراكز المشار لها، وهذه المراكز الحضرية التي كانت في الجزيرة العربية تركّزت في: مكّة والطائف ويشرب واليمامة، وإن وجدت أصغر منها يمكن أن يطلق على مجتمعاتها حضرية كذلك، وتميّزت هذه المدن والمراكز بطابع غلب عليها واشتهرت بها، فمكّة غلبت عليها التجارة، واليمامة كانت الزراعة فيها هي السائدة، أمّا في كلّ من الطائف ويشرب فقد اختلطت في أرجائها الزراعة والصناعة والستجارة، ولكن الزراعة كانت هي الأكثر، وبداهة أنّ هناك فروقاً بين المجتمع المديني السجاري، والمجتمع المديني الزراعي مع بروز الملامح أو القسمات المشتركة التي تفرقها عن مجتمع البلاية<sup>(1</sup> ومحمل ما يقل عن

- (۱) فروع الكافي٦: ٣٤٧-١٥.
- (٢) جعفر الخليلي، موسوعة العتبات المقدسة، السنجف، ٦ القسم الأول: ٢٥ ط بيروت الأعلم.
  - \_\_\_\_
  - (٣) ينظر قريش من القبيلة إلى الدولة المركزية. ١٦٧.

فقد روى الشيخ المفيد رواية عن الأصمعي عن مولى من موالى المنصور العباسي رواية تفيد ممارسة عبد المطّلب جدَّ النبيَّ عَلَيَةً للكتابة، كما أنّها تسجَّل مرحلة من مراحل التقدَّم الاقتصادي في رسم العقود التجارية وتثبيتها، حيث يقول هذا الراوي: أخرج إليَّ بعضُ ولد سليمان بن عليَّ كتاباً بخطَّ عبد المطَّلب، وإذا شبيه بخطَّ النساءُ: بسمك اللهم، ذكر حقَّ عبد المطَّلب بن هاشم من أهل مكَّة على فلان الحميرى من أهل زول صنعاء، عليه ألف درهم فضَّة طيَّبة كيلاً بالجديد(ضرب من السكوكات) ومتى دعله بها أجابه، شهد الله والملكان<sup>(n)</sup>.

وتمتّع عبد المطّلب بالكتابة في أمّةٍ عرفت بالأمّية يعدّ تألقاً حضارياً كبيراً وفقاً لعصره، في حين كانت الأمّية ضاربة بجذورها في جزيرة العرب لأزمنة طويلة أشارها النبيّ تظلير بالقول : إناً أمّة أميّون<sup>(1)</sup>، وقل ص : بعثت إلى أمّة أميين<sup>(1)</sup>.

ويحدّثـنا تـاريخ مـا قبل الإسلام عن الدور الحضاري الذي مارسه أجداد النبيَّ ﷺ في مجتمعاتهم آنذاك حيث كان قصي أوّل من أصاب من قريش ملكاً

- (1) في رواية البحار<sup>1</sup>(، ١٦٠ بخط الصبيان.
   (٢) الاختصاص:١٢٣ ط جماعة المدرسين قم.
   (٢) المصنّف لابن أبى شيبة الكوفي٢: ٤٩٧ باب ٨٢.
  - (٤) مسند أحده: ١٢٣.

١٠٤ ..... أثر الرسول المصطغى عظاية في التكوين الحضاري

أطاعه به قومه، فصار له لواء الحرب وحجابة البيت، وتيمّنت قريش برأيه فصرفوا مشورتهم إليه، فاتّخذوا دار الندوة إزاء الكعبة في مشاوراتهم وجعلوا بابها إلى المسجد، فكانت مجتمع الملأ من قريش في مهماتهم، ثمّ تصلّى لإطعام الحاج وسقايته باعتبار أنّهم أضياف الله وزوّار بيته، وفرض على قريش خراجاً يؤدّونه إليه، فحاز شرفهم كلّه، وكانت له الحجابة والسقاية والندوة واللواء<sup>(1)</sup>، وفي رأي آخر: شرّفهم وأعزّهم وأبرز وجودهم قُصيّ يقول اليعقوبي: كان قُصيّ أوّل من أعزَّ قريشاً مظهر به فخرها ومجدها وسناها وتقرشها فجمعها وأسكنها مكّة، وكانت قبل متفرقة الدار قليلة العزّ ذليلة البقاع حتّى جمع الله الفتها وأكرم دارها وأعزَّ مثواها<sup>(1)</sup>.

فيـلمس الباحـث هـذا الوعي الحضاري المبكّر الذي تمتّع به قصي ومن بعده أحفاده في إدارة مجتمعاتهم وتنظيمها، وقد لانجد أنفسنا متجاوزين للحقيقة حـين نقـول بـأنَّ شـجرة الـنبيَّ يَتَقَلَّهُ هي التي ضربت بجذور الحضارة والمدنية في ربوع جزيرة العرب.

ولم يكن النبي ﷺ عند تشييد دولته في المدينة قائداً سياسياً عارياً وبدون تراث سياسي، ويخـوض تجربة بدون جذور واساس سياسي، فالنبي ﷺ وارث قريش وسليل جدّه قصّي وهاشم روّاد الدولة القرشية الأوائل التي تأسست في مكـة، ولـو ذهبـنا إلى التاريخ البعيد لمكّة لوجدنا أنّ دولة قريش في مكّة كانت من بـناة أفكـار قصـيّ جـدّ الـنبيّ ﷺ وحنكـته، ويسجل المؤرخون والبلحثون الهـيكل التنظيمي للدولـة القرشية التي أسسها قصي بتفصيل أكثر مما ذكرنا حيث نظّم قصي أوضاع مكة الداخلية والخارجية وقسّم مكّة خططاً ورباعاً بين

- جرجي زيدان، العوب قبل الإسلام: ٣٣٠.
  - (٢) تاريخ اليعقوبي ٢٤٠.

وهكذا حتَّى غدت على هذا النحو أشبه بحكومة يتولَّى رئاستها قصيًّ بمن كلاب، ويشترك في عضويتها جميع مشايخ القبائل في مكَّة، ويبدو أنَّ قصيًّا قد جمع بمين يديمه جميع وظائف مكَّة الدينية والسياسية، فإلى جانب رئاسة دار الندوة،كانمت له حجابة البيمت، ورفعادة الحجيج وسقايتهم، وحمل لواء الحرب، وقيلاة الجيوش.

وكان القائم بالحجابة، يمـتلك مفاتـيح الكعـبة، فهو الذي يأذن للناس بالدخول إليها، وهو الذي يسمح بممارسة الشعائر الدينية فيها.

والـرفادة: وهـي إطعـام من لم يكن له سعة، ولازاد من الحاجّ، وقد فرض قُصـيّ خـرجاً عـلى قـريش، تخـرجه في كلّ موسم حجّ من أموالها وتسلّمه إليه، ليصنع به طعاماً.

والسقاية: هي جمع الماء من آبار مكّة، وحمله على الإبل في المزاود والقرب، وسكبه في حياض من أدم توضع في فناء الكعبة، فيرده الحجيج ويشربون منه.

وكان قصبيّ قـد حفر آباراً علّة لحلّ أزمة ميله الشرب التي كانت تشكو منها مكة، وكذلك فعل هاشم بن عبد مناف، عند ما آلت إليه السقاية والرفادة مـن بعــده، ولم يــزل هاشم يقوم بهله الوظيفة حتّى مات فقام بها من بعده ابنه ١٠٦ ---------- الثر الرسول المصطفى علم في التكوين الحضاري عبد المطلب الذي حفر بئر زمزم وأضحت مشرب الحاج<sup>(١)</sup>. .

وقـد سـعى قُصـيّ أن لا تفوتـه شعيرة من شعائر الحج إلّا وقد ظفر بها. والظاهر أنَّ الإجازة التي كانت في موسم الحج آنذاك قد تسلّمها قُصيّ أيضاً.

ويستحدث الستاريخ عسن الإجسازة الستي كانست بمكة في موسم الحجّ، وهي الإفاضة.

وكانـت العـرب إذا حجّـت وحضرت عرفة لا تدفع منها حتّى يدفع بها صـوفة، وكذلـك لايـنفرون مـن مـنى حـتّى تنفر صوفة، فإذا أبطأت بهم قالوا: أجيزي صوفة.

والصوفة: كـلّ مـن ولي شيئاً من عمل البيت، وهم الصوفان، وصوفة: أبـو حيّ مـن مضـر وهـو الغوث بن مرّ بن أدّ بن طابحة بن إلياس بن مضر، وكانوا يخدمون الكعبة في الجاهلية ويجيزون الحاج، أي يفيضون بهم.

وكـان يقــل في الحج: أجيزي صوفة، فإذا أجازت قيل. أجيزي خندف، فإذا أجازت أذن للناس كلَّهم في الإجازة، وهي الإفاضة<sup>(٢)</sup>.

وفي هــلم الشــعيرة تقــول بعــض المصادر: إنّ الإجازة ظلّت في بني صوفة حـتّى جــاء قصيّ بن كلاب وانتزع هذه الوظيفة من بني صوفة بالقوّة، واحتفط بها لنفسه ولأحفاده من بعده<sup>m</sup>.

فحيازة هذه الوظيفة تعني أنَّ قصي نال شرفًا كبيراً وموقعًا ريلديًّا لما لذلك

- (۱) ينظر الدكتور علي معطي، التاريخ السياسي والعسكري لدولة المدينة في عهد الرسول
   شه مؤسسة المعارف بيروت:٢١.
   (۲) لسان العرب(صوف).
  - (٣) التاريخ السياسي والعسكري لدولة المدينة في عهد الرسول (٣).

شرط الحضارة ودولة قريش ....... من تأثير في نفوس جماهير العرب التي كانت تحج البيت وتعظمه.

وكان قصبيّ جدّ النبيّ ﷺ بطلاً قومياً وتاريخياً، أثار انتباه الإمبراطورية البيزنطية والساسانية في حينها، وقد استنبط الدكتور خالد العسلي بأنّ الأمير العربي امرؤ القيس الذي عرفه الروم البيزنطيون كشخصية قوية ذات بعد عالمي هو نفسه قصيّ جدّ النبيّ ﷺ فيقول: إنّ قصي كما يروي حمزة الأصفهاني عاش في زمن فيروز ٤٥٧–٤٨٢م.

وتخبرنا المصلار البيزنطية بأنّه في زمن الإمبراطور البيزنطي ليو٤٥-٤٧٤ م كمان همناك أمير عربي اسمه امرؤ القيس، حالف البيزنطيين وأطلق عليه لقب فيلارخ (Phylarch)، وكان قبل ذلك في حلف مع الملك الساساني، ولسبب لم تشر إليه المصلار قرر ترك الملك الساساني، وبعد أن قام بعمليات حربية جريئة في شمل الجزيرة العربية جلبت انتباه البيزنطيين ممّا حداهم على التحالف معه، وذلك لامتلاكه قوة عسكرية ونفوذ سياسي.

وقـد أثمـر الـتفاوض مـع امرؤ القيس من التحالف معه حيث دعي إلى القسـطنطينية سنة ٤٧٣م ومنحه ليو(Leo) في السنة نفسها لقب فيلارخ، ومن ثمَّ ترك البيزنطيين ورحل إلى الجنوب.

ومن هذا يصل الدكتور خالد العسلي أنَّ هذا الأمير المشار له هو عينه قصي جد النبي علي فيقول: وهكذا يمكن أن نفترض أنَّ امرؤ القيس المذكور أعلاه هو نفسه، لأنّه عاش في الفترة نفسها التي عاشها قصي وفي المنطقة الجغرافية منها، حيث كان قصي في شمل الجزيرة من أشراف الشام إلى سرغ ومادونها، ليس بعيداً عن تبوك، وهي واليرموك والجابية والرمادة متصلة، علماً بأنَّ المصادر العربية كما أشرنا سابقاً جعلت من قصي بطلاً أعاد الحياة إلى مكّة، وأصبح سيّدها، وذاك بمساعدة البيزنطيين كما ذكر ابن قتيبة، أو بمساعدة قبيلة قضاعة، التي كانت تسكن في أراضي تحت النفوذ البيزنطي. ١٠٨ ...... اثر الرسول المعطفى تماثر في التكوين الحضاري والمعطفى تماثر في التكوين الحضاري والم السم وعلى هذا يمكن أن نفترض أنّ أمرأ القيس هو نفسه قصي وأن اسم أمرئ القيس في المصادر البيز نطية ما هو إلاّ تحريف لاسم أمير قصي في المصادر العربية<sup>(1)</sup>.

وشخصية مهمة لعبت دوراً سياسياً كبيراً في جزيرة العرب كقصي، تدفع الباحثين إلى إسـناد دور امرئ القيس إلى قصيٌ نفسه لخلوٌ الجزيرة من شخص قوي يضاهي شخصية جدً النبيَّ ﷺ قصي.

ويسأل القارئ: من هو قصيً؟

وقصيِّ اسمه زيد وكان يُلقَّب بالجمَّع، لأنه جمع قبائل قريش بعد ما كانوا في الجحبل والشعاب، وإنّما سمَّي قصيًّا لأنَّ أمَّه فاطمة بنت سعد بن سنبل الأزدية مـن أزد شـنوءة، تزوّجها بعد أبيه كلاب<sup>(")</sup>ربيعة بن حزام بن سعد بن

دراسات في تاريخ العرب٢: ١١ منشورات وزارة الثقافة بغداد.

(٢) وكلاب أبوقصي ينتسب إلى مرة بن مضر بن نزار بن معد بن عدنان. وقل ابن دريد: قصي تصغيرقاص، واسمه زيد، وإنّما سمي قصياً لأنّه قصا عن قومه فكان في بني عذرة مع أخيه لأمّه، وكلاب مصدر كالبته مكالبة وكلاباً.. بن مرّة، ومرّة اسم شجرة... ابن كعب..ابن لؤي ، واشتقاق لؤيّ من أشياء إمّا تصغير لواء الجيش أوتصغير لوى الرمل، أو تصغير لأى تقديره لعى، وهو الثور الوحشي..ابن غالب.. ابن فهر، والفهر: الحجر الأملس يملأ الكفّ أو نحوه..ابن مالك.. ابن النّضر، وهو أبو جميع قريش.. ابن كنانة. والكنانة: كنانة النّبل. ابن خريةة مواشتقاق خرية من الخزم، والخزم: شجر له لحاء يفتل منه حجل، الواحدة خرمة، وخرية تصغير خرمة ابن مدركة، والمن مدركة عمرو.. واشتقاق مدركة من أدرك يدرك إدراكاً، أي لحق.. ابن النصر، يكن أن يكون اشتقاق اليامى من قولم، ينس ييئس يأساً، ثم أو مخلوا على الياس الألف واللام. ويكن أن يكون من قولم رجل أليس من قوم ليس، أي أدخلوا على الياس الألف واللام. ويكن أن يكون من قولم رجل أليس من قوم ليس، أي شجاع.. ابن مضر، واشتقاق مضر من اللبن المضير وهوالحامض.. ابن نزار، واشتقاق نزار من الشيء النزر، واشتقاق منور من الم مرحين أن يكون من قولم رجل أليس من قوم ليس، أي أدخلوا على الياس الألف واللام. ويكن أن يكون من قولم رجل أليس من قولم ينس يئس يأماً، ثم أدخلوا على الياس الألف واللام. ويكن أن يكون من قولم رجل أليس من قولم ين ينس يأمر أن من المحياء. ابن مضر، واشتقاق مضر من اللبن المضير وهوالحامض.. ابن نزار، واشتقاق نزار أدخلوا على الياس الألف واللام. ويكن أن يكون من قولم رجل أليس من قولم ينس يئس يأماً من العدلد وإما أن يكون من الك. ابن معلم ، واشتقاق معدً من شيئين إما أن يكون مفعل من

ولًّا صار إلى مكَّة تزوَّج إلى خليل بن الحبشيَّة الخزاعيَّ ابنته حيُّي، وكان خليل يلي أمر الكعبة، وعظم أمر قصيَّ حتَّى استخلص البيت من خزاعة وحاربهم وأجلاهم عن الحرم وصارت إليه السدانة والوفادة والسقاية، وجم قبائل قريش وكانت متفرقة<sup>(۱)</sup>، وهكذا كانت بداية قصي بداية قيادية تحمل طموحات كبيرة.

فمن سنين عمره الأولى بدأ كفاحه وتفكيره الطموح لأن يأخذ موقعاً ويكتسب قوّة اجتماعية وسياسية في الجزيرة العربية، وتجلّى هذا حين بدأ يبسط نفوذه عملى بيت الله الحرام، ومن ثمّ خطوته اللاحقة بتجميع القبائل القرشية وترتيب اتحاد قبلي بينها أكسبها قوّة سياسية خطيرة لها انعكاساتها في الأحداث اللاحقة من تاريخها.

وقــد لعبت قريش<sup>00</sup>دوراً كبيراً في تاريخ الإسلام وفي الأحداث التي تلت

١١٠ --------- الدعمين المعملي علي في التكوين المعملي المعرشي أو الكتلة المعرشية.

ولم تكن مكمة غائبة عن التاريخ الحضاري البعيد، فلقد ظهرت مكمّة كبلنة أو كقرية كبيرة منذ زمن بعيد، ربّما قبل الميلاد بألف من السنين، وبزغت مع استثمارها لموقعها الفريد في نقطة تكلا تتوسّط طريق التجارة القديم بين اليمن والشام، وازدهرت كمركز مالي هام مستفيدة من موقفها الحيلاي في الصراع الفارسي البيزنطي المستعر خلال الألف الأولى قبل الميلاد ومن انهيار الدولة المعينية اليمنية عند مدخل البحر الأحمر، وأكّدت مكانتها الدينية الراسخة الموغلة في القدم مركزها كعاصمة، أو شبه ذلك، لمعظم شبه الجزيرة<sup>(1)</sup>.

وارتـباط مكّـة بقبـيلة قريش يعود إلى التاريخ القريب للإسلام، وبعبارة أخـرى إلى تـاريخ أجـداد النبيّ ﷺ، فهذا العمود هو الذي ضرب بأطنابه بمكّةٍ. وإليه يعود الفضل في منح البعد السياسي والقومي لقبيلة قريش.

ومـا يصـطلح علـيه بعـض الباحـثين مـن القـول بـأنّ دولة قريش التي تأسست وسـط الجزيـرة كانـت لبنـتها هاشمية تؤكّدها مناهج البحث العلمي، يقـول الباحث خليل عبد الكريم: إذا كان قصي هو الذي أرسى حجر الأساس

تخافها، وقيل: سميّت بذلك لتقرشها أي تجمّعها إلى مكّة من حواليها بعد تفرقها في البلاد حين غلب عليها قصيّ بن كلاب، وقيل:سميّت بقريش بن مخلد بن غالب بن فهر كان صلحب عير قريش، فكانوا يقولون: قلمت عير قريش، وخرجت عير قريش وقيل: سميّت بذلك لتجرها وتكسّبها وضربها في البلاد تبتغي الرزق، وقيل: سمّيت بذلك لانهّم كانوا أهل تجارة ولم يكونوا أصحاب ضرع وزرع من قولهم: فلان يتقرّش المل، أي يجمعه. اللسان قريش).

دالمية الميد رجب، الملذ الحجازية، الهيئة المصرية للكتاب.

شرط الحضارة ودولة قريش ......

لدولة قريش فإنَّ هاشاً هو الذي أوضح معالمها وأبرز قسماتها، وظلَّ دورها فعَّ الاَّ حتَّى إنشائهًا على يد حفيده محمد الظلاف، ذلك أنَّ هاشماً كان صاحب نظرة شمولية، بمعنى أنَّ نشاطه المتوتَّب والمتولَّد عن همّة عالية، امتدَ لأكثر من ناحية في تدعيم الدولة التي كانت في طور البروز، فبدأ بالاقتصاد الذي هو عماد أي دولة، فقد حول تجارة مكَّة من الحلية، ذلك أنَّ قريشاً كانوا قوماً تجاراً، وكانت تجارتهم لاتعدو مكّة، إنّما يقدم الأعلجم فيشترون منهم ويتبايعون فيما بينهم ويبيعون من حوله من العرب، فلم يزالوا كذلك حتَّى ذهب هاشم إلى الشام وطلب من قيصر أماناً لقومه، ليقدموا بلاده لتجاراتهم فأجابه لذلك، وكتب من أحياء العرب أخذ من أشرافهم إيلافاً لقومه، يأمنون به عندهم وفي أرضهم من أحياء العرب أخذ من أشرافهم إيلافاً لقومه، يأمنون به عندهم وفي أرضهم من غير حلف، إنّما هو أمان الطريق، واستوفى أخذ ذلك مَّن بين مكة والشام من غير حلف، إنّما هو أمان الطريق، واستوفى أخذ ذلك مَّن بين مكة والشام

وقد أشار القرآن الكريم لهذا الدور في قوله تعالى: ﴿ لِلْمَافَ قُرْشُ لِمَافِهِ مُ مَرْحُلَةُ الشَّتَاء وَالصَيْف ﴾ <sup>(1)</sup> والقرآن الكريم هو النصّ الذي لا شكَّ في صحَته التاريخية، ولذا فهو المصدر الأول لتأكيد رحلة الشتاء والصيف وبهذا النصّ تتأكد مقولة المؤرخين بالدور الهاسمي في هذا التحول الاقتصادي الكبير ويستنبط الباحثون بأن أجداد النبي نقلوا مكّة والمكيين من مرحلة التجارة المحلية إلى مرحلة التجارة العالمية، يقول الباحث فكتور سحّاب: إنّ قريشاً سيّرت على الأقل رحلة في الشتاء ورحلة في الصيف فأجملهما القرآن الكريم بصيغة المفرد ليظهر فضل الله في تمكين تجار مكّة من تسيير الرحلتين معاً، ذلك أنَّ

قريش من القبيلة إلى الدولة ٢٩.

(۲) قریش ۲و۲.

الا المعطفي تمالي في التكوين الحضاري الرسول المعطفي تمالي في التكوين الحضاري الرحلة ين معاً كانتا تعنيان أنَّ مكَّة وسَّعت تجارتها وانتقلت من مرحلة التجارة المحلية التي كانت قائمة على أيَّة حل منذ أزمنة غير معروفة إلى مرحلة التجارة الدولية التي كانت تتطلَّب ربط السوقين: سوق المحيط الهندي وسوق البحر المتوسط بشريان القوافل الصحراوية<sup>(۱)</sup>.

وكانـت الزعامة السياسية والمدنية لعبد المطلب<sup>٣</sup> لاتقلّ شاناً عن زعامة قصيّ وهاشم.

وقد ساد عبد المطَّلب قريشاً وأذعنت له سائر العرب بالسيادة والرياسة، وقد برزت شخصية عبد المطلب السياسية وتأكَّد بعده القومي حينما بعثت العرب وفداً من الأشراف والشعراء إلى سيف بن ذي يزن الملك اليمني لتهنئته لمَّا ظفر بالحبشة، وكان عبد المطَّلب على رأس الوفد<sup>(۳</sup>علاوة على زعامته الدينية والروحية التي ورثها في مكة.

وقـد بلغـت هيـبة عبد المطلب لدرجة أنَّه كان يفرش له بفناء الكعبة لا يفـرش لأحـد غيره، وقد روي عن الصادق الظيَّة أنَّه قال: يحشر عبد المطَّلب يوم

(١) إبلاف قريش: ٢٤٧.
 (٢) عبد المطلب كان اسمه شيبة الحمد بن هاشم، ويقل: شيبة.
 (٢) عبد المطلب كان اسمه شيبة الحمد لأنه ولد وفي رأسه شعرة بيضاء. وقيل: كان لعبد المطلب عشرة أسماء تعرفه بها العرب وملوك القياصرة وملوك العجم وملوك الحبشة. بحار الأنوار٥٥: عشرة أسماء تعرفه بها العرب وملوك القياصرة وملوك العجم وملوك الحبشة. بحار الأنوار٥٥: وقيل: ١٣٨، وهذا يسلم أن شخصية عبد المطلب كانت عالمية لم تكن معروفه على صعيد مكة عشرة أسماء وذكر الصدوق رحمه الله لعبد المطلب العرب. ١٢٥، ومن العجم وملوك العجم وملوك الحبشة. بحار الأنوار٥٥: ١٢٩، وهـذا يسلم أن شخصية عبد المطلب كانت عالمية لم تكن معروفه على صعيد مكة فقط. وذكر المصدوق رحمه الله لعبد المطلب بعض الأسماء التي تؤكد البعد العالمي له ومن هـذه الأسماء: عامر، شيبة الحمـد، سيّد البطحاء، ماقي الحجيج، غيث الورى، حافر زمزم...
 (٢) بحار الأنوار٥١: ١٨٦.

وهـذا الخبر يـلمّح إلى أنّ عـبد المطّلب كان يحمل رسالة تمتد إلى وصايا الأنبـياء أو الأنبـياء أنفسـهم، فقـد روي أنّ عبد المطّلب كان حجّة، وأبو طالب كان وصيّه.

وفي هـذا قـل المجلسـي رحمه الله: اتفقت الإماميّة رضوان الله عليهم على أنَّ والـدي الرسول يَؤْلِلُهُ وكلَّ أجداده إلى آدم الطَّلَمُّ كانوا مسلمين، بل كانوا من الصدّيقين، إمَّا أنبياء مرسلين، أو أوصياء معصومين<sup>m</sup>.

فلـيس من المستبعد أنَّ عبد المطلب كان يتّقي قومه لحهالتهم وإيغالهم في معـتقداتهم الجاهلـية والتي لايمكن زحزحتها إلاَّ بظهور نبيَّ مرسل وثورة عارمة تطيح وتزعزع هذه الثقافة الضالَّة.

وك لا تعامل عبد المطلب مع أبرهة الحبشي المكنّى بأبي يكسوم ما ينبئ عن اتصل بقوى غيبية أطلعته إلى ما يؤول إليه أبرهه وجيشه القوي آنذاك فقد كان أبرهة يروم هدم الكعبة، وما كانت الكعبة تعنى لسيّد العرب وسيّد قريش ولمساعر الناس كلّهم، وإذا بعبد المطّلب يواجه هذا الحدث بهدوء وبدون أيّ إثارة إعلامية وعاطفية، وكأنّه موعود بمن يكفي هذا البيت وأهله من هذا الشرّ الداهم، ويظهر للقارئ من سطور ما روي عن لقاء أبرهة به أثر الاتصل السماوي معه، كما تفيد رواية الصادق الظّلاً القائلة: لمّا قصد أبرهة بن الصباح ملك الحبشة لهدم البيت، تسرّعت الحبشة فأغاروا عليها فأخذوا سرحاً" لعبد المطّلب بن هاشم فجاء عبد المطّلب فاستأذن عليه فأذن له وهو في

- (١) بحار الأنوار١٥: ١٥٧ و١٥٩.
  - (٢) بحار الأنوار١٥: ١١٧.
- (٣) السُّرح: الإبل والغنم. اللسان(سرح).

١١٤ ..... أثر الرمول المصطفى عظة في التكوين الحضاري

قبّة ديباج على سرير له فسلّم عليه فرد أبرهة السلام، وجعل ينظر في وجهه فراقه حسنه وجماله وهيبته، فقل له: هل كان في آبائك مثل هذا النور الذي أراه لك والجمل! قل عبد المطّلب: نعم أيّها الملك، كلّ آبائي كان لهم هذا الجمل والـنور والبهاء، فقل له أبرهة: لقد فقتم فخراً وشرفاً، ويحقّ لك أن تكون سيّد قومك<sup>(1)</sup>ثمَّ أجلسه معه على سريره، وقل لسائس فيله الأعظم، إئتني به يشير إلى فيله، وكمان عظيم الخلق-فجاء به سائسه، وحين قابل وجه عبد المطّلب مسجد له، وأطلق الله لسمانه بالعربية فسلّم على عبد المطّلب، فلمّا رأى الملك فتيم جئت؟ فقد بلغني سحراً، فقل: ردّوا الفيل إلى مكانه، ثمّ قل لعبد المطّلب: فيم جئت؟ فقد بلغني سخاؤك وكرمك وفضلك ورأيت من هيبتك وجمالك وجلالك ما يقتضي أن أنظر في حاجتك، فسلني ماشئت، وهو يرى أنّه يساله في وجلالك ما يقتضي أن أنظر في حاجتك، فسلني ماشئت، وهو يرى أنّه يساله في

(١) الظاهر أنّ عبد المطلب فاوض الحبشيين على عدم مهاجمة البيت الحرام ولمّا لم يجد بداً من استجابتهم سلّ أبرهة أن يرد إبله التي اغتصبها جنوده، وكانت إبله حينذاك جزءاً من الاقتصد العام لكّة فبها تطفأ النائرة ويطعم الضيف وتدفع الديات، فإبقاؤها بيد جنوده يعنى حدوث خلل كبير في اقتصاد مكة وحياتها، لما لعبد المطلب من موقع ديني وسياسي كبير له تأثير في اقتصداد مكّة وفي هذه القضية: يقول المؤرخ خالد العسلي: إنّ الروايات العربية حول إبل عبد المطلب غير صحيحة، إذ لا يعقل أن يفاوض عبد المطلب عن نفسه ويهمل أو يتجاهل مصلح وممتلكات قومه، علماً أنّ عبد المطلب كان أحد سادات مكة وأنّ لدينا رواية تذكر أنّ عبد المطلب ذهب مع وفد من شخصيات مكّة لماوض الجيشي وعرضوا عليه ثلث أموال تهامة على أن يرجع عنهم ولا يهدم البيت فأبي. ثمّ يقول: وربمًا كنا عبد المطلب يريد أن يضمن حقوقاً أكثر لأهل مكّة، وأن موقفه في الفاوضات كان مشرفاً، على الرغم ممن عدم نجاحه، بحيث أنّه بعد أن فشلت الحملة زادت مكانة عبد المطلب عند أهلها.

دراسات في تساريخ العسوب : ٢٣٦.وظاهس قول أبرهة لعبد الطّلب: بلغني سخاؤك وكرمك وفضلك يؤيّد ما ذهب إليه العسلي من تفاوض سابق لهذا اللقاء معه، فمن المؤكّد أنّ أسماء المفاوضين تعرض على الملك ويتمّ التعريف بهم.

فقل عبد المطَّلب لغلمانه: ادعوا إليَّ ابني، فجيء بعبد الله أب النبيَ يَتَلَقُهُ فلمًا أقبل إليه قل: إذهب يا بنيَّ حتَّى تصعد أباقبيس، ثمَّ اضرب ببصرك ناحية البحر، فانظر أيَّ شيء يجيء من هنك وخبَّرني به، فصعد عبد الله أباقبيس فما لبث أن جاءت طير أبابيل مثل السيل والليل، فجاء عبد الله إلى أبيه فأخبره الخبر، فقل: انظر يا بنيَّ ما يكون من أمرها بعد فأخبرني به، فنظرها فإذا هي قد أخذت نحو عسكر الحبشة فأخبر عبد المطلب بذلك، فخرج عبد المطّلب وهو يقول: يا أهل مكَّة اخرجوا إلى العسكر فخذوا غنائمكم...<sup>(1)</sup>.

فانستظار عسبد المطَّلب لطيور السماء هو وعد ربَّاني علم به عبد المطلب عسن طـريق مــن طرق السماء كان مفتوحاً له كحجة من حجج الله في الأرض، إضافة إلى بصيرته وعلمه بالأمور، لما كان يمتلك من عقل راجح وإدراك ووعي.

الأمالي للشيخ المفيد: ١٨٤، بحار الأنوار ١٥٠. ١٣٠.

١١٦ ..... ١١٢ ..... أثر الرسول المعطفي ﷺ في التكوين الحضاري

وكانـت الأخبار والمواقف التي تنسب إلى عبد المطلب تضاهي ما كان يجري عملى سيرة الأنبياء للتك كقصه النذر الذي نذره عبد المطلب لما تعلَّق بحلقة بأب الكعبة فإنَّه دعا الله عزوجلَّ أن يرزقه عشر بنين، ونذر لله عزَّوجلَّ أن يذبح واحداً منهم متى أجاب الله دعوته، فلمَّا بلغوا عشرة قال: قد وفي الله تعالى لسي فلأفينٌ لله عـزوجلَّ فأدخل ولده الكعبة وأسهم بينهم، فخرج سهم عـبد الله أبـي رسول الله عليه، وكان أحبَّ ولده إليه ثمَّ أجالها ثانية فخرج سهم عـبد الله ثـمَّ أجالهـا ثالـثة، فخـرج سهم عبد الله فأخذه وحبسه وعزم على ذبحه فاجتمعمت قريش ومنعته من ذلك، واجتمع نساء عبد المطلب يبكين ويصحن، فقالت له ابنته عاتكة: يا أبتله أعذر فيما بينك وبين الله عزُّوجل في قتل ابنك، قل : وكيف أعدر يا بنيَّة فإنك مباركة؟ قالت: اعمد على تلك السوائم التي لك في الحوم فاضرب بالقداح على ابنك وعلى الإبل واعط ربَّك حتَّى يوضى، فبعث عبد المطلب إلى إبله فأحضرها وعزل منها عشراً، وضرب بالسهام فخرج سهم عبد الله، فما زال ينزيد عشراً عشراً حتّى بلغت مائة، فضرب فخرج السبهم عملي الإبل، فكبَّرت قريش تكمبيرة ارتجَّت لها جبل تهامة، فقل عبد المطلب: لا حتّى أضرب بالقداح ثلاث مرات، فضرب ثلاثاً كلِّ ذلك يخرج الســهم عــلى الإبـل، فلمًا كان في الثالثة اجتذبه الزبير وأبو طالب وأخواتهما من تحت رجليه، فحملوه وقد انسلخت جلنة خلَّه الذي كان على الأرض وأقـبلوا يـرفعونه ويقـبّلونه ويمسحون عنه التراب، وأمر عبد المطّلب أن تنحر الإبل بالحَزْورة''، ولايمنع أحد منها... .

قــل الرضــا الظلام: ولو لا أنَّ عبد المطَّلب كان حجَّة، وأنَّ عزمه على ذبح \_\_\_\_\_\_

(١) الحَزْورة: المكان الغليظ والتل الصغير، وهو هنا موضع بمكّة. اللسان (حزر).

شرط الحضارة ودولة قريش ...... ابـنه عـبد الله شبيه بعزم إبراهيم الظلا،على ذبح ابنه إسماعيل الظلا، لما افتخر النبيَّ ﷺ بالانتساب إليهما لأجل أنَّهما الذبيحان في قوله صلى الله عليه وآله: أنا ابن الذبيحين<sup>(۱)</sup>.

ولعـبد المطلـب إشـارة في القـرآن الكـريم كما روي عن ابن عبّاس في تفسير قوله تعالى: ﴿ **وَوَجَدَكَضَاًا فَهَدَى﴾** <sup>(1)</sup>بانّه لمّا ضلّ النبيّ ﷺ وهو صغير في شعاب مكّة رآه أبو جهل فردّه إلى جدّه عبد المطلب فمنّ الله عليه بذلك<sup>(1)</sup>.

وكانت التشريعات التي وضعها عبد المطلب جد النبي يتلة تعكس الوعي المدني المتقدّم الذي اتصف به هذا الشخص العارف بالأوضاع الخاصة للمجتمعات، فحين شرع تحريم نساء الآباء على الأبناء وضع أساساً متيناً للمجتمع العربي آنذاك الذي كان يستهين بدور الآب الريادي ولا يضع له حرمة حين تعرض زوجته كمتاع رخيص للابن، وكان للمشروع الإروائي الكبير آنذاك، وهو حضر بئر زمزم، من أثر في عمارة وتقدّم مكّة وازدهارها الاقتصادي والسياحي،ووضع قانون الديات الجزائي، وتشريع شعيرة الطواف في الحج، وكلّها تشريعات حضارية سبقت زمنها.

وقـد أخـبر الـنبيّ ﷺ علـيًّا اللغة بهـذه التشـريعات التي أقرّها الإسلام ضمن قوانينه العامة التي تلائم كلّ المجتمعات البشرية.

حيث قل له: يا علي، إنَّ عبد المطَّلب سنَّ في الجاهلية خمس سنن أجراها

- (١) عيون أخبار الرضا١٢١١: ط رضا مشهدي، البحار١٥: ١٢٨.
  - (۲) الضحی.۷
  - (٣) تفسير القرطبي٢٠: ٩٧.

| ١٨ سيسيسيسيسيسيسيسيسيسيسيسيسيسين أثر الرسول المصطفى عظي في التكوين الحضاري                                                                                 |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الله عُزَّوجل له في الإسلام : حرَّم نساء الآباء على الأبناء فأنزل الله عزَّوجل                                                                             |
| الله عزّوجل له في الإسلام : حرّم نساء الآباء على الأبناء فأنزل الله عزّوجل<br>ووَلاَ تَعْكِحُواْ مَا تَحْكَمَ أَبَاؤُكُمُ مِنَ الْسِمَاء ( <sup>()</sup> . |
| ووجـد كـنزأ فأخرج منه الخمس وتصدّق به فأنزل الله عزّوجل:﴿ وَإَعْلَمُوا                                                                                     |
| أَمَا غَيْنُتُ مِن شَيْءٍ فَأَنَ لِلهِ حُسُبَهِ ".                                                                                                         |
| ولمَّا حفر زمزم سمَّاها سقاية الحاج، فأنزل الله تبارك وتعالى: ﴿ أَجَعُلْتُحُسِقَايَمُ                                                                      |
| الْحَاج وَعِمَام ٱلْتَسْجِدِ الْحَرَام حَكَنْ آتَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِي ".                                                                     |
| وسنَّ في القتل مائة من الإبل، فأجرى الله عزَّوجلَّ ذلك في الإسلام.                                                                                         |
| ولم يكن للطبواف عدد عند قريش فسنَّ لهم عبد المطلب سبعة أشواط                                                                                               |

فأجرى الله عزّوجلّ ذلك في الإسلام<sup>(\*)</sup>.

•

(۱) النساء:۲۲.

•

- (٢) الأنفل:٤١.
- (۳) التوبة ۱۹.
- ٤٤٠ الخصل للصدوق: ٢٦٢-٩، مكارم الأخلاق: ٤٤٠.

## اليمن والحضارة

يك لا يتفق الباحثون ب أنَّ مدنية وحضارة الأمّة تعبّر بالضرورة عن منجزات أبنائها في الأعمل الفنية والعمرانية والعلمية، وتدخل نشاطات الإنسان وعطاءات الإبداعية فيها، والأفك ار والأداب والفنون والكتب هي الجانب النظري فيها، وتأخذ العمارة والبناء والهندسة وغيرها جانب الحضارة التطبيقي، فالرسّام يضع بفنه معالم مدينة جيلة غير موجودة في الواقع، ويأتي دور المهندس المعمار الذي يستوحي من هذه الفنون، فيقوم بتشييد مدينة حديثة، فهنا تنشأ لوحة حضارية جانبها النظري الفنّان، وجانبها التطبيقي المهندس المذي صمّم هذه المدينة ووضع لها خريطة في الواقع، فتدخل في تاريخ الحضارة أو المدنية لدى البعض، فعلى هذا الأساس لم تحرم الشعوب والأمم من ملامح الحضارة والمدنية، ولكن تتفاوت درجتها وأهميتها طبقاً للمعايير العلمية الوضوعة في دراسة الحضارات، ومن هذا الاعتبار كان الالتفات إلى تاريخ الأمم الوضوعة في دراسة الحضارات، ومن هذا الإعتبار كان الالتفات إلى تاريخ الممية الموضوعة في دراسة الحضارات، ومن هذا الميتبها طبقاً للمعايير العلمية الموضوعة في دراسة الحضارات، ومن هذا الاعتبار كان الالتفات إلى تاريخ الأمم الموضوعة في دراسة الحضارات، ومن هذا الاعتبار كان الالتفات إلى تاريخ المامية الموضوعة في دراسة الحضارات، ومن هذا الميتبار كان الالتفات إلى تاريخ الأمم الموضوعة في دراسة الحضارات، ومن هذا الاعتبار كان الالتفات إلى تاريخ المام الوضوعة في دراسة الحضارات، ومن هذا الاعتبار كان الالتفات إلى تاريخ المامية الوضوعة في دراسة الحضارات، ومن هذا الاعتبار كان الالتفات إلى تاريخ المامية الوضوعة في دراسة الحضارات، ومن هذا الاعتبار كان الالتفات إلى تاريخ المام الوضوعة في دراسة الحضارات، ومن هذا الاعتبار كان الالتفات إلى تاريخ المام المام الوضوعة في دراسة الحضارات، ومن هذا الاعتبار كان الالتفات إلى تاريخ الأمة مان الأم

وعليه يتّصل مفهوم الحضارة بدرجة معيّنة بالتطور الاجتماعي، وقد يرتدي طابعاً قيمياً يجري على أساسه التفريق بين شعوب متحضّرة وأخرى غير متحضّرة، وعليه يمكن ربط الحيلة المتحضرة بظاهرة التملّن وتطوّر المدن، فيجري تحليل الانتقل من الحياة الفلاّحية إلى الحضارة المدنية، للتدليل على كيفيات اندماج الأولى في الثانية<sup>(1)</sup>.

ینظر مفاتیح العلوم الإنسانیة:۱۷ رقم ۵۷۳.

١٢٠ ..... ١٢٠ من المعطفي علي في التكوين الحضاري

ف القول ب أنّ المجتمعات الصناعية هي مجتمعات متحضرة، بناء على تطور حياة الإنسان بالنسبة للزمن الراهن، تبدو نظرية ناقصة وفاقدة لحسّها التاريخي، لأنّ الـزراعة في فترات زمنية متفرقة كانت معلماً مدنياً، وعليه فلا يمكن لـنا سلب الصفة الحضارية للمجتمعات الزراعية، التي كانت في فترة زمنية متحضرة قياساً إلى حياة البداوة والارتحل التي كانت تعيشها مجموعة من الـناس، ولكـن المظاهر الحضارية المعاصرة التي تطبع المدن الصناعية بطابعها تجعل المجتمعات الزراعية تأخذ درجة أدنى في سلّم الحضارة.

وحكت لمنا قصّة الحضارة البشرية عن حضارة زراعية عظيمة عرفت في الشرق هي حضارة اليمن، حيث تمكّن العقل اليمني من إنجار أروع مشروع في الهندسة الزراعية للاستفادة من الطبيعة والمتحكم فيها لدرجة أنّ القرآن الكريم أشار إلى هذه الحضارة بقوله تعالى: وكَدْ كَانَ لَسَيَّا في مَسْحَهُ وَآيَة جَنَبَانِ عَن مَعْن وَسْمَال كُوا من مَنْ في مَرْحَكُ وَاشْحَكُم وَالْهُ لَدُهُ طَيْبَة وَمَ بَكْفُور فَأَعْرَضُوا فَأَمْ سُلْنَا عَلَيْهُ مُسْيَلُ الْمَرِمَ وَبَدَلْنَاهُ مَعْن مِحَانَ مُوا لَهُ مُدَوًا لَعْ وَا

وقد اعتبر المؤرخون أنَّ عرب اليمن أوَّل من أنشأ الخزانات وهي السدود وقد تعددت كثيراً في بلادهم حتَّى أنَّ الهمداني ذكر في يحصب العليا من مخاليف اليمن، ثمانين سدًّا، وأشهرها سدَّ مأرب الشهير الذي جاء ذكره في القرآن الكريم<sup>(1)</sup>.

- (۱) سبا: ۱۵–۱۲.
- (٢) الدكتور حسن سليمان، تاريخ اليمن السياسي في العصر الإسلامي، ط الجمع العلمي العراقي ١٩٦٩: ٣٩.

اليمن والحضارة ...... ١٢١

ممّـا أدّى إلى تطوّر اقتصاد اليمن، وقد أدّى النشاط الاقتصادي دوره في الــتطور الاجــتماعي والحضـاري في عصـور قديمــة ســابقة، وتمــثّل في نشـوء مسـتوطنات ومراكـز حضـارية مـتطورة تسـمّيها المصـادر مدناً مثل الجند وجباً وجيشـان ومنكث وذمار ورداع وحصى وصنعاء وعدن، وتذكر المصادر أيضاً أنّ سكّانها خلـيط، ولابـدّ أنّ هـذا الخلـيط نـاتج عـن تطـوّر النشاط الاقتصادي والاستخدام الواسع للأيدي العاملة<sup>(۱)</sup>.

فكانت حواضر اليمن لذلك مستقرّة وقابلة للتطوّر الصناعي والتجاري، وقد سجّل القرآن الكريم الأهمية الاقتصادية لليمن آنذاك باعتبارها مركزاً كبيراً من مراكز التجارة العالمية كما يفهم من قوله تعالى: فو الملاف قُرَش الماف مرخلة الشتاء والميّف فلّعبد وا مربّ هذا البيت الذي أطعته من مو جوراً مم من ألف مرخلة الشتاء والعيّف فلّعبد وا مربّ هذا البيت الذي أطعته من بحُوج والمته من تحوف من من عراك والميت التجارة العالمية كما يفهم من قوله تعالى: جُوج والمته من تحوف من من عيث كان القرشيون يرحلون رحلتين رحلة الشتاء إلى اليمن ورحلة الصيف إلى الشام، وكانت التجارة العالمية آنذاك بيد اليمنين وظفار والجشة وواردات الهند إلى الشام ومصر، ثمّ انحطّ اليمنيون وحلّ علّهم في القبض على ناحية التجارة عرب الحجاز» وأبرز ذلك القرآن الكريم في مورة قريش مبيّناً نشاطهم التجاري المسمّي إيلاف، والإيلاف: هو حماية قوافل قريش وتجاراتها، وهو ضرب من المل يدفع طواعية كهدايا أو منح لرؤساء القبائل التي تمرّ بحرمها القوافل التجارية القرشية.

- (١) نزار الحديثي، أهل اليمن في صدر الإسلام، المؤسسة العربية للدراسات والنشر:٤٦.
  - (۲) سورة قريش.
  - (٣) تاريخ اليمن السياسي في العصر الإسلامي.٤٧

ويصف الباحث فكتور سحاب أثر هذا الإيلاف عملى مجتمع مكَّة وحياتها الاقتصلاية فيقول: كان تنظيم القوافل في مواقيتها المعلومة يحدث حُمَّى في الجمهـور المتجمَّع في سـلحات مكَّـة وجوارها، وكانت قافلة البضاعة تُدعى لطيمة، وقافلة الأطعمة تُدعى ركاباً.

وأمّا رحليها وعودتها فكانا حدثين يهتم لها الناس، لأنَّ قُطَّان مكة كانوا جميعاً منخرطين على نحو أو آخر بتجارة القوافل بل إنَّ القافلة كانت تظلَّ على اتصل بحكة طول الطريق، بواسطة بريد بدوي لا ينقطع رواحه وغُدوً، وكانت القوافل إلى الشام تُلزم أسوافاً رسمية معيَّنة في بعض المدن إذ كانت الإدارة البيزنطية تجير كلَّ الـتجارة الأجنبية على ارتياد الأمكنة المخصصة بالغرض، ليتظلَّ قيد الرقابة المنشودة، وكان غرض هذه الرقابة جباية الضرائب وحصر التجارة بأصحاب الامتياز فيها<sup>(٢)</sup> وبهذا نصل إلى حقيقة تاريخية مهمة أنَّ الإيلاف كان له بعد عالي إقليمي أسهم في تنشيط الاقتصاد العالي أيضاً إضافة إلى اقتصاد مكّة والمنطقة الإقليمية ويرى الباحث أحد صالح العلي بانً أشر الإيلاف بعد ظهور الني تظلي قد أخذ بعداً أوسع حيث يقول: وتحقق دولة الإسلام أهداف الإيلاف بتأمين السلم والاستقرار وتيسير سير القوافل

 (۱) ينظر خليل عبد الكريم، قريش من القبيلة إلى الدولة المركزية، سينا للنشر مصر،: ۲۱ و ۲۲و١٨٤.

(۲) إيلاف قريش: ۲۰۱.

اليمن والحضارة .....

والـتجارات، وتثبيـت التناسـق بيـنها، وقد توسعت هذه الأغراض لتشمل كافـة القـبائل المنضـوية في دولـة الإسـلام، كمـا أنَّ التنسيق والتعاون امتدً إلى مخـتلف جوانـب الحـيلة العامة، فأصبحت أغراضه سياسية عقائدية واسعة دون الاقتصار على الأغراض التجارية<sup>(۱)</sup>.

وكمان أصحاب الإيملاف المشمارله في القمرآن الكريم أربعة إخوة:هاشم وعبد شمس والمطَّلب ونوفل بنو عبد مناف.

فامًا هاشم فإنّه كان يؤلّف ملك الشام، أي يأخذ منه حبلاً وعهداً يأمن به في تجارته إلى الشام.

وعـبد شمـس كــان يؤلّـف إلى الحبشـة ، والمطّلـب إلى اليمن، ونوفل إلى فارس، فكان هؤلاء يسمّون الجيرين<sup>m</sup>.

وهدنه الحركة المتجارية العللية المتوجهة من وإلى اليمن والتي شكّل القرشيون طرفاً رئيسياً فيها لذا احتفظ أهل اليمن بعلاقات وثيقة مع أهل مكّة الذين أمنوا بالإيلاف سير القوافل من اليمن إلى بلاد الشام، وقد أسهم كثير من رجل مكّة المبارزين في تنظيم التجارة وتنميتها مع اليمن، وكوّنوا علاقات طيّبة مع أهل اليمن، فتزوّج عدد من المكّين بنساء من أهل اليمن<sup>m</sup>، وكلّ هله العلاقات أدّت إلى نمو الشخصية اليمانية وامتلائها بالأفكار والمثقافات كمحصل طبيعي للماس والاحتكاك الحضاري، عاً أفرز تكويناً

- (١) دولة الرسول في المدينة: ٤٤٢.
  - (٢) تفسير القرطبي ٢٠٤ ٢٠٤.
- (٣) دولة الرسول في المدينة: ٤٧٤.

غير أنَّ أهمل السيمن سمعموا بالدين الإسلامي ووصلتهم أخبار الرسول في الحجماز من اليمانيين المقيمين في مكة والمدينة والطائف، أو من التجّار الذين يترددون على اليمن أو من الذين يزورون المدينة من أهل اليمن<sup>(۱)</sup>.

وأهل اليمن حضر من أقدم أزمانهم، ولذلك لم يطلق عليهم اسم العرب قديماً، لأنّه كان يراد به البدو، على الإجمل، فهم أهل مدن وقصور ومحافد<sup>(۲)</sup>وهياكل وأثناث ورياش لبسوا الخزّ وافترشوا الحرير واقتنوا آنية الذهب والفضّة، واغترسوا الحدائق والبساتين، قل أغاثر سيدس: للسبايين في منازلهم ما يفوق التصديق، من الآنية والأوعية على اختلاف أشكالها من الفضّة والذهب، وعندهم الأسرّة والموائد من الفضّة، والرياش من أفخر الأنسجة وأغلاها.

قصورهم قائمة على الأساطين المحلاّة بالذهب أو المزينة بالفضّة يعلّقون عـلى أفاريـز<sup>00</sup>مـنازلهم وأبوابها صحائف الذهب مرصّعة بالجوهر، ويبذلون في

(١) نزار عبد اللطيف الحديثي، أهل اليمن في صدر الإسلام،٩٩.
 (٢) الحفد: الوشي، ومحافد الثوب وشيه واحدها محفد ينظر اللسان «حفد).
 (٣) الإفريـز: ما أشـرف خارجـاً عـن البـناء، أو السقيفة تشرع فوق باب الدار، ويقال لها:
 الطنف اللسان.(طنف) و(فرز).

وقـد سمّيـت بـلاد الـيمن قدِيماً بأسماء تدلّ على أنّها كانت في حقبة من تاريخها ذات حضارة يافعة ومزدهرة.

فقد ذكرتها الـتوراة باسـم العربية الغنية، وسمَّاهما الـرومان العربية السعيدة، وسمَّاها الفراعنة البلاد المقدَّسة.

وذكرها الإخباريون باسم بلاد القصور، كما سمّاها اليونانيون Arabia Feley وهمي بـلاد اليمن التي تُسمّى الأرض الخضراء أو البلاد السعيدة التي قامت فيها حضارة سبأ ومعين<sup>(۱)</sup>.

وكان اليمانيون أهل تملك ودولة لاتقلّ عن دول معاصريهم في آشور وفينيقية ومصر وفارس، فابتنوا المدن وشادوا القصور والهياكل وتبسطوا في العيش مثلهم، ولكن تمدّنهم لم يكن حربياً كتمدّن الأشوريين والفرس والمصريين بل كان تجارياً كتمدّن الفينيقيين.

فكانوا واسطة التجارة بين الشرق والغرب والشمل والجنوب في عهد ذلك الـتمدّن، فـانقطعوا لأعمالهم وتفرغوا لاستثمار أرضهم، بغرس الحبوب، وحفـر المـناجم، واصطناع العطـور والأطـياب، وركـوب القوافـل في القفـار، والسـفن في الـبحار لـنقل السلع، وتوالت أجيل منهم كانوا هم وحدهم تجار

(۱) جرجي زيدان، العرب قبل الإسلام:۲۱۰.
 (۲) الدكتور حسن سليمان محمود، تباريخ اليمن السياسي في العصر الإسلامي، المجمع العلمي العراقي بغداد:۱۰۱.

١٣٦ -------- الروا المعطفي علي في التكوين الحضاري العطفي المعطفي التكوين الحضاري العماري العماري العماري العماري وقد تعاصروا حيناً وتعاونوا على ذلك دهراً طويلاً<sup>(١)</sup>.

وهـذا الاستعداد الحضاري أهّلهم لاستقبل رجل المدنية والحضارة الإمام علي بن أبي طالب الللہ الذي أرسله النبيّ ﷺ نائباً عنه ومبشراً بالإسلام.

وبشكل عـام تكـون صورة المجتمع اليماني في عصر الرسول على عبارة عن خليط وكـيانات قبلية وسياسية وأفراد تتوزعهم وتتقاسمهم أهواء ومصالح متضاربة يصعب على جاعاتهم الاتفاق والتوادر ممّا أدّى إلى التشاحن ونشوب المنازعات وتفاقم كثير من المشكلات الاجتماعية والسياسية بينهم، وقد نقل علي الملا صورة من هـذا المجتمع المدني الذي تتداخل فيه تعقيدات الحضارة ومشكلاتها فقـل: دعاني رمول الله تيك فوجّهني إلى اليمن لأصلح بينهم، فقلت: يا رسول الله إنّهم قوم كثير ولهم سنّ، وأنا شابّ حدث، فقل: يا عليّ إذا صرت بأعـلى عقـبة أفيق فناد بأعلى صوتك: يا شجر يا مدر يا ثرى، محمد رسول الله يقرئكم السلام.

قـل التي فلهبت فـلمًا صرت بأعلى العقبة أشرفت على أهل اليمن فـإذا هـم بأسـرهم مقـبلون نحـوي مشـرعون رمـاحهم، مسـوّون عـلى أسنتهم متنكَّـبون قسيَّهم، شاهرون سلاحهم، فناديت بأعلى صوتي يا شجر، ويا مدر، يا ثرى، محمد رسول الله يقرئكم السلام.

قمل الله: فعلم تعبق شجرة ولا مدرة ولا ثرى إلاً ارتجَّ بصوت واحد: وعملى رسول الله وعليك السلام، واضطربت قوائم القوم، وارتعدت ركبهم،

ینظر جرجي زيدان، العرب قبل الإسلام:۱۸۳.

وكانـت هـناك خـيوط مواصـلات بين أهل اليمن والنبي علي منذ انبثاق الأنـوار السـماوية التي سطعت في الحجاز إلاً أنَّ الاتصل الواسع بين الرسول الله وأهـل الـيمن تمَّ بعد تحرير مكة سنة ٨هـ ، الذي خلق ظروفاً جديدة حيث الله الما الما الما الما ال دخل أهل مكة ومن كنان فيها من أهل اليمن في الإسلام وأصبحت دولته تشمل كلَّ الحجاز ولها حدود مشتركة مع اليمن، علماً بأنَّ الرسول ﷺ لم يقم بعمل استفزازي ضد أهل اليمن كأن يتعرّض للتجارة معها، لذا لم يثر التوسّع في دولة الإسلام مخاوف أهل اليمن، بل الراجح أنَّه أشعرهم بأهمية وضرورة الارتباط به لما في ذلك من منافع مادية غير قليلة، كما أنَّه أصبح يمتلك سلطة واسعة بالإضافة إلى أنَّ أفكار التوحيد كانت منتشرة في اليمن منذ مدَّة قديمة لذلك لم تصطدم معتقداتهم بالدين الجديدة"، ويتحدّث البلاذري عن الوعى المبكّر لأهل اليمن بالقول: لمّا بلغ أهل اليمن ظهور رسول الله علي وعلو حقه أتبته وفودهم فكتب لهم كتاباً بإقبرارهم عملي ما أسلموا عليه من أموالهم وأرضيهم وركبازهم فأسلموا ووجبه إليهم رسله وعماله لتعريفهم شرائع الإسلام وسننه وقبض صدقاتهم وجز رؤوس من أقمام عملي النصرانية واليهودية والجوسية منهم".

وكـان لقبائل اليمن من الاستعداد للقبول والاستجابة لدعوة النبيَّ ﷺ

- أمالي الصدوق:١٨٥ منشورات الأعلمي بيروت.
- (٢) أهل اليمن في صدر الإسلام لنزار الحديثي:١٠٠.
  - (٣) البلدان وقتوحها وأحكامها: ٨١.

قـل البراء: فكنت ممن بقي، فلمّا قدم عليّ اللَّلا صلّى بنا الفجر وبعدها صفّنا صفاً واحداً، ثـمّ تقـدّم بين أيدينا، فحمد الله وأثنى عليه، ثمّ قرأ علينا كـتاب رسـول الله على فأسـلمت همـدان كلّهـا في يوم واحد،وكتب بذلك إلى رسـول الله على، فلما قرأ كتابه خرّ ساجداً ثمّ جلس وقل: السلام على همدان، ثمّ تتابع أهل آليمن على الإسلام ببركة وجود عليّ اللّي بينهم.

وقد استبدَّ حبَّ قبيلة همدان في وجدان عليَّ الطَّظُ فدفعه لأن يقول فيهم شعراً:

ولو أنَّ يوماً كنت بوَّاب جنَّة لقلت لهمدان ادخلوا بسلام<sup>(۱)</sup>.

وذكـر القلقسندي أنَّ عليَّا اللَّيَةُ ذكر اسم الحسن اللَّيَّةُ على المنبر فنهض رجـلُ مـن همـدان، قبـيلة مـن اليمن، وقل: لتروّجنّه إنْ أمهر كثيفاً، وإنْ أولد شريفاً، فقـل عليَّاللَيْةُ:

> (١) ينظر تاريخ اليمن السياسي في العصر الإسلامي ص٥٤، الإصابة ١: ١٤٢. بحارالأنوار ٢١: ٣٦٠وج ٢٨: ١٧. وقد اختلفت رواية هذا البيت في شطره على هذا النحو: فلو كنت بواباً على باب جنّة. ينظر البحار٤٤: ١٧٢.

اليمن والحضارة ......

ولو كنت بوًاباً على باب جنّة لقلت لهمدان ادخلي بسلام<sup>(<sup>1)</sup></sup>. وقد استوثقت أواصر المودّة والمحبّة بين قبيلة همدان وعليّ الظيّلا لأزمنة لاحقة، أنعكست في مواقف الكثير منهم وقد كان سيّد همدان وعظيمها سعيد بن قيس الهمداني ناصراً ومسانداً لعليّ الظيّلا في معاناته السياسية والعسكرية، وقد قل لعليّ الظيّلا حين شكا الظيّلا من تثاقل أصحابه في نصرته: والله لو أمرتنا بللسير إلى قسطنطينيّة وروميّة مشاة حفاة على غير عطاء ولاقوّة ما خالفتك أنا ولا رجلً من قومي<sup>(1)</sup>.

ولا يخفى بأنّ مناطق كثيرة من اليمن تمتّعت بإمكانات اقتصادية وزراعية وحيوانية وصناعية، استغلها السكّان، وبخاصة بعد تطوير نظام الري بالسدود الـذي ساعد على زيادة الإنتاج الاقتصادي وتنوّعه وازدهار التجارة، فقد اقتضى الازدهار الاقتصادي أن يتّجه المجتمع نحو نوع من العمل المتخصص، وزيادة استخدام العبيد في المجتمع على نطاق واسع بسبب الحلجة إلى الأيدي العاملة في عدد من جوانب الحياة الزراعية والصناعية وفي الجيش.

إنَّ قـيمة وأثـر الازدهـار الاقتصادي ليسا في زيادة الثروة فحسب، بل في ظهور أساليب وتنظيمات وطرق عمل جديدة، وكلَّ هذه الظواهر، تنوَّع النشاط الاقتصلدي، العمـل المتخصص، ظهـور العبـيد، الأساليب والتنظيمات، طرق العمـل الجديـدة، لابـدّ أن تحـدث تـأثيراً في البناء الاجتماعي باتجاه تخفيف حدّة النظام القبلي المطلق، وتحوّل الإنسان إلى الاستقرار ونشوء المستوطنات البشرية وظهـور علاقات اجتماعية جديدة، وتبلور صيغ اجتماعية للتجمّع البشري أكثر تماسكاً وانسـجاماً مع ضـرورة استمرار النظام السياسي<sup>m</sup>فلا غرابة لدى هذه

- (١) مآثر الإناقة في معالم الخلافة ١: ١٠٥ ط الكويت وزارة الإعلام. بحار الأنوار ٤٤: ١٧٢.
  - (٢) بحار الأنوار ٢٤: ٢٠.
  - (٣) أهل اليمن في صدر الإسلام،٢٩

وكــان النبيُّ ﷺ يلحظ النفس الحضاري والروح المدنية لأهل اليمن فتراه ﷺ يقول : من أحبّ أهل اليمن فقد أحبّني ، ومن أبغضهم فقد أبغضني<sup>(۱)</sup>.

وكان على إذا دخل عليه أناس من اليمن قل: مرحباً برهط شعيب وأحبار موسى".

وقد بلغ حبّه علم وتقديره لأهل اليمن أن قل :

إنَّ الإيجان يمانٍ ، والحكمة يمانية ، ولمولا الهجرة لكنت امرءاً من أهل اليمن<sup>m</sup>.

ولم تكـن مقولاتـه ﷺ صـادرة إلاَّ عـن عــلم ودرايـة يــدرك فيها أهمية التمدّن الاجتماعي الذي كان طابع الإسلام وغايته.

وقد روي عنه ﷺ أنَّه أشار بيله نحو اليمن فقل:

إنَّ الإيمــان هـهــنا، وإنَّ القسوة وغلظ القلوب في الفدَّادين<sup>(،)</sup>، عند أصول أذناب الإبل حيث يطلع قرن الشيطان<sup>(0)</sup>.

وروى أبـو سلمة أنَّ النبيَّ ﷺ قل: الإيمان يمان والحكمة يمانية، وهم قوم فيهم حياء وضعف ودعاء.

- (1) بحار الأنوار ٢٢٤ ٣٣٣١و.٦٠ ٢٢٤.
  - (٢) بحار الأنوار ٢: ٢٢٢.
- (٢) بحار الأنوار ٦٠: ٢٢٢و٢٢: ٢٢٦.
- ٤) قمل ثعلب: الفدّادون أصحاب الوبر لغلظ أصواتهم وجفائهم. يعني بأصحاب الوبر
  - أهل البادية.اللسان (فند).
  - (٥) كنز العمل١٤: ١٦٨- ١٢٨٢م.

اليمن والخضارة سيبين سينا المستعملين المستعمل المستعمل المستعمل المستعمل المستعمل المستعمل المستعمل المستعمل

وروى ابن جبير بن مطعم عن أبيه قل: كنا مع رسول الله على في مسير له فقل: يطلع عليكم أهل اليمن، كمانهم السحاب هم خير من في الأرض فقل رجل من الأنصار: إلا نحن يا رسول الله ! فقل على كلمة ضعيفة: إلاً أنتم.

وروى عمرو بن مرةً عن خيثمة، قل: سُئل رسول الله ﷺ أيّ الناس خير، فقل ﷺ: أهل اليمن<sup>(۱)</sup>.

وروى ثوبسان مولى رسول الله على أنَّ النبيَّ على قل: أنا عند عقر حوضي أذود عـنه الـناس لأهل اليمن، إنَّي لأضربهم بعصلي حتَّى يرفضَّ عليهم<sup>(1)</sup>أي يسيل<sup>(17</sup>.

ومـن هـذا ما روى ابن عيينة بن حصين قل: عرض رسول الله ﷺ يوماً خـيلاً وعــنده أبي عيينة بن حصين بن حذيفة بن بدر فقل رسول الله ﷺ: أنا أبصر بالخيل منك.

فقل عيبنة: وأنا أبصر بالرجل منك يا رسول الله، فقل النبي على: كيف؟ فقـل: إنَّ خـبر الـرجل الذيـن يضـعون أسـيافهم عـلى عواتقهـم، ويعرضون رمـاحهم عـلى مناكـب خـيولهم مـن أهل نجد، فقل النبي على: كذبت، إنّ خير الـرجل أهـل الـيمن، والإيمـان يمـان وأنا يماني، وأكثر القبائل دخول الجنّة يوم القـيامة مذحج، وحضـرموت خيرمـنٌ بني الحارث بن معاوية حيّ من كنده، إنّ

(۱) المستَف لابن أبي شيبة ٧: ٥٥٢.
 (۲) نفس المصدر ٧: ٤١٤.
 (۳) يقبل: ارفيض اللمع ارفضاضاً وتمرفض سبل وتفرق وتتابع سيلانه وقطرانه لسان العرب(رفض).

ولحـيان: أبـو قبيلة، ومِخْوَس ــ كمنبرــ ومشرح وجمد وأيضعة بنو معدي كـرب الملوك الأربعة الذين لعنهم رسول الله ﷺ ولعن أختهم العمرّدة وفدوا مع الأشعث فأسلموا ثمّ ارتدّوا فقتلوا يوم النُجير".

وقد كمان النبي ﷺ معنياً بتفصيلات الممارسات الحضارية حتّى أنّه كان يُؤَيُّ يفصّل ذلـك أحياناً لأصحابه، فحين وصف ﷺ دخول القبائل في المجتمع الجديد من الحياة المدنية قال: أتتكم الأزد أرقّها قلوباً وأعذبها أفواهاً.

قسيل له: يـا رسـول الله هذه أرقّها قلوباً عرفنا، فلم صارت أعذبها أفواهاً، قل لهم ﷺ: لأنّها كانت تستاك في الجاهلية<sup>٣</sup>.

فاه تمام المنبي على هذا النفس فاه تمام المنبي على هذا النفس الحضاري المذي يملكه المنبي على فقد كمان على نفسه مترجماً للحضارة التي كانت همنك وهمو على محت نموذج للإنسان المتحضر الذي يطرح مرحلة عبور وتجاوز للمرحلة الهمجية للمجتمع البشري.

- (١) بحار الأنوار ٦٠: ٢٣٢ والنُجير: اسم حصن باليمن.
  - (۲) علل الشرائع۲٤۹ باب ۲۲۷.

## الحضارة والقرآن الكريم

يقـول الباحـثون بـأنّ مصـطلح الحضارة كان جديداً على الفكر الغربي، والـذي يظهـر بـأنّ مصـطلح الحضارة كان جديداً على الفكر العربي المدرسي أيضاً.

وترجع اهتماماتهم بـ معـلى الأرجح إلى القرنين الثامن عشر والتاسع عشر، واهـتمامهم بـ ميرجع إلى متطلبات الدرس والبحث النظري المدرسي المنظم.

في حين أنَّ هـذا المصطلح كـان أحـد المفردات التي شغلت بل العرب والمسـلمين، سواء في تحديد مفهومه أو بحث موضوعاته، باعتقاد بعضهم ويقول الدكتور نزار الحديثي: ومن البداية سجَّل مفكَّرونا الأساس النظري الموضوعي والفني لدراسة الحضارة عند ما ربطوا بين الاستقرار والتحضر، واعتبروا الأول أساسـياً في نشـلة الحضـارة دون أن يهملوا ظروفه الطبيعية أو تلك التي تختصّ بطبيعة الإنسان<sup>(0)</sup>.

ويقل: بأنَّ كلمة حضارة دخلت مصطلح العلوم متأخرَّة في الربع الأخير من القرن الـثامن عشر، وأنَّ مدلولها الكامل لم يتَضح على الوجه الأمثل، ولم يستقر مشـتمله الأوفى إلاَّ بعـد ذلـك بكـثير<sup>m</sup>، والمقصود هو المعنى العلمي الاصطلاحي الخاص.

حضارة العراق ج١: ٩١لمقدمة ط دار الحرية بغداد ١٩٨٥.

 (٢) تاريخ الحضارات العام بإشراف موريس كروزيه، منشورات عويدات باريس – بيروت جا: ١٧.

وكان السنبي ﷺ واعـياً لمفهوم الحضارة وقوانينها حين قل: لايبع حاضر لـبادٍ ولايشـتر له<sup>m</sup>، فهـذا الاسـتخدام المـبكر لاصطلاح الحضارة مسجّل باسم الكتاب والسنّة النبوية وغير مسبوق عند البحث والتدقيق.

وقد نوه القرآن الكريم في مواطن من السور إلى صور ومشاهد من الحضارات التي شهدها الإنسان كما في قوله تعالى: و يُعْمَلُونَ لَهُمَا يَشَاء من مُحَامِهِب وَتَمَاثيلُ وَجَفَان كَالُجُوَاب وَقُدُوم مراسيات اعْمَلُوا آلَ دَاوُودَ شُحَتْم وَقَليلٌ مَنْ عَبَادي الشَّحَكُوم في <sup>(1)</sup>، وقورله : ﴿ وَهُوَالَّذِي جَعَلَمَتَكُ مُخَلَف *الأَمْرَض وَمَرَفَعَ بَعْفَكُ مُنْ* فَوْقَ بَعْض دَم جَات <sup>(0)</sup> تنويه لنعمة الحضارة والإعمار، فالدرجات لاتتحقق إلا بجهد يقدمه الإنسان، وتدخل عمارة الإنسان وحضارته ضمن هذه الدرجات، وقد فسَرت بملك الأرض والتصرف بها<sup>(1)</sup>.

وقد هميا الله سبحانه وتعالى عوامل ومسببات الانتفاع من هذه الأرض

(١) الأعراف ٢١٢.
 (٢) وقد فسر العلماء هذه العبارة بالإحاطة والقرب من البحر والميله، وهذا لا ينافي الطابع الحضاري للمدن والمرافئ البحوية التي عرفت في تاريخ الانسان.
 (٣) كنز العمل٤: ٦٢-٩٥٤٩.
 (٣) كنز العمل٤: ٦٢-٩٥٤٩.
 (٩) الأنعام: ١٢٠.
 (٥) الأنعام: ١٦٥.
 (٦) ينظر تفسير الكشاف للزنخشري٢: ٨٤

الحضارة والقرآن الكريم ...... الطيّبة التي ذللها للإنسان ليعمرها وينتفع بها فقل: ﴿ وَالْأَمْرُ**ضَ وَصَنَعَهَا للْأَنَّامِ ﴾** <sup>(1)</sup> وفي آية أخرى: ﴿ هُوَالَّذِ**ي جَعَلَ لَحَكُمُ الْأَمْرُضَ ذَلُولًا فَاسْتُوا فِي مَنَاكِهَا ﴾ <sup>(1)</sup>.** 

ولـيس للإنســان إلا السـعي والاسـتثمار والإعمـار والبناء ليظهر كنوز الأرض وخيراتها وليؤسس مدنيته وحضارته، فالحضارة والمدنية هنا تكون نعمة كبيرة من الخالق لعباده كما يفهم من الآية الكريمة ومن آيات ذكرناها.

وقد استخدم القرآن الكريم مصطلحاً يرادف مفهوم الحضارة والمدنية أو بعبارة أخرى من لوازم الحضارة ومن شروطها، ومن ضرورات المدنية وأوّلياتها، وهـذا المصطلح هو الإعمار والاستعمار، كما في قوله تعالى: فولاً يُسُوداً خَاهُـمُ صكالحاً قَالَ مَا قَوْمِ اعْبُدُواْ اللَّهُ مَا لَكُ مَ مَنْ إِلَهُ عَيْرُهُ هُواَ نُشَاكَ مُوداً كَامُ مُ

وكما في قودله تعدالى: ﴿أَوَلَدْ يَسِيرُوا فِي الْأَمْرُضِ فَيَتَظُّرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقَبَةُ الَّذِينَ مَن قَبْلِهِ دُكَانُوا أَشَدَ مُعْهُ دُفُوْ وَأَنَّا مُرُوا الْأَمْرُضَ وَعَمَر مُوهَا أَكْشَرُ مَمَّا عَسَرُوهَا وَجَاءَتُهُ دُمَ سُلُهُ دِبِالْبِيَاتِ فَمَا كَانَ الْأُمْ لِيَظْلِمَهُ دُوَكَتِ كَانُوا أَغْسَهُ دَيَظْلِمُونَ ﴾ <sup>(ن)</sup>.

فالعمارة الـتي اقترنـت بمدنـية الإنسان وحضارته، والتي شيّدها الإنسان عـلى مسار التاريخ الطويل، كانّها المرادة بالخلافة التي أشارلها القرآن الكريم في قوله تعالى: ﴿ إِنِّ**ي جَاعِلٌ فِي الأَمْرُضِ خَلِيفَتَهُ** <sup>(0)</sup>.

- (۱) الرحمن:۱۰.
- (۲) اللك:٥٨.
  - (۲) هرد:۲۱.
  - (٤) الرومنه.
- (٥) البقرة ٣٠.

١٣٦ ------- اثر الرسول المصطفى على في التكوين الحضاري وقد ذهب بعض المفسّرين إلى أنّ الخلافة هي إقامة الحقّ وعمارة الأرض، وبعضهم يذهب إلى هذا المعنى فقال: هو إخراج الثمار وإنبات الزرع وشقّ الأنهار<sup>(1)</sup>.

فتأسيس الحضارة وصنع المدنية تكون مبتغاة من الإنسان بالضرورة، لأنّه لايمكن معرفة الله والوقوف على أسرار هذا الكون العجيب، ومابه من طاقات سخرها الله لمخلوقاتم، إلاّ بعمارة الأرض وتحريك طاقات الإنسان للستعلّم واكتساب العلم والشقافة، فالترابط بين العلم والمعرفة والعبادة والمدنية لابدً منها، فصناعة المهندس المعمار يتم أولاً في معهد العلم والثقافة، وهذا المعهد لايتحصّل إلاّ بدفع سماوي يحتّ عملى طلب العلم ومدارسته، فحين يتّصل العباد بخالقهم يجدون كتبه ورسله تدفعهم للتعلّم والدرس، ومن أروقة المعابد والمدارس انطلقت دعوى البناء والإعمار ومن ثمّ تأسست الحضارات وقامت، وأول حضارة ومدنية قامت على وجه الأرض هي حركة آدم المحظر.

وقــد بــدأت قصّـة الحضـارة والمدنـية حين أهبط آدم الظّيَّة للأرض ومعه عشرون ومائة قضيب وغرارة فيها بذركلّ شيء<sup>(٣)</sup>.

لتفهمه السماء بأنّ الخطوة الأولى لمسيرته الحضارية تبدأ من شقّ الأرض وإعمارهـا وزرعهـا، فحـين تنبـت الأرض بالأشـجار تـتحرك خـيوط الصناعة والنسـيج الحضـاري، فيبدأ العمل من ثمار الأشجار وأخشابها، ثمّ تبنى البيوت وتتأسـس المـدن والقرى والجسور، فتهيأة وسائل الحياة والعيش والحركة تنطلق مـن هـذه الأعشـاب والعـيدان الخضـراء الـتي غرسـها آدم التَّكْلُا لـيعلن ميلاد الحضارة والمدنية البشرية.

- (١) تفسير التبيان للشيخ الطوسي١: ١٣٣ ط النجف.
   (٢) ما من ما ما ما ما ما من منهما.
  - (٢) الخبر في علل الشرائع للصدوق: ١٠٤.

الحضارة والقرآن الكريم ..... ١٣٧

وهنا تتراءى للإنسان النعم الإلهية التي استطاع الإنسان أن يتمتع بها، من آثار وثمار الحضارة والمدنية التي يتباهي بها الإنسان، وقد أشار القرآن الكريم إلى لقطات حضارية ضمن تقرير هذه النعم التي منّ الله بها على عباده، ومن ذلك قوله تعالى: فواذكر وأذكر وألذ جُعَكَدُ خُلُفًا من بَعْد عَاد وَبَوَأَكُدُ فِي الأمرض مَتَدذين مُشَدِينَ <sup>(1)</sup>.

وقل تعالى حاكياً عن داود الظين: ﴿ وَتَخَلَّمْنَاهُ صَنَّعَةَ لَبُوسٍ لَحَصُدُ لِتُحْصِ*بَتَكُ*مُ مِنْ أَسِحُحُدُ فَهَلُ أَنْتُدْ شَاكَرُونَهُ <sup>(1)</sup>.

وكانت وصايا الأنبياء تحثّ على العمل وتبشّر الإنسان بالغد المشرق، فلا يعني التذكير بالأخرة والمزهد بالدنيا ترك عمارتها وتحويلها إلى بلاقع وأرض مهجورة، فالباحث يلمس الندب إلى عمارة الأرض وبنائها، فلا تعجب من نبيّنا محمد تلك الذي يقول: إن قامت الساعة وبيد أحدكم فسيلة فإن استطاع أن لايقوم حتّى يغرسها فليفعل<sup>٣</sup>.

فهذا النفس العمراني الذي يتحدَّّث به النبي ﷺ ليس بخافٍ على أحد، ومن المفيد الإشارة إلى أنَّ زراعة النخل ليست ذات عائد سريع وثمرة ملموسة بالأيام القليلة فقد يتطلب إنباتها سنوات طويلة كي تنبت النخلة وتعطي ثمراً قـابلاً للاستهلاك كما أنَّ النخلة بالنسبة للاقتصاد الزراعي لها قيمة حضارية أنـذاك فـزراعة النخـيل تعـني الاستقرار والاستيطان، فالنبي ﷺ كان قاصداً لاختيار الفسيلة بدلاً من ثمرة سريعة النمو يدخلها في ألفاظ الحديث.

- (١) الأعراف:٧٤.
  - (٢) الأنبياء:٨٠
- (۳) مسند أحمد بن جنيل۳: ۱۹۱.

١٣٦ ------ اثر الرسول المصطفى علم في التكوين الحضاري وقد ذهب بعض المفسّرين إلى أنَّ الخلافة هي إقامة الحقّ وعمارة الأرض، وبعضهم يذهب إلى هذا المعنى فقال: هو إخراج الثمار وإنبات الزرع وشقّ الأنهار<sup>(۱)</sup>.

فتأسيس الحضارة وصنع المدنية تكون مبتغاة من الإنسان بالضرورة، لأنّه لايمكن معرفة الله والوقوف على أسرار هذا الكون العجيب، ومابه من طاقات سخرها الله لمخلوقات، إلاّ بعمارة الأرض وتحريك طاقات الإنسان للمتعلّم واكتساب العلم والمثقافة، فالترابط بين العلم والمعرفة والعبادة والمدنية لابدً منها، فصناعة المهندس المعمار يتم أولاً في معهد العلم والثقافة، وهذا المعهد لايتحصّل إلاّ بدفع سماوي يحت على طلب العلم ومدارسته، فحين يتّصل العباد بخالقهم يجدون كتبه ورسله تدفعهم للتعلّم والدرس، ومن أروقة المعابد والمدارس انطلقت دعوى البناء والإعمار ومن ثمّ تأسست الحضارات وقامت، وأول حضارة ومدنية قامت على وجه الأرض هي حركة آدم التحظير.

وقــد بــدأت قصّـة الحضــارة والمدنــية حين أهبط آدم الطّيَّة للأرض ومعه عشرون ومائة قضيب وغرارة فيها بذركلّ شيء<sup>(٣)</sup>.

لتفهمه السماء بأنَّ الخطوة الأولى لمسيرته الحضارية تبدأ من شقَّ الأرض وإعمارها وزرعها، فحين تنبت الأرض بالأشجار تتحرك خيوط الصناعة والنسيج الحضاري، فيبدأ العمل من ثمار الأشجار وأخشابها، ثمَّ تبنى البيوت وتتأسس المدن والقرى والجسور، فتهيأة وسائل الحياة والعيش والحركة تنطلق من هذه الأعشاب والعيدان الخضراء التي غرسها آدم التمكيلا ليعلن ميلاد الحضارة والمدنية البشرية.

- (۱) تفسير التبيان للشيخ الطوسي١: ١٣٣ ط النجف.
  - (٢) الخبر في علل الشرائع للصدوق: ١٠٤.

الحضارة والقرآن الكريم ..... ١٣٧

وهنا تتراعى للإنسان النعم الإلهية التي استطاع الإنسان أن يتمتع بها، من آشار وثمار الحضارة والمدنية التي يتباهي بها الإنسان، وقد أشار القرآن الكريم إلى لقطات حضارية ضمن تقرير هذه النعم التي من الله بها على عباده، ومن ذلك قوله تعالى: فواذكر وأذبكم وأرد جَعَلَكُ مُخْلُفًا من بَعْد عَاد وَبَوَاكُ مُوْفِي الأمرض تَتَخذُونَ من سُهُولها قُصُوم وَتَعَجنُونَ الْجِبَالَ بُيُوبًا فَاذْكَ مُوالَكَ اللَّهُ وَلاَ تَعْتَوْا فِي الأمرض مُنْسَدِينَ مَنْ

وقل تعالى حاكياً عن داود الظنة: ﴿ وَتَعَلَّمُنَاهُ صَنِّعَةُ لَبُوسٍ لَحُصُدٍ لِتُحْصِ*بَكُمُ* مِن أَسِحُدُ فَهَلُ أَتُسُرُ شَاكِرُونَهُ <sup>(1)</sup>.

وكانت وصايا الأنبياء تحتّ على العمل وتبشّر الإنسان بالغد المشرق، فلا يعني التذكير بالآخرة والزهد بالدنيا ترك عمارتها وتحويلها إلى بلاقع وأرض مهجورة، فالباحث يلمس الندب إلى عمارة الأرض وبنائها، فلا تعجب من نبيّنا محمد تلك الذي يقول: إن قامت الساعة وبيد أحدكم فسيلة فإن استطاع أن لايقوم حتّى يغرسها فليفعل<sup>(1)</sup>.

فهذا النفس العمراني الذي يتحدّث به النبي عليه ليس بخاف على أحد، ومن المفيد الإشارة إلى أنَّ زراعة النخل ليست ذات عائد سريع وثمرة ملموسة بالأيام القليلة فقد يتطلب إنباتها سنوات طويلة كي تنبت النخلة وتعطي ثمراً قـابلاً للاستهلاك كما أنَّ النخلة بالنسبة للاقتصاد الزراعي لها قيمة حضارية آنـذاك، فـزراعة النخـيل تعـني الاستقرار والاستيطان، فالنبي عليه كان قاصداً لاختيار الفسيلة بدلاً من ثمرة سريعة النمو يدخلها في ألفاظ الحديث.

- (١) الأعراف:٧٤.
  - (٢) الأنبياء:٨٠
- (۳) مسند أحمد بن جنبل ۲: ۱۹۱.

## الزراعة والحضارة

عرف الإنسان الـزراعة والنشـاط الـزراعي مـنذ أمد بعيد، وتعود هذه المعـرفة إلى آدم اللخة أوّل فلّـاح رأوّل نـبيّ وأوّل إنسـان أودعـه الله أمانـة هـذه الأرض الـتي مـا زالـت عامـرة بالحـركة والنشـاط إلى ما شاء الله، فالزراعة هي كشـف نـبويّ ونعمة سماوية، ولهذا قال الصلحق الخلة: ما في الأعمل شيء أحبّ إلى الله تعـالى من الزراعة، وما بعث الله نبيّاً إلّا زرّاعاً إلّا إدريس الخلة، فإنّه كان خيّاطاً<sup>(1)</sup>.

وقد كانت الأرض مفروشة بسيقان خضراء وموشلة بثمار متنوّعة ذللها الله لادم الظلا ولذريته تفضّلاً على عباده فقل تعالى مبيّناً ذلك : ووكوالذي أنشاً جَنَاتَ مَعْرُوشَاتَ وَخَيْرَ مَعْرُوشَاتَ وَالنَّخْلُ وَالنَّرْمَ عَمَّدُ مَعْمَالُهُ وَالزَّبْتُونَ وَالْمُمَانَ مَشَابِكُمُ وَخَيْرَ مَتَشَابِهِ كُلُواْ مِنْ شَرِهِ إِذَا أَنْسَرَ وَآتُوا حَقَّهُ يَوْرَ حَصَاده وَلا تُسْرِفُوا إِنَّهُ لاَ يُحِبُّ السُسْرِفِينَ <sup>(1)</sup>.

وقد بسط الله تعالى أرضه بنعمة خضراء وضعها الله طوع إرادة أبناء آدم المحيث شاءوا، وهذا ما أكّده النبي علل لأبي ذرّ بقوله: يا أباذر، إنَّ الله جلّ ثناؤه لمّا خلق الأرض وما فيها من الشجر لم يكن في الأرض شجرة يأتيها بنو آدم إلّا أصابوا منها منفعة، فلم تزل الأرض والشجر كذلك حتّى تكلّم فجرة بني آدم بالكلمة العظيمة اتّخذ الله ولدا» فلما قالوها اقسعرّت الأرض وذهبت منفعة الأشجار".

- (١) الغايات: ٢١٥، بحار الأنوار١٠٣: ٢٩ و٥٦.
  - (٢) الأنعام: ١٤١.
  - (٢) مكارم الأخلاق: ٤٦٦.

..... أثر الرسول المصطفى علي في التكوين الحضاري وهـذا يعـنى أنَّ الـنعمة الخضـراء ذليلة وطائعة للإنسان مادام هو في طاعـة ربُّمه وشـكره، وقـل الصادق الطَّكْلا: إنَّ الله عزَّوجلُّ لمَّا أهبط آدم الطَّكْلا أمره بالحمرث والمزرع وطرح إلميه غرساً من غروس الجنّة فأعطله النخل والعنب والزيتون والرمان فغرسها ليكون لعقبه وذرّيته'' وكأن هذه الأثمار كانت مكملة لما سبقها من النعم التي بسطها الله في الأرض احتفاءً بقدوم آدم الطخة عليها. وقد تضايق جمع من الأشقياء من تظاهر الخضرة والنعم، وتتابع الأنهار وجريانها بينهم وبين عشائرهم وأقوامهم، فسألوا الله جهلاً وطغياناً بأن يقطع جريان أنهارهم ويمحق بركات السماء عليهم، كما نفهم من رواية الصادق المَحْلَةُ فِي تفسير قوله تعالى: ﴿ فَقَالُوا مَرْكَنَا مَاعدْ بَيْنَ أَسْفَامَهُا وَظَلْمُوا أَنفُسَهُ مُ فَجَعَلْنَا هُ مُ أَحَادِيتُ وَمَنْ قُناهُ مُحَكُم مُسْرَق إِنَّ فِي ذَلِكَ أَبْدَات الحَكُلُّ صَبّام شَحَكُوم (") فقل: هـوَلاء قـوم كانـت لهـم قـري مُتَّصَّلة يـنظر بُعضهم إلى بُعض، وأنَّهار جارية، وأموال ظاهرة، فكفروا نِعـمَ الله عـزُّوجلّ، وغيَّروا ما بأنفسهم من عافية الله، فغير الله ما بهم من نعمة و﴿ إِنَّاللَّهُ كَانَتُهُ مَا يَقُوْمُ حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بَأَنْفُسهِ مُ فأرسل الله عليهم سيل العرم ففرق قراهم، وخرَّب ديارهم، وذهب بأموالهم وأبدلهم مكمان جنتيهم جنتين ذواتي أكل خمط وأثل وشيء من سدر قليل، ثم قل: ﴿ ذَلِكَ جَنَرَتَنَا هُ مَدِيمًا حَكَمَ مُوا وَحَلْ بْجَانِرِي إِلَّا الْحَكُورَ ﴾ .

وقـد مـلاً الله عـيون آدم الطّغة حين خلقه بهذه النعم التي أنبتها من أجله كـرامة له في جـنّة مـن جـناته الـتي ملاً بها الأرض والسماء، والثمار والحبوب

- (۱) فروع الكافي٦: ۳۹۳ ح ۲.
  - (۲) سباً: ۱۹.
  - (۳) الرعد: ۱۱.
- (٤) الكافي٢: ٢٧٤ ح ٢٣ والآية ١٧ من سورة سبأ.

| 131 |  | بارة | لحض | وا | راعة | لزر | 1 |
|-----|--|------|-----|----|------|-----|---|
|-----|--|------|-----|----|------|-----|---|

والفواكمه والأشـجار الـتي كانت بين يديٍّ آدم الطِّظْةُ حين بتٌّ تعالى فيه الروح، فمعرفته بهنه النعمة كانت أزلية بدأت مع بداية خلقته، إلَّا أنَّ أبناء آدم العاصين تساهوا في صحاري الأرض عسازفين عسن استثمارها وإبسراز كسنوز الـثمرات الطيِّبة التي امتنَّ الله بها على عباده فتهافتوا في صخور الأرض ورمالها العَطْشي نائين عن عطاء الله الثرَّ الذي ينزله في شراب طهور طيَّب تضحك له ربوع الأرض وتهتز طرباً، فتتلوّن البطاح والسهول بنعم يعجز العبد عن شكر المنعم بها، قال تعالى: ﴿ الَّذِي جَعَلَ لَحَكُ مُرْكَ مُرْضَ فَرَإِشاً وَالسَّمَاء بَنَاء وَأَنْزِلَ من السَّمَاء مَا وَأَحْرَبَجَ بِهِ مِنَ النَّمَرَ إِنَّ مِهْرِقًا لَعَكُمُ فَلاَ تَجْعَلُوا لله أَندَاداً وَأَنتُمُ تَعْلَمُونَ إِنَّ وَقل: ﴿ وَ نَزْلُنَا مِنَ السَّمَاء مُبَارِكَ فَأَنْبَنَنَا بِهِ جَنَاتٍ وَحَبَ الْحَصِيدِ وَالْفَخْلُ بَاسْقَات لَهَا طَلْعُ فعيدُ "وقدل تعالى: ﴿وَأَنْزَلْنَا مِنَ الْمُعْصِرَاتِ مَاءَ فَجَاجًا لِتُحْرِجَ بِهِ حَبًّا وَبَتَاتًا وَجَنَّات **أَلْفَافَاً﴾** <sup>(7)</sup>فالمـيله والأشــجار والـثمار وضـعها الله في خدمة الإنسان وطوع إرادته لتعين الإنسان في حركته الدائبة لإعمار الأرض وبنائها، فنشأت لذلك مدن وحضارات، وليولا همذه المنعمة العظيمة ما قامت حضارة ولا نشأت مدنية، فحين تنبت الأرض بالخضرة وتظلل مسلحاتها الخضراء بالأغصان الوارفة يتداعى إلى ذهن الإنسان العمل على استدامة هذه الخضرة ورفدها بالماء، ولذا أشار على الظلام إلى ذلك بقو له: كلَّ نبات لا غنى به عن الماء() فبه يتمَّ الحفاظ عملى غضارة العيش ونعومته فتراود ذهنه فكرة بناء السدود وشق الترع

- (١) البقرة: ٢٢.
  - (۲) ق: ۹و.۱۰
- (٣) النبأ: ١٢-١٢.
- (٤) نهج البلاغة: ٢١٦ ضمن خطبة ١٥٤.

١٤٢ ------------ اثر الرسول المعطفي على في التكوين الحضاري والتحكم بالميله وخدمة البساتين والحقول ورعايتها وما يترتَّب على ذلك من نشاط يزاوله الإنسان دخل في تاريخ الحضارة والمدينة وأسسس دعائمها بالضرورة من هذه الحشائش والأعواد الخضراء الطرية.

ويـتفق الباحـثون عـلى أهمـية العمـل الـزراعي في الاقتصـاد الإقليمي والعـللي حيـث تمثل الزراعة العمود الفقري للهيكل الاقتصادي لأيّة دولة من دول العـالم، وهـي تمـثل أيضاً قاعدة رفاهية أيّة دولة والمقياس الأساسي لمستوى معيشـة أيّ فرد أو أيّة أسرة في أيّة دولة، ولهذا ستظل للأراضي أهميتها المطلقة والمؤثرة في الحيلة البشرية، بل وفي الحضارة الإنسانية ذاتها.

والأرض بخصائصها بيئة طبيعية يعيش فيها الإنسان، فالأرض بمواردها الغنية سلع اقتصلاية تستحول بواسطة عنصر العمل الإنساني إلى إعطاء الأرض أهمية خاصّة في تقرير التقدَّم الاقتصادي والحضاري للإنسان<sup>(۱)</sup>.

ومن هـذا الاعتبار نفهم تأكيد النصوص الدينية على أهمية الزراعة والمزارع في دفع عجلة المدنية والحضارة البشرية، بل ارتقى المزارع إلى درجة الإيمان والصلاح في بعض النصوص كما فسر الصلاق الظلاة قلوله تمعالى: (وَكَلَى اللَّهُ فَلَيَنُوَكُلُ الْمُؤْمُونَ) <sup>(1)</sup> بقوله الظلاة: المؤمنون هم الزارعون<sup>(1)</sup> لأنَّ المزارع هو الذي يَصنع الغذاء ويديم الحياة وبالتالي يكون ذكر وعبادة وعلم وبناء.

ويُعتـبر الغذاء أهم السلع الاستهلاكية قاطبة، والسبب واضح وأساسي، وهو أنَّ المجتمعات من دونه تفقد حيويتها وتهلك جوعاً، ولهذا اعتاد الناس عن

- (۱) مصطفى عباس الموسوي، العوامل التاريخية لنشأة وتطوّر المدن العربية الإسلامية: ۳۰۰.
   (۲) إبراهيم: ۱۱.
  - (٣) بحار الأنوار ١٠٣: ٢٦ ح ١٦.

الزراعة والحضارة سيستبين المعالية المستبينات الزراعة والحضارة المستبينات الزراعة والحضارة المستبينات المعالية

حـقٌ وصـف الخطـوات الأولى لتسـريع عملـيات إنـتاج الغـذاء بأنّهـا الـثورة الزراعية<sup>(۱)</sup>.

وقد كانت السيرة النبوية وسيرة المعصومين علي تحت على الزراعة واستثمار الأراضي التي بسطها الله وذلّ لمها لكبي ينتفع بها أبناء آدم وحتًى البهائم، ومن ذلك قوله تظلم: خير المل سكّة مأبورة، ومهرة مأمورة<sup>(\*)</sup> وقوله تظلم في وصف خيار المل: زرع زرعه صاحبه وأصلحه<sup>(\*)</sup> وقوله تظلم: من بنى بنياناً بغير ظلم ولا اعتداء أو غرس غرساً بغير ظلم ولا اعتداء كان له أجراً جازياً ما انتفع به أحدً من خلق الرحمن<sup>(\*)</sup>، وكان الباقو الظلام يقول: خير الأعمل زرع يزرعه فيأكل منه البرّ والفاجر، أمّا البرّ فما أكل منه وشرب يستغفر له، وأمّا الفاجر فما أكل منه من شيء يلعنه، ويأكل منه السباع والطير<sup>(\*)</sup>.

وكان عليَّ بن الحسين السجاد الملكة يقول: ما أزرع الزرع لطلب الفضل فيه، وما أزرع الزرع إلَّا ليتناوله الفقير وذو الحاجة، ولتتناول منه القُبَّرة خاصَّة من الطير<sup>(1)</sup>، ولمَّا كان طابع الإسلام الأوَّل اقترن بزراعة الأراضي واستغلالها أحسن استغلال فقد طبعت الزراعة المدن الإسلامية بطابعها وفي هذا يقول الباحث شاكر مصطفى: ولمَّا كانت حضارة الإسلام زراعية في الدرجة الأولى

السطر لنــتاج الاساسية حتى في إنتاجها الصناعي أو نشاطها التجاري لذلك فالأمثلة والأساسية حتى في إنتاجها الصناعي أو نشاطها التجاري لذلك فالأمثلة أكثر من أن تُحصى للدلالية على مركز المدن وأهميتها الزراعية، وبالتالي أهمية أسواقها وحركتها التجارية، ولا يكاد جغرافي يؤلّف إلّا كانت تنهل على قلمه البساتين والخيرات وتتصدر أوصافه الأسواق والتجارات، فهنا براهين على شأن المدن وأهميتها الاقتصادية ثمّ ينتهي به القول إلى محصلة علمية يقول فيها: إنَّ هذه الأمثلة التي أسلفت رغم أنّها وصفية انطباعية إلّا أنّها كانت أدق ما استطاع الجغرافيون العرب تسجيله من أوصاف المدن ومن حركة العمران في العالم الإسلامي.

ويمكن أن نبرى فيها، بعـد أن درسـنا خاصّة السعة المكانية والسكّانية، الخاصّـة الثانـية المكملة، وهي ما يتعلّق بدور الخيرات الزراعية وحركة التجارة في عمـران المدينة وفي توطيد أهميتها، ثمّ يقول: والاهتمام في هذه الأمثلة يتركز على عدة أمور أساسية للمدينة الإسلامية ففيها:

١-الماء من نهر أو بئر أو أحواض أو أقنية.
 ٢--المناخ وكونه معتدلاً أو حاراً أو شديد البرد.
 ٣--الغذاء وتوفّره وبخاصة اللحم والأخباز.
 ٢--الغذاء وتوفّره وبخاصة اللحم والأخباز.
 ٥--الإنتاج الزراعي وما يتوافر من الفواكه والشجر.
 ٥--طرقات المدينة، وصفها وطولها وضيقها أو سعتها.
 ٥--التجارات فيها وبضائعها ومسراها.
 ٧--الأسواق في سعتها وكثرتها وحركتها.
 ٨--الأسعار ورخصها أو غلاؤها<sup>(1)</sup>.

الملدن في الإسلاما: ٩١–٩٧.

| 150 |  | نضارة | والم | راعة | الز |
|-----|--|-------|------|------|-----|
|-----|--|-------|------|------|-----|

ومـن المناسب للذكر في هذا المجل أنَّ المدينة-يثرب-لم تكن قبل الهجرة النبوية المباركة مركزاً اقتصادياً مهماً لاستهلاك السلع أو تصديرها، فمنتوجاتها الرئيسة، وهـي الـتمور والشـعير، كانت تسدِّ حاجة السكان المعتمدين عليها، وقد تموِّن بهما بعض الأعراب، مثل عبد القيس وأسد وغطفان.

ولم يذكر أنّها كانت تصدر هذه المنتوجات بمقادير كبيرة إلى الخارج، كذلك لم يذكر استيراد مكّة من المدينة مواد غذائية رغم شدَّة حاجة المكّين لها. ومن مظاهر ضعف النشاط الاقتصادي في المدينة عدم وجود سوق كبيرة فيها، فكانت البيوعات تجري في البيوت وفي بعض السلحات التي تكون أسواقاً صغيرة، شمَّ إنَّ المدينة كانت في موقع جغرافي ناح عن الطرق التجارية الرئيسة بين جزيرة العرب ومواني البحر الأحمر، أو بين اليمن وبلاد الشام إذ إنَّ التجارة الأخيرة كانت تسلك طريق المعرقة'السلحلي أو تمرّ في المناطق الواقعة شرقي المدينة ولا تمر بها، مما جعلها معزولة نسبياً، وقد أذت هذه العوامل إلى ضعف النشاط الاقتصادي وانحفاض مستوى المعيشة وقداً النقود المتداولة، ومن معف النشاط الاقتصادي وانحفاض مستوى المعيشة وقداً النقود المتداولة، ومن معف النشاط الاقتصادي وانحفاض مستوى المعيشة وقداً النقود المتداولة، ومن معلمر ذلك أنَّ معظم المسلمين في أوائل سني الهجرة لم يكن لأحدهم ملبس مظاهر ذلك أنَّ معظم المسلمين في أوائل سني المجرة لم يكن لأحدهم ملبس كنَّ يستعرن ثياب العرس، شمَّ أصبحت المدينة بعد الهجرة مركزاً للحياة كنً يستعرن ثياب العرس، ثماً مسبحت المدينة بعد الهجرة مركزاً للحياة الاقتصادية، ويرى الطبري أنَّ تميم الداري كان يفد تاجراً على مكّة فلما هاجر والسياسية لخطوات الرسول علي والتي مني أنفسها عرمي أو ما المواولية، قلما ملبس

<sup>(</sup>١) المعرقة: بالضم ثم السكون، وروي بتشديد الراء أيضاً، الطريق الذي يأخذ نحو العراق، وهي الطريق التي كانت قريش تسلكها إذا أرادت الشام، وفيه سلكت عبر قريش حين كانت وقعة بدر. معجم البلدان ٥: ١٥٤، اللسان (عرق).

ويمكـن أن نضـيف إلى ذلـك الرحـبة أو المـيدان الواسع الذي لابدً منه للتجارة وتلاقي الناس وربط خيولهم ومواكبهم.

لكن الثالوث هو الأساس، وهو ما يميَّز المدينة الإسلامية، لهذا وجب أن نبحث عنها في كلَّ مدينة، فتخطيطها يضعه في الاعتبار الأوّل، وهذا التقليد إنَّما جاء من مدينة الرسول عَلَيْ فظلَّ سَنَّة مُتَّبعة لارتباطه بالدين والسياسة والمعاش، وتوسطه مواضع هذه العناصر الثلاثة بالنسبة للمدينة،وهو تقليد إسلامي، أمر هام لسهولة اتصل السكّان بمكانهم الديني ومرجعهم السياسي وموردهم المعاشي، وقد حرصت معظم المدن الإسلامية على ذلك لدرجة أننا نستطيع القول بأنَّ هذا التوسط كان من خصائص المدينة الإسلامية".

ومن هذا نستنبط بأنَّ هندسة المدن وتخطيطها العمراني والحضاري كان يستمد من فلسفة الإسلام وحركة النبي ﷺ السياسية والعبادية والاقتصادية، بسل كسلَّ خطوة يخطوهما السنبي ﷺ شكّلت معلماً لمعالم المدينة الإسلامية وظلَّ لأزمنة لاحقة يشكل هذا نموذج المدينة الإسلامية التي بنيت.

وكانت البصرة أوّل مدن الإسلام بناءً بعد مدينة الرسول، ولذلك أخذت الكـثير مـن الملامـح الإسـلامية عـن يـثرب، أخذت توسط الجامع ووجود دار الإمـارة بجانـبه، كمـا أخذت فكرة إحاطة الأسواق بهما، وتوزع خطط المدينة ما

(١) المدنَّ في الإسلام ١: ٢٤٧.

وفي البصرة والكوفة معاً تكلملت صورة المدينة الإسلامية وبرزت ملامها<sup>(()</sup>وكأنَّ صورة المدينة الإسلامية غدت انعكاساً لمدينة الرسالة وحركة النبي**َّ تِلَمَّ** فيها.

وقد كانت حركة النبي على وسيرته المباركة عملية وواقعية تأخذ بنظر الاعتبار البعد الاجتماعي والعبلدي مع مراعلة تأمين الحاجات الأساسية للناس في حركتهم وممارسة نشاطهم الحياتي اليومي، آخذاً على بنظره أنَّ اكلَّ مدينة تعتبر بؤرة حضرية تجتمع حولها وترتبط بها الأنماط العمرانية الأخرى كما أنَّها تسيطر على المنواحي الاقتصلية والاجتماعية والسياسية والإدارية والثقافية للاقاليم التي تقع فيهه<sup>(1)</sup> ومع كلَّ هذا فإنَّ النبي على لا يرى للمدينة اعتباراً وقيمة إنَّ لم تكن علالة مع سكانها، فللساواة بين السكان كانت واضحة في سيرة النبي على ويرى على أنَّ المدينة هي بيت كبير يتشارك فيه الناس في السراء والضراء، ولا يرى على أن يكون هنك تفاوت وتفاضل بين عباد الله فهم أعضاء أسرة بشرية واحدة، فلا يرتضي على أن يشبع غنيً المدينة فيمد يديه لمرزق الله وعطائه متى شاء ويُحرم فقيرها، ومن هذا كان النبي على إلى إلى إلى إلى بالا يؤمر إذا بلغت المرزق الله وعطائه متى شاء ويُحرم فقيرها، ومن هذا كان النبي على إلى المي عليه الناس في المرزق الله وعطائه متى شاء ويُحرم فقيرها، ومن هذا كان النبي على إلى إلى المراريا الماس بلغت المان وأخرى النه واحدة، فلا يرتضي على أن يشبع غنيً المدينة فيمد يديه والموزيين وسد رمقهم، فينًا هذه النعم التي أخرجها الله من الأرض اليابسة والموزيين وسد رمقهم، فينًا هذه النعم التي أخرجها الله من الأرض اليابسة

- (١) الملذ في الإسلام (: ١٣٤٧.
- (٢) مصطفى عباس الموسوي، العوامل التاريخية لنشأة وتطور المدن العربية: ٢١.

(٣) الكافي ٣: ٥٦٩.

والحرير وصلّى عليه الملائكة ما بقي في ذلك الثوب سلك".

وقل ﷺ: من أطعم مؤمناً من جوع اطعمه الله من ثمار الجنّة<sup>(\*)</sup>فإنَّ المدينة الـتي يجوع فيها الإنسان ويعرى فاقدة لإنسانيتها، وما قيمة هذه الحضارة والمدنية التي تسحق الإنسان وتُجيعه!

## إصلاح الأراضي والتنمية الزراعية

والأرض الزراعية دون جدال هي القاعدة الأساسية التي يرتكز عليها الـزارع في ممارسة نشاطه الاقتصادي، ومن ثمَّ فعلاقته بها تلعب دوراً محورياً ليس فقط في تحديد وضعه الاقتصادي والاجتماعي في مجتمعه ولكن أيضاً في توفير أو عـدم توفير الدوافع لديه لصيانتها وحسن استثمارها وتنميتها على المدى القصير، وعلى المدى الطويل وزيادة إنتاجيتها<sup>60</sup>.

ومن هذا المنطلق كانت هناك ضرورة لتنظيم العلاقة بين الزارع والأرض، وقد عرفها المسلمون في بحوثهم بعنوان الحيازة أو إحياء الأرض الموات وغيرهما من العناوين، وأمّا لغة العصر فآثرت استخدام عنوان التنمية الزراعية، أو الاقتصاد الزراعي، أو النهضة الزراعية.

- (١) أمالي الطوسي١: ١٨٦.
  - (٢) قرب الإسناد ٥٧.
- (٣) محمد السيّد عبد الإسلام، الأمن الغذائبي للوطن العربي، عالم المعرفة: ١٣٥.

الزراعة والحضارة ......

ومن هذا العنوان وذاك، اتخذت الشعوب المتمدنة مفهوماً واصطلاحاً عرف في عالم السياسة والاقتصلا بمفهوم الإصلاح الزراعي، إلّا انّهم تعسفوا في فهم وتطبيق هذا المفهوم، وإن كان متضمنا لمعنى استصلاح التربة ولكن الذي فاتهم هو التذكير بداعية إصلاح الأراضي الزراعية وإحيائها ومؤسس مفهومه وهو النبي محمد يتله، فالنبيّ يتله هو الذي بذر هذا المفهوم والذي عرفه المسلمون بإحياء الأرض الموات، وفاتهم أيضاً أنّهم بدأوا بمصادرة أراضي من أصحابها الشرعيين الذين تعبوا وأنكهوا أنفسهم لإصلاحها واستغلالها وإعطائها إلى الفلاحين الذين لم تكن باستطاعتهم استثمارها مع العلم أنَّ الأسلوب النبوي كان في تشجيع العاطلين عن العمل لاستثمار الأرض الموات

ويفهم المسلمون المقصود النبوي في إحياء الموات بأنّه بت الحياة والحركة في الأرض المهجورة المعطّلة، يقول السيّد باقر شريف القرشي: المراد بالإحياء جعل الأرض صالحة للانتفاع بها بعد ما كانت معطلة، وذلك بجلب الماء لها إنْ كانت خالية من الماء أو بتجفيفها بعد ما كانت مغمورة بالماء، أو بإصلاح سبخها إنْ كانت سبخة، وغير ذلك من الأمور التي توجب الانتفاع بها بعد ما كانت غير صلحة للنفع<sup>(1)</sup>.

وقـد اهـتم النبي ﷺ بإحياء الأراضي وزراعتها اهتماماً بليغاً، بل منحها ملكية وحقاً قانونياً عند الشروع بمنحها الحياة وإنقلاها من البوار فقل ﷺ:من أحـيا أرضـاً ميـتة فهـي له<sup>(٢)</sup>وهـذا نظر بعيد منه ﷺ في عمارة الأرض وتزويد الأفـواه الآكلة بالطَعام، لأنَّ الحاجة إلى الغذاء يومية ومتجددة، فلابدً من تشريع

- العمل وحقوق العامل في الإسلام: ١٨٦.
- (٢) معاني الأخبار للصدوق: ٢٩٢، المجازات النبوية ١٧٣ ح ٢٠١.

..... أثر الرسول المصطفى علي في التكوين الحضاري 10. سماوي يشكل دفعاً للإنسان لكي يواصل الإنتاج لسدَّ النقص الحاصل في المخزون الغذائي، وقد صدرت النصوص الدينية الموحية بضرورة إحياء الأرض وعمارتها وبضرورة تأمين اللقمة للأفواه الأكلة في آن واحد، وخصوصاً أفواه الفقراء، ويفهم هذا من نهى النبيُّ ﷺ عن الجداد في الليل، وقد جاء في الأخبار وإنَّما نُهمي عنه بالليل لأنَّ المساكين لا يحضرونه'' ورحمة بهؤلاء قل السجاد المصلح كما ذكرنا سابقاً ما أزرع الزرع لطلب الفضل فيه، وما أزرع الزرع إلا ليتناوله الفقير وذو الحلجة (أوقل النبي عليه: ما من مسلم يغرس غرساً أو يزرع زرعاً فيأكل منه إنسان أو طير أو بهيمة إلَّا كانت له به صلقة () وقل على الد من غـرس شـجراً أو حفـر واديـاً بـدءً لم يسبقه إليه أحد، واحيا أرضاً ميتة فهي له قضاء من الله ورسوله<sup>(1)</sup>ولا يعني إحياء الأراضي الزراعية أنذاك تكريس وتقوية الـنظام الإقطـاعي كـنظام اقتصـلاي واجـتماعي وسياسـي، يقول باحث مشيراً للإقطاع كنظام: كانت ملكية الأرض الزراعية عند ما كوَّن الرسول علا الدولة . العربية الإسلامية في المدينة المنوّرة متعددة الأشكل، أوِّلها القطائع للأراضي الموات التي ليست في حوزة أحد أو ملك أحد يقوم صاحبها بإحيائها فهي له.

فهـذا النوع من الملكية هو ملكية أرض الموات، وتعود جذورها إلى عهد الرسول ﷺ وعلى حدٌ قوله ﷺ: من أحيا أرضاً ميتة فهي له.

وقـد أقطـع الرسول ﷺ عنداً من الصحابة في المدينة وفي مناطق أخرى

- دنظر بحار الأنوار٢٧: ٣٤٣. والجداد هو القطع والجني والقطف.
  - (٢) أمالي الطومى٢: ٢٩٩.

(٣) مستدرك الوسائل ١٣: ٢٦٤ باب استحباب الغرس وشراء العقار ط مؤسسة آل بيت لإحياء التراث قم.

(٤) فروع الكافي ٥: ٢٨٠ ح ٦ في إحياء أراضي الموات.

الزراعة والحضارة ...... ١٥١

من الجزيـرة العربـية<sup>(١)</sup>ويـردَّ عـلى هـذه الإشـارة آخر بالقول: وإذا كان بعض المسـلمين الأول قد أُقطعوا الأراضي في صدر الإسلام، فإنّما كان ذلك في وجوه تـبررها المصـلحة العامـة وبهـدف إحـياء الأراضـي المـوات وتنشـيط الزراعة وتشجيع الاستقرار<sup>(٢)</sup>.

وللباحث الحبيب الجنحاني فهم للقطائع الإسلامية التي منحها النبي تظلير لبعض الصحابة فقل: ١-من الخطأ فهم مفهوم الإقطاع في المجتمع الإسلامي، خصوصاً في مجتمع صدر الإسلام بمثل ما يفهم به النظام الإقطاعي النبي عاشه المجتمع الأوربي، فهذا يعكس نظاماً متكاملاً دعامته الأساسية طبقة النبي عاشه المجتمع الأوربي، فهذا يعكس نظاماً متكاملاً دعامته الأساسية طبقة اجتماعية لها مميزاتها المعروفة في التاريخ الأوربي، وهي طبقة برزت بعد أن تطور المجتمع الأوربي وأفرزها على أنقاض طبقة سابقة، وقد مهدت هي نفسها في خضم صراع طبقي عنيف لميلاد طبقة اجتماعية جديدة قلات مرحلة تاريخية جديدة من مراحل تاريخ المجتمع الأوربي، أمّا الإقطاع في المجتمع الإسلامي فهو مصطلح فقهي ومفهوم اقتصادي يعكس، دون ريب، تجربة تاريخية معيّنة عرفها المجتمع الإسلامي.

٢--إن مفهـوم الإقطـاع في المجتمع الإسلامي عرف بمعان وتجارب تطبيقية مخـتلفة باخـتلاف الـزمان والمكـان، فهـو إذن لـيس مفهومـاً وأضحاً وقاراً طُبَّق بأساليب موحّدة في كلَّ العصور وفي مختلف مناطق العالم الإسلامي.

٣-إنَّ للإقطاع في الإسلام شروطاً دقيقة وضعت في عصر دولة الرسول يَتَلَقُلُ وعصر الخلفاء الراشدين، ولكن التطبيق تجاوز هذه الشروط ابتداءً من المرحلة الثانية في خلافة عثمان، خصوصاً أيام معاوية ابن أبي سفيان.

- عواد الأعظمي، الزراعة، حضارة العراق ج ٥: ٢٣٣.
  - (٢) فيصل السامر، ثورة الزنج: ٢٥.

١٥٢ ..... ١٥٢ ..... اثر الرسول المصطفى عظم في التكوين الحضاري

وكان لهذا التجاوز أثر واضح في الصراع السياسي والاجتماعي الذي عسرفه صدر الإسلام، وقد لمحمنا، إلى أنَّ مفهـوم الإقطباع قـد تطوَّر واتَّخذ في التطبيق أشكالأ مختلفة حسب طبيعة النظام السياسي القائم، وحسب البيئة الجغرافية، ثم ينتهى إلى نتيجة فيقول: والقاعلة الأساسية التي اتضحت معالمها في عصر النبوة والعصر الراشدي أنَّ الإقطاع يقع من الصوافي، أو من الأرض الموات التي لم يحيها أحد، ولا يجوز إقطاع أرض هي على ملك مسلم أو معاهد، ولم تُضبط مقاييس منح القطائع، فقد تُركت لاجتهاد الإمام () وبهذا يصل الباحث إلى نتيجة فقهية هي أنَّ هذه القطائع التي منحت أو التي ستمنح لا تخضع لضوابط ومقررات مسبقة، وإنَّما يمنحها الإمام طبقاً لمقتضيات الأحداث وتطورات الظروف السياسية والاجتماعية، كأن يكون هناك وضع عسكرى يتطلُّب تشجيع المقاتلين، كما حصل للنبي علا في حربه مع اليهود حين أقطع علا الزبير بن العوّام أرضاً من أرض بني النضير ذات نخل" وغير ذلك، ولهذه النتيجة يصل السيد محمد باقر الصدر فيقول: فالإقطاع كما يحده الشيخ الطوسي في المبسوط وابن قدامة في المغنى والماوردي في أحكامه والعلَّامة الحلَّى، هو في الحقيقة: منع الإمام لشخص من الأشخاص حقَّ العمل في مصدر من مصادر الـثروة الطبيعية، التي يُعتبر العمل فيها سبباً لتملكها أو اكتساب حقٍّ خاص فيها...".

وقـد حـاول عـد مـن الباحـثين أن يـنأى بمفهوم الإقطاع الإسلامي عن المفهـوم الغـربي له، لذلـك أوضح السيد الصدر أنَّ كلمة الإقطاع أشرطت في تـاريخ القـرون الوسـطى، وبخاصّـة في تـاريخ أوربـا، بمفاهيم ونظم معيّنة، حتّى

- (۱) المجتمع العربي الإسلامي، الحية الاقتصادية والاجتماعية: ٥٩.
  - (٢) ينظر البلدان وفتوحها للبلاذري: ٢٥.
    - (۳) اقتصلانان۵۰۹.

الزراعة والحضارة ...... ١٥٣

أصبحت نتيجة لذلك تثير في الذهن لدى استماعها كلَّ تلك المفاهيم والنظم، التي كانت تحدد علاقات المزارع بصاحب الأرض وتنظم حقوقهما، في العصور الـتي سـاد فـيها نظام الإقطاع في أوربا ومناطق مختلفة من العالم، وفي الواقع أنَّ هـذه الإثـارة والأشراط باعتبارهما نتاجاً لغوياً لحضارات ومذاهب اجتماعية لم يعشها الإسلام ولم يعرفها<sup>(1)</sup>.

وتقريباً لهـذا الفهم في فلسفة التشريع قل السيد باقر القرشي: وملكية الحـيي للأرض من أفضل الطرق وأصحّها لتوزيع الأراضي وعمرانها، وإيصالها إلى أكبر عدد ممكن لجهتين:

الأولى: إنَّ حلَّية الأراضي مجاناً من دون أن يكون لأحدٍ حقَّ الاحتكار أو فـرض الأجـور علـيها تـؤدَّي حـتماً إلى مـبادرة جميع المواطنين وقيامهم بالإحياء للظفر بأرباحها الأمر الذي يوجب القضاء على البطالة، واستفادة الأمّة حكومة وشعباً بوارداتها.

الثانية: إنَّ الإسلام جعل سبب التمليك هو الإحياء، والإنسان مهما بلغ من القنوّة لا يتمكّن بحسب العلاة أن يحيي أرضاً واسعة، ومن المستبعد جدًّا لمَّا كـان الإحـياء حقّـاً عامـاً للجمـيع أن يقوم شخص بإحياء الأرض لغيره ويترك نفسه.

إنَّ ملكية الححيي لـلأرض هي أعظم طريق وقائي يقي المجتمع الإسلامي من تضخم الملكيات في الأرض الزراعية المسمَّلة في العصر الحديث الإقطاع<sup>(٢)</sup> فكـان هذا التشريع من هذه النقطة أو تلك نظراً للناس ورحمَّة بهم، فإنَّ النعم الإلهية التي غطَّت الأرض خُلقت ليتناولها الإنسان ويتنعَّم بها، وحينها لابدّ من

- (۱) نفس المصدر.
- (٢) العمل وحقوق العامل في الإسلام: ١٨٨.

١٥٤ ...... ١٩٤ مستستستست المعامي المعامل المعامل المعامل المعامري المعامري المعامري جهسد وعمل يبدأ بالمعول، واستخراج هذه النعم والكنوز لا يتمّ إلّا بملاحظة الأرض وإعمارها.

ومن هـذا الإدراك كتـب علـيّ الظلام إلى الأشتر حين ولاه مصر: وليكن نظرك في عمارة الأرض أبلغ من نظرك في استجلاب الخراج، لأنَّ ذلك لا يُدرك إلَّـا بالعمـارة، ومـن طلب الخراج بغير عمارة أخرب البلاد، وأهلك العباد، ولم يستقم أمره إلَّا قليلاً<sup>(1)</sup>.

وهـذا الإدراك العمراني لعليَّ الللا نعتبره موقفاً إنسانياً وسياسياً ودينياً. فمطالبة الأرض والفلّاح بالعطاء والإنتاج ليس له مسوّغ بدون عمارة وإصلاح ومقدمات ضرورية لإدامة الحياة الزراعية وإغنائها.

وقد كانت سياسة الإصلاح الزراعي والإروائي نصب عين علي المخطر ومحور سياسته الاقتصلاية، وقد أشار اليعقوبي إلى ذلك حيث قل: إنّ الإمام علي المخطخ قد أمر بحفر الأنهر وشق الترع وتطهيرها فكتب إلى عامله قرظة بن كعب<sup>(1)</sup>: أمّا بعد فإنَّ رجالاً من أهل الذمّة من عملك ذكروا نهراً في أرضهم، قد عفا وادفن وفيه عمارة على المسلمين، فانظر أنت وهم ثمّ اعمروا ما يصلح النهر، فلعمري لئن يعمروا أحبّ إلينا من أن يُخرجوا، وأن يعجزوا أو يقصروا في واجب من صلاح البلاد والسلام<sup>(1)</sup>.

ومبع حاجة الأرض إلى جهمد الإنسبان وهمّته، فإنَّ الإنسان يبقى في كلّ خطوة يخطوها في أمل المدد السماوي والرحمة الربّانية، ولذلك لا يمكن للمزارع أن يستعد عن السبماء الستي تظللّ الأرض بمسافة زمنية مهما قصرت، فانتظار

- نهج البلاغة : ٤٣٦ كتاب رقم ٥٣ للأشتر النخعي.
- (٢) قَرْظَة كان والياً لعلي المن على فارس. ينظر تنقيح المقال ٢: ٢٨ رقم ٩٦٦٣.
- (٣) نقــل الخـبر مصـطفى عباسي الموسوي في العوامل التاريخية لنشأة وتطور المدن العربية الإسلامية طورية الإسلامية طرورية المتقافة بغداد ١٩٨٢: ٢٠٢.

وقد ذكر القرآن الكريم بنعمة المزروع وسلامته من الأفلت، وما هيأ له الكريم من عوامل الإنبات بقوله تعالى: ﴿ أَفْرَأَيْتُ مَا تَحْرُقُونَ أَلْتُ مُتَمْ مُحُونَهُ أَمْ نَحْنُ النَّرَام عُونَ لَوْ نَشَاء كَجَعَلْنَاهُ حُطَامًا فَظَلْتُ مُ تَفْكَهُونَ إِذَا لَنُعْمَ مُونَ بَلْ عَنْ أَفْرَأَيْتُ رَالْمَاء الَّذِي تَشْرَبُونَ أَلْتُ رَأَنْهُمُوهُ مَنَ الْمُزْنِ أَمْ نَحْنُ الْمُنْزِلُونَ وَ نَشَاء جَعَلْنَاه أَجَاجًا فَلْوَإِنَّ تَشْكُرُونَ أَشَاء بَعَعَلْنَاه مُعَالًا تُسْمَ الْمُزْنِ أَمْ نَحْنُ الْمُنْزِلُونَ وَ نَشَاء جَعَلْنَاه أَجْمَعُونَا الْمُنْ وَالْعَالَ الْمُعْمَ مُونَ الْمُنْعَام مَعْنَ الْمُعْرَانَ مُعُونَا مُعَالًا عُلَيْ مُعُونَا الْمُعْذِي أَمْ مَعْنُ الْمُنْعَامُ مُعُونَا أَنْ مَعْنُ الْمُ مُعَامًا فَظُلْتُهُ مُعُونَ الْمُونَ الْمُعْمَ مُعُونَا مُعُونَ الْمُونُ قَوْلَا تَشْكُرُونَ أَمْ مَعْنَا الْمَعْتَ الْمُونَانِ مُعَالًا عُمْ اللّهُ مُعُنُ الْمُنْتَعَام الْمُ الْمُ عُ

وانطلاقاً من هذا أوصى الباقر الطلام الزرَّاع بالقول: إذا أردت أن تزرع زرعاً فخذ قبضة من البذر بيلك ثمَّ استقبل القبلة وقل: ﴿ أَأَنتُمْ *مَرْمَعُوَنَهُ أَمْ نَحْنُ* النرَّامِعُونَ <sup>(11</sup>ثلاث مرّات ثمَّ قل: اللهم اجعله حرثاً مباركاً وارزقنا فيه السلامة والـتمام واجعلـه حباً متراكباً ولا تحرمني خير ما أبتغي ولا تفتني بما متّعتني بحقً محمد وآله الطيبين الطاهرين، ثمَّ ابذر القبضة التي في يلك إن شاء الله<sup>(1)</sup>.

وقد جعل النبي ﷺ الزرع أفضل رأسمل اقتصادي قابل للنماء حين يغنمه الإنسان فقل ﷺ حين سُئل أي المل خير؟ فأجاب: بأنّه زرع زرعه

- (۱) فروع الكافية: ۳۰۲ ح ۲.
  - (٢) الواقعة: ٢٢-٧٢.
    - (٣) الواقعة: ١٤.
  - (٤) مكارم الأخلاق: ٢٥٣.

١٥٦ ..... أثر الرسول المصطفى عَظَيَمَهُ في التكوين الحضاري صلحبه وأصلحه وأدَى حقَّه يوم حصلته<sup>(۱)</sup>.

ولابـدٌ لنا هنا التنويه بحضارة اليمن الزراعية والإروائية وقد عُرفت بلاد الـيمن بزراعـتها وتجارتهـا، ممـا يجعل الباحث يقف على سر النصوص النبوية الـتي تكيل المدح لأهل اليمن، حيث ساعد على تكون الدول في اليمن وظهور حضـارة مزدهـرة فيها خصوبة التربة وتوفَّر الأمطار الموسمية الصيفية، ودفع هذا بالتالي إلى شيوع حالة الاستقرار وبناء الدول<sup>(٣)</sup>.

وتميَّز جنوب جزيرة العرب عن شمالها من حيث طبيعة الأرض والحية والمناخ وسقوط الأمطار، هو الذي جعل الزراعة أكثر ازدهاراً في بلاد اليمن والجنوب، عن بلاد الحجاز والشمل... وكان لأهل اليمن فضل السبق على سائر أهل جزيرة العرب في نشاطات الزراعة، ويُستلل على ذلك من خلال ألفاظ الزراعة المصطلحات الزراعية التي تنصَّ عليها معجمات اللغة وكتب النبات والأدب، والتي وجد العلماء اللغويون أنّها تعود للغات أهل اليمن.

أمّا أهل البادية وما أتّصل بها من الأعراب فقد كانوا يزدرون الزراعة ويتنقّصون من قدر المزارع والقَيْن<sup>(٢)</sup>، وقد بلغت هذه النظرة الازدرائية إلى المزارع أهل الحضر في الحجاز وشمل الجزيرة العربية، إذ يُحكى أنَّ بعض الصحابة كرهوا تعاطي العمل في الأرض حتّى بعد الفتح تاركين ذلك إلى أهل الذمة<sup>(1)</sup>.

- (١) الخصل: ٢٤٦ ١٠٥.
- (٢) ينظر تاريخ الحضارة العربية للتلسي : ٢٧، وأشير إلى هذا في فصل اليمن والحضارة.
  - (٣) القين: الحداد وقيل: كلَّ صانع قين. اللسان اقين.
  - ٤) قُصي الحسين، موسوعة الحضارة العربية، العصر الجاهلي ٨٨و٨٨.

الزراعة والحضبارة ...... ١٥٧

وقد مارس النبي ﷺ العمل الزراعي بيده الكريمة حين غرس النخل الذي اشترطه أرباب سلمان الفارسي ثمناً لعتقه ﴿، وهم رهط من يهود المدينة كانوا قد اشترطوا على سلمان ﴿ أن يغرس لهم عنداً من النخل ويعمل عليها حتى تدرك هذه النخيل بثمارها، لينال حريته ويتخلص من عبوديته لهم<sup>(۱)</sup>.

وقد كمان أوصياء المنبي تلك يمارسون العمل الزراعي ويمتهنونه تأكيداً للدورهم الديني والحضاري في تاريخ المسلمين، وحين وَلي علي الظين أمر الخلافة أمر بتقسيم بيت المل على الناس، ثمّ أخذ مكتله ومسحاته ثمّ انطلق إلى بئر الملك<sup>(\*)</sup>ليمارس عمله الزراعي هناك<sup>(\*\*)</sup>وليعلن بداية مسيرة حضارية في عهد جديد يستدعي نهضة زراعية تنموية تدعم وترفد اقتصلا الدولة، وتساهم في إشباع الجياع وتأمين معيشتهم، إضافة إلى تأكيد هوية الحاكم الذي ينبغي أن يُحتذي ويتّخذه الناس إماماً، فلحاكم الزاهد العامل الباني تجسّد في سلوك عليً الشين رجل المدنية والحضارة وارث النبيّ المصطفى تما مؤسس الحضارة والمدنية وواضع أصولها ومفاهيمها.

وت تحدث الأخبار عن سيرة اللخلا فتصفه بأنّه كان الطلا منهمكاً في زراعة الأرض وضربها بمسحاته ضربات كثيرة، بحيث روت بعض هذه الأخبار أنَّ الدنيا الهنية الـناعمة تمثّلت له بصورة فتاة حسناء بضّة، قيل هي صورة بثينة بنت عامر الجمحي\_وهي من أجمل نساء قريش\_وكان الطلا في أرض فدك العامرة بالنخيل والخضرة والمياه الدافقة، يضرب بمسحاته والعرق يتصبب منه

- (١) ينظر الاستيعاب في معرفة الأصحاب٢: ٥٧، بحار الأنوار٢٢: ٣٩٠.
- ۲) بتر الملك: موضع بالمدينة عند قبا منسوبة إلى تبع الملك. معجم البلدان١: ٣٠٢.
  - (٣) ينظر الخرائج والجرائح (١٨٧ ح ٢١.

المسمعة عليه في التكوين الحضاري المسلم المسلمي المسلمي التكوين الحضاري المعاري المعاري المعاري المعاري في التكوين الحضاري في المسلمة المست له: يا أمير المؤمسنين، هسل لك أن تسزوجني وأغنسيك عسن هسذه المسحلة؟(() فكان يأبي لدنيا الدعة والكسل والنوم.

وكان علي الطلاة يدعبو إلى العمل والجدّ والمثابرة والبناء للأرض، وأنّه يعنى من هذا عمارتهما لتحقيق معنى الخلافة في الأرض، ولكنه يأبى دنيا الـترف والـبذخ والطغيان والتجبّر لـذا كان يقول: أُحدَّركم الدنيا فإنّها منزل قُلعة، وليست بدار نُجعة، قد تزيَّنت بغرورها وغَرَّت بزينتها<sup>(٢)</sup>.

ومع هـذا الترفـع والـزهد بمـتاع الدنـيا لم يضع الخلاة آلة الأرض جانباً مستنيماً أو لاهياً عن إحيائها، ولطللا كان الخلاة يوصي بعدم الركون إلى اللذات والشهوات والإخلاد إلى الأرض والانعكاف على الذات والانغلاق عليها وأمًا جهاد البناء والإعمار فماض فيه.

وتشهد وثائق التلريخ على جهاد علي الزراعي والإروائي من أجل المصالح العلمة، ومن ذلك ما رواه أبو نيزر قل: جاءني علي بن أبي طالب علي وأنا أقوم بالضيعتين عين أبي نيزر والبغيبغة، فقل: هل عندك من طعام؟ فقلت: طعام لا أرضاه لأمير المؤمنين قرع من قرع الضيعة صنعته بإهالة سنخة، فقلل: علي به فقام إلى الربيع فغسل يده ثم أصاب من ذلك شيئاً ثمّ رجع إلى الربيع فغسل يديه بالرمل حتّى أنقاهما، ثمّ ضمّ يديه كلّ واحدة منهما إلى

(۱) ينظر البحار ٧٢ ٨٤ وج ٧٧: ١٩٥.

(٢) نهج البلاغة: ١٦٧ خطبة ١١٣. وقد روى البيهقي أنَّ عدي بن حاتم الطائي وصف موقف علي المخلاة من الدنيا بالقول: لقد رأيته ليلة وقد مثَّل في محرابه وأرخى الليل سرباله وغارت نجومه، ودموعه تتحادر على لحيته وهو تململ السليم، ويبكي بكاء الحزين، فكاني الأن أسمعه وهو يقول: يا دنيه إلي تعرّضت أم إلي أقبلت! غرّي غيري، لا حان حينك قد طلقتك ثلاثاً لا رجعة فيك فعيشك حقير، وخطرك يسير، آو من قلَّة الزاد وبُعد السفر وقلة الأنيس. المحاسن والمساوى: ٤٦.

وكذا كانت سيرة المعصومين للتلك العمل في زراعة الأرض واستئمارها فقد روى علمي بين أبي حمزة-وهو من أصحاب الكاظم التلكة-قل: رأيت أبا الحسن التلكة يعمل في أرض له قد استنقعت قدماه في العرق، فقلت: جُعلت فداك أيين الرجل! فقل: يا علي، قد عمل باليد من هو خير منّي، في أرضه، ومن أبي، فقلت: ومن هو؟ فقل: رسول الله وأمير المؤمنين وآبائي صلوات الله عليهم، كلَّهم كانوا قد عملوا بأيديهم، وهو من عمل النبيين والمرسلين والأوصياء والصالحين".

وكانـت الزراعة هي الحرفة الرئيسة لسكًان يثرب، وأهم المزروعات هي النخـيل والشـعير، وتُزرع إلى جانب ذلك بعض الخضر بكميات قليلة كالقرع والقـتًا، وكـان الغـذاء الرئيس لأهل المدينة عند الهجرة التمر والشعير، ويقل

(۱) الكامل في الملغة والأدب للمبرد٢: ١٥٣ ط بيروت مؤسسة المعارف.
 (۲) فروع الكافي ٥: ٧٥ ح ١٠.

١٦٠ ...... أثر الرسول المصطفى على في التكوين الحضاري المصلفى على في التكوين الحضاري الحضاري الحضاري الحضاري الحصاري الحصاري الحما في غذائه فلم المدينة وفقراءها في غذائه فلم يكسن يأكل خبز البرّ، وقد جاء في حديث الباقر الظلام أنَّ النبي على على أنَّ النبي على حبز بُرَّ ثلاثة أيَّام متوالية منذ بعثه الله تعالى إلى أن قبضه ("وهذا نظر منه على العموم الناس الذين يعايشهم وتقديراً لمشاعرهم.

وكانت هـناك محاصيل أُخـر إلى جانب التمر والشعير عُرفت في حقول المدينة، لهـا جودتهـا ووفـرتها، مـن الفواكه، كالعنب والرمّان والموز والليمون والبطّيخ<sup>٣</sup>.

وكان النبي على يستبشر بها ويبشّر أهل المدينة حين تنضج لأنّها تؤمن سلعة اقتصادية مهمّة تساهم في تنشيط اقتصاد المسلمين لما ينجم عنها من حركة بيع وشراء ونقل وتخزين وصناعات غذائية: إضافة إلى الفوائد الصحية الكثيرة فيها حيث ترفع المستوى الصحي للناس، لذا قل على: وبيع أمّتي العنب والبطّيخ<sup>(1)</sup>ولم يتخلّ النبي على عن حلواه وغذائه الملازم له وهو التمر، الـني لازم ظلّه على، وكيف يـنلى عـنه وهمو غذاء أمّته وشعبه وجماهيره التي كانت تتحرك حوله وأمامه؟

وكان ﷺ يرزق أهل الصفّة من طعام عاصمة الإسلام الشائع، وهو المتمر، فقد كان ﷺ يرزقهم كلَّ يوم مُدَّاً مُدَّاً من تمر، فقام رجلٌ منهم فقل: يا رسول الله، التمر الذي ترزقنا قد أحرق بطوننا! فقل رسول الله ﷺ: أما إنِّي لو استطعتُ أن أطعمكم الدنيا لأطعمتكم، ولكن من عاش منكم بعدي يُغدى

- صالح أحمد العلي، دولة الرسول في المدينة: ٢٩و٢٩.
  - (٢) الروضة من الكافي ٨: ١٣٠ ح ١٠٠.
- (٣) ينظر التاريخ السياسي والعسكري لدولة المدنية: ٣٢.
  - (٤) طب النبيِّ : ٢٧.

عليه بالجفان، ويغدو أحدكم في خميصة ويروح في أخرى، وتنجّدون بيوتكم كما تُنجّد الكعبة، فقام رجلٌ فقل: يا رسول الله إنّا إلى ذلك الزمان بالأشواق، فمتى هـو؟ قـل يَتليّه: زمـانكم هذا خيرٌ من ذلك الزمان، إنّكم إنْ ملائم بطونكم من الحلال توشكون أن تملأوها من الحرام<sup>(()</sup>، فكان هذا كتلميح منه يَتليّه في ضرورة ترشيد الاستهلاك وإمساك البطون وصونها عن اللقمة الحرام.

وك لا يَجْلَعُ بحرص أن تصطبغ ربوع المدينة بالمروج الخضراء فتراه يَجْلَعُ يحرَّم قطع الأسجار والنخيل حتَّى عند الضرورات الحربية، ويفهم ذلك من قوله تعالى: ﴿ مَا قَطَعْتُ مَن لَيتَهَ أَوْتَرَكَتُتُوْهَا قَائَمَةً عَلَى أُصُولُها فَإِذْنِ اللَّه ﴾ <sup>(1)</sup>فهنا نشهد إجازة شرعية لقطع الأخشاب الخضراء لضرورات دفاعية وعسكرية، وقد تعجَّب اليهود من ممارسة عملية قطع النخيل من قبل أبي ليلى المازني وعبد الله بن سلام حين أمرهما النبي يَتَلَعُ بذلك<sup>(1)</sup>.

وقد روي من الأخبار في عقب قباطع الأشجار ما يدلل على حرص المعي ي الله على تغطيته الأرض باللون الأخضر وحفظ البيئة من التلوث والتصحر، ومن هذا ما روي: أنّه تلك قل: من قطع سدرة صوّب الله رأسه في التار<sup>(1)</sup>.

(۱) نوادر الرواندي: ۲۰.
 (۲) الحشر: ٥.
 (۳) حكى الشيخ القمي لما غلر اليهود من بني النضير في المدينة، كان رسول الله عليه إذا (۳) حكى الشيخ القمي لما غلر اليهود من بني النضير في المدينة، كان رسول الله عليه إذا ظهر بمقدم بيت الشيخ القمي لما علم وخرّبوا مايليه، وكان الرجل منهم ممّن كان له بيت ظهر بمقدم وقد كان رسول الله عليه وخرّبوا مايليه، وكان الرجل منهم ممّن كان له بيت الفهر بمن بخرّبه، وكان الرجل منهم ممّن كان له بيت الفهر بمقدم بيت النفير في المدينة، كان رسول الله عليه إذا على منهم معنوا ما يليهم وخرّبوا مايليه، وكان الرجل منهم ممّن كان له بيت حسن خرّبه، وقد كان رسول الله عليه أمر بقطع نخلهم فجزعوا من ذلك وقالوا يا محمد إن الله يأسرك بالفسيلا?
 (٣) الله يأتين الأثير ٢: ٢٨١

١٦٢ ------ اثر الرسول المصطفى عَمَالَةً في التكوين الحضاري وقل عَمَالَةً أيضاً: **الطيبُ يسُرُّ والنظر إلى الخضرة يُسرُّ**() وفي هذا النصّ دليل على احترام البيئة والحرص على رعايتها وإعمارها وإغنائها.

ومع الاهستمام المستزايد للمنبي ﷺ في الحفياظ عملى بيئة يثرب الزراعية وإدامة خضرتها، فإنَّ الله بما هيًّا لها من عوامل جغرافية أسعفتها وأحيتها فكان لاعـتدال المسلخ وتوافـر المياه وخصوبة التربة أثرها في ازدهار الزراعة في يثرب ازدهاراً نسبياً.

فكانىت يـثرب أشـبه بمديـنة أو واحة خضراء وسط جزيرة العرب، فهي تقـوم على بسط من الأرض كثير المياه والشجر والدوحات، ولها حرّات ثلاث: هي حرّة واقم في الشرق، وحرّة الوبر في الغرب، وحرّة قُباء في الجنوب.

وتُعتبر حرّة واقـم من أشهر حرّات بلاد العرب، وتربتها من أخصب ِ بقاع يثرب.

لذا كانت يثرب تستمد مكانتها الاقتصادية من أرضها البركانية الخصبة، والستي تستوافر فسيها مسيله الأوديسة والأبسار والعسيون ومسن محاصسيلها الزراعسية الكثيرة<sup>(۲)</sup>.

وكانت الملكية الفردية في المدينة مثبتة، والغالب أنَّ الأفراد يمتلكون الأراضي التي يعملون فيها، غير أنَّ بعضهم كان يمتلك مزارع كبيرة، ولا يستطيعون وحدهم القيام باستثمار أراضيهم فيستخدمون في ذلك عمّالاً يلحذون لقاء عملهم نصيباً من الحاصل يبلغ الخُمس أو الثلث أو النصف تبعاً لأحوال الأرض وظروف الاتفاق، وقد نشأت من المعاملات الناجة عن تنوّع

- مستدرك الوسائل للنوري ٣: ١٠٩ ط حجر.
- (٢) ينظر علي معطي التاريخ السياسي والعسكري لدولة المدينة في عهد الرسول: ٤٦ و٣٠
   ٣٢٥.

والمخابرة وهي المزارعة بالنصف والثلث والربع وأقلّ من ذلك وأكثر<sup>(٥)</sup>، وقالوا: أصل المخابرة من خيب، لأنَّ النبي عَلَيْ أقرّها في أيدي أهلها على النصف من محصولها، فقيل خابرهم، أي عاملهم في خيبر<sup>(٢)</sup>وقد أمضى النبي على أساليب استثمار الأرض بإقرار بعضها والنهي عن بعض الأساليب الأخر، كالمزابنة والمخاضرة.

والمزابـنة وهمي بـيع الـتمر في رؤوس الـنخل بالـتمر<sup>(//</sup>لأنّهـا تؤدّي إلى

١٦٤ ...... اثر الرسول المصطفى ﷺ في التكوين الحضاري المنطقي ﷺ في التكوين الحضاري المنازعة والمدافعة (١).

وأمًّا المخاصرة فهي أن تُباع الثمار قبل أن يبدو صلاحها وهي خضر بعد، ويدخل في المخاصرة أيضاً: بيع الرطاب والبقول وأشباههما<sup>(٢)</sup>وكان هذا من الـنبي علي نظر حضاري بعيد في تثبيت دعائم الاقتصاد الزراعي للدولة الإسلامية وتنظيمه للعقود والمعاملات.

المياه والأنهار

لا يخفى عملى الباحثين والعقىلاء بمانَّ كملَّ مدنية وتقدَّم للإنسان كان منشؤه الماء.

ورجمة للإنسبان ولكل الكائنات الحيّة جعل الخالق هذه الملدة ميسورة ومتوفرة بين يلي الإنسبان وكلّ المخلوقات مهما كانت، فحياة كلّ كائن حيّ يعتمد بالدرجة الأولى على الماء، وانعدامه يعنى نهاية هذه المخلوقيات وانهدامها، قال تعالى: فو وَجَعَلْنَا مِنَ الْمَا مَكُلٌ شَيْ مِنْ حَيْ أَفْلًا يُؤْمِنُونَ كُ<sup>سْ</sup>.

وحين تجف الميله وتسنقطع روافيد الماء تموت المدن وتتهافت الحضارات وتستقهقر، وأشيار الكستاب العزييز إلى ذلك بقوله تعالى: وكُوكالَّذي يُرْسِلُ الرَّبَاحَ بُشَراً بِنَ يَدَيُ مُرَحْمَيَهِ حَتَّى إِذَا أَقَلَتْ سَحَامًا فِقَامَ مَعْنَاهُ لِلَدِ مَيْتِ فَأَنْهُمْ إِذَا

(١) مجمع البحرين ٢: ٢٧٥ فزبن؟.
 (٢) معاني الأخبار: ٢٧٨. قبيل مدمي همذا البيع مخاضرة لأنَّ المتبايعين تبايعا شيئاً أخضر (٢) معاني الأخبار: ٢٧٨. قبيل مدميً همذا البيع مخاضرة لأنَّ المتبايعين تبايعا شيئاً أخضر (٢) معاني الأخبار: ٢٧٨.
 (٢) الأنبياء: ٣٠.

مِنْ حَكُلِ الشَّمَرَ إِن حَكَذَلِكَ نُحْرِجُ الْمُؤْتَى لَعَلَّكُ مُ تَذَحَكُمُ وَلَهُ () وقوله: ﴿ وَهُوَ الَّذِي أمرسكَ السرائ بسرا بَيْنَ يَدَي مرحمية وأَنْزَلْنَا مِنَ السَّمَاء مَاء طَهُوم إِلْحُدِي بِه بَلْدَة مَيْنًا وَسُنْعِيهُ مِنَا خَلَفْنَا أَمْتَامًا وَأَنَاسِي كَثِيراً ﴾ ".

وقو له: ﴿ وَمَنْ آمَاتَه سُرِحَكُ مُرَالَبَهُ فَقُوْنًا وَطَعَاً وَبَنَزَلُ مَنَ السَّمَاءَ مَاءَ فَيُعْمِي به الْمُرْضَ بَعْدَ مَوْضًا إِنَّ فَي ذَلَكَ إِنَّاتَ لَقَوْمَ مَعْقُلُونَ ﴾ <sup>(()</sup>وغيرها من الآيات التي تفيد حَاجَة الإنسان المتعاظمة لسلَماء في إدامة حياته، وتشييد حضارته ومدنيته التي يفتخر بها، فالصناعة والـزراعة يرتبط ظهورهما بـتوفر الماء واستغلال الإنسان له وتطويعه في مشاريعه الزراعية والصناعية.

والمـاء هــو أهم مكوّنات قاعدة الموارد الطبيعية الزراعية التي تستند إليها الزراعة في أيّ مكان... والمصادر الرئيسية للموارد المائية المتلحة للزراعة ثلاثة:

١–الأمطار، وهذا المورد يمكن اعتباره ثابتًا.

٢–الأنهـار، وجـزء كـبير مـن هـذا المورد تمّ استثماره بالفعل في مشاريع الري الصناعي في معظم دول العالم.

٣-الماء الجوفي، واستثمر في العديد من الدول إلى الحدَّ الأقصى<sup>(٤)</sup>.

ويقسَّم الفقهاء المسلمون المياء وفقاً للغتهم العلمية إلى قسمين: أحدهما المصلار المكشوفة التي أعلَّما الله للإنسان على سطح الأرض، كالبحار والأنهار، والعيون الطبيعية، والآخر المصلار المكسنوزة في أعملق الطبيعة التي يتوقَّف

- (١) الأعراف: ٥٧
- (٢) الفرقان: ٤٨-٤٩.
  - (٢) الروم: ٢٤.
- (٤) محمد السيد عبد السلام، الأمن الغذائي للوطن العربي: ١٩و١٩.

فالقسم الأوّل من الميه يُعتبر من المشتركات العامة بين الـناس، والمشتركات هي الثروات الطبيعية التي لا يأذن الإسلام لفرد خاص بتملكها، وإنّما يسمع للأفراد جميعاً بالاستفادة منها مع احتفاظ أصل الماء ورقبته بصفة الاشتراك والعموم، فالبحر أو الـنهر الطبيعي من الماء لا يملكه أحد ملكية خاصّة ويُباح للجميع الانتفاع به، وعملى هذا الأساس نعرف أنَّ المصادر الطبيعية المكشوفة للمياه تخضع لمبدأ الملكية العامة<sup>(۱)</sup>استنباطاً من الخبر المشهور: «ثلاثة أشياء الناس فيها شرع سواء: الماء، والكلا، والنار»<sup>(۱)</sup>.

وبذلـك جعـل الإسلام شريان الحيلة وعنصر إدامتها مبلحاً لكلِّ فرد، وما على الإنسان إلَّا الجدّ والسعي لينتفع من هذه النعمة الكبيرة.

ولأهمية الماء في حياة الإنسان جعل النبي على وأهل بيته المعصومون المتلك صدقة الماء من أفضل الصدقات فقل على افضل الصدقة صدقة الماء، وقل عسم أن أفضل الأعمل إبراد الكبد الحرّى، يعني سقي الماء، وروي عن أبي علقمة مولى بني هاشم أنّه قل: صلّى بنا رسول الله على الصبح ثمَّ التفت إلينا فقل: معاشر أصحابي، رأيت البارحة عمّي حمزة بن عبد المطلب رحمه الله والخي جعفر بين أبي طالب رحمه الله وبين أيديهما طبق من نبق، فأكلا ساعة فتحول فما النبق عنباً، فأكلا ساعة فتحول العنب رطباً، فدنوت منهما فقلت بأبي أنتما أي الأعمل أفضل؟ فقالا: وجدنا أفضل الأعمل الصلاة عليك، وسقى أنتما أي الأعمل أفضل؟

- (۱) اقتصلانا: ۱۹ه.
- (٢) ينظر بحار الأنوار ٦٦: ٤٤٦.

وروى الصاحق القلة عن أسيه القلام: إنَّ أوَّل ما يُبدأ به يوم القيامة صدقة الماء<sup>(\*\*)</sup>.

وقـد حظيـت بعض الميله والأنهار ببركة سماوية خاصّة بها، ومن ذلك ماء زمـزم، فـروي عـن النبيَ ﷺ قوله: ماء زمزم لما شُرب له، من شوبه لمرض شفاه الله، أو لجوع أشبعه الله، أو لحلجة قضاها الله<sup>(۳)</sup>.

وروى ابــن عــباس أنَّ الــنبيَ ﷺ قــل: التضــلَّع مــن ماء زمزم براءة من النفاق<sup>(0)</sup>.

وقد وردت روايات في فضل ماء الفرات منها بأنّه يُصبّ فيه ميزابان من ميازيب الجـنة وأنّه ينبع من الجنة، وأنَّ ملكاً يهبط من السماء في كلِّ ليلة معه ثلاثة مثاقيل مسك من مسك الجنة فيطرحها في الفرات<sup>(٥)</sup>، وغيرها.

ومن هذه الروايات أنّ الصلاق التلكة لما قدم الكوفة في زمن أبي العبّاس جاء عملى دابّته في ثياب سفره حتّى وقف على جسر الكوفة ثمّ قل لغلامه: اسقني، فأخذ كوز ملّاح فغرف له به فأسقاه فشرب والماء يسيل من شدقه على لحيته وثيابه، ثمّ استزاده فزاده، فحمد الله ثمّ قل: نهر ماء ما أعظم بركته! أما إنّه يسقط فيه كلّ يـوم سبع قطرات من الجنّة، أما لو علم الناس ما فيه من

- (1) كتاب الغايات للقمي: ١٨٥ و١٩٥.
   (٢) ثواب الأعمل للصلوق: ١٦٨ ح ٢.
   (٣) تفسير المدر المنثور للسيوطي ٣: ٢٢١، بحار الأنوار ٢٠: ٤٥.
   (٤) كنز العمل ١٢: ٢٢٢ و٢٢٥.
  - (٥) ينظر الكافي ٣: ٢٤٦ ح ١ والبحار ٦٠: ٣٨ والخصل: ٢٥٠ ح ١١٦.

البركة لضربوا الأخبية على حافتيه، أما لو لا ما يدخله من الخاطئين ما اغتمس فيه ذو عاهة إلما برئ<sup>(۱)</sup>، ومع كلَّ ما جاء فيها من فضيلة وبركة فهي قوام حياة الإنسان وسرَّ بقائه فعلى ضفاف نهر الفرات كانت حضارات مهمة شيَّدها الإنسان، وأبرز حضارة بُنيت من ماء وطين الفرات هي حضارة بابل وأور، وجاور الفرات إبراهيم خليل الله الظلاف ونوح الظلاف وجع كثير من الأنبياء كانوا يعبدون الله من بركاته، ويغتسلون من مائه، فانعجن طين الفرات وحوضه من قطرات دموعهم وفضلات وضوئهم، فنزلوا على ضفافه مسبّحين شاكرين فيسبّح معهم هذا النهو المبارك الخالد، فجلد الحسين الظلاف ذكريات

وقـد حُرمـت بقـاع كـثيرة في الأرض مـن ُنعمـة الأنهار التي تمنح الخير والعطاء للإنسان، وبالتالي فقلت نعمة حضارة كان لها أن تقوم على ضفة نهر، ومن هذه البقاع المحرومة كانت مسلحات كبيرة من الجزيرة العربية.

يقـول البلحـثون والجغرافـيون والـرحّالة: إنَّ الجزيـرة العربـية لم تعـرف الأنهـار الكبيرة بللعنى المعروف من لفظة نهر، مثل نهر دجلة والفرات والنيل أو نهر العاصي، أو حتّى نهر الليطاني، بل فيها أنهار صغيرة أو جعافر<sup>(۳)</sup>.

وهـي لذلـك تُعـدٌ مـن جملة الأصقاع التي تقلّ فيها الأنهار والبحيرات، ويتغلّب على أرضها الجفاف، ويقلّ فيها سقوط الأمطار... ومع ذلك فهي كثيرة الأوديـة الـتي تطغـى علـيها السيول عند سقوط المطر فتجعل منها أودية طاغية

(١) كامل الزيارات: ٤٨.

(٢) الجعفر: النهر الصغير دون الجدول. لسان العرب مجعفره.

الزراعة والحضارة ...... ١٦٩ مدافع عظيمة للميله<sup>(١)</sup>.

ومن هذا السبب وذاك لم تشهد أرض الجزيرة حضارة مهمة وذات شأن كما شهدت أرض مصر والعراق، فالنيل والفرات احتضنا حضارات قديمة لعبت دوراً كبيراً في الـتاريخ، ولكن ً الله عوّضهم بالبيت الحرام الذي جعله مثاباً للـناس وأمناً، وتمّم نعمته على جزيرة العرب بالمصطفى تظليم خاتم الرسل الذي فاق بوجوده وذكره كلّ حضارة وثقافة قامت على وجه الأرض.

## النخلة والحضارة

تُعدَّ النخلة من أهم الأشجار وأقدمها وألصقها بحياة الإنسان، وتتحدث مدونـات التاريخ القديم عن هذه الشجرة المقدسة التي وهبها الله لعباده تفضلاً وكرماً، وأسهبت النصوص الدينية في الحديث عن النخلة.

وقد نالت النخلة من التكريم ما نل الإنسان الذي كرمه الله، ويتحدث الـباقراللَّيْنَة عـن جانـب من هذا التكريم فيقول: إنَّ لله عزوجل ملائكة وكلهم بنبات الأرض من الشجر والنخل، فليس من شجرة ولا نخلة إلَّا ومعها من الله عزُوجلً ملك يحفظها وما كان فيها<sup>(1)</sup>.

وللنخلة حديث مع سمرة بن جنلب يعكس لنا أهميّة النخلة الواحدة في المجـتمع الـزراعي، وكـان مـن خطورتها أن أفتى النبيّ يَتْظِيّ بحكم قضائي ما زال مـورد بحـث الفقهـا، حيث كان له علق ـ النخلة بحملها ـ في حائط لرجل من الأنصـار، وكان منزل الأنصاري بباب البستان، فكان يمرّ به إلى نخلته ولايستأذن،

- موسوعة الحضارة العربية العصر الجاهلي: ٥١.
  - (٢) علل الشرائع: ٢٧٨.

وترتبط المنحلة بالحضارة ارتباطاً عريقاً تبدأ من لبنات خلق الإنسان الأول آدم اللغة، إلى تاريخ الحضارات الشرقية كلَّها، وقد ذكر الصلاق اللغة تاريخ المنخلة وارتباطها بآدم اللغة فقل: إنَّ الله تبارك وتعالى لمَّا خلق آدم من الطينة التي خلقه منها فضل منها فضلة، فخلق منه نخلتين ذكراً وأنثى، فمن أجل ذلك أنَّها خلقت من طين آدم اللغة تحتلج الأنثى إلى اللقاح كما تحتاج المرأة إلى اللَّقاح، ويكون منه جيَّد ورديَّ، ودقيق وغليظ، وذكر وأنثى، ووالد وعقيم.

وكانـت النخلة عجوة فأمر الله تعالى آدم أن ينزل بها معه حين أخرج من الجـنّة فغرسـها بمكّـة، فمـا كان من نسلها فهي العجوة، وما كان من نواها فهو سائر النخل الذي في مشارق الأرض ومغاربها<sup>(٢)</sup>.

ولـذا قــل الــنبي**ّ ﷺ: استوصوا بعمّتكم النخلة، فإنّها خلقت من طينة** آدمﷺ<sup>(77</sup>، ولهــذا وصــفها علــي الليّا بالقول: مثلها مثل ابن آدم، إذا قطع رأسه هلك، وإذا قطع رأس النخلة فهي جذع ملقى<sup>(1)</sup>.

- (١) فروع الكافي٢٩٢:-٢
- (٢) المحاسن للبرقي:٢٨م٧٢٧م
  - (٣) بحار الأنوار٦٦: ١٢٩.
    - (٤) بحار الأنوار ١٠: ٨٨

الزراعة والحضارة ......

وتعدد المنخلة سيّدة البستان وملكة الأشجار، وقد أشار القرآن الكريم، في تقريس للنعم الممنوحة لعباده لأهمية النخلة بقوله تعالى: ﴿ فَأَشَانًا لَكُمْ مِهِ جَنَاتَ مَن مُعْيِلُواً عُنَاب**َ لَكُمْ فَيَهَا فَوَاكَهُ كُمْ مَنْ أَوْمَنَهَا تَأْكُلُونَ (**(وكما في قولُهُ تعالى: ﴿ وَالْأَمْ ضُوَصَعَهَا للْأَنَامِ فَيْهَا فَاكَهُ وَالْمَحْلُ ذَاتَ الْأَكْمُمَامِ ()، وفسّر الصلاق التمكن قوله تعالى: ﴿ فَابْعَنُوا أَحْدَكُمُ وَصَرَقَتِكُمُ وَالْمَحْلُ ذَاتَ الْأَكْمُ مَامِ اللّهُ وَاللّهُ مُنْ طَعَامًا فَلْبَا حِسَدَ مِيهِ مِنْهُ مِنْهُ اللّهُ مِنْهُ اللّهُ الْمَدْمَة فَلْمَعْلُ أَمَا أَمْ حَصَ عُطَمًا فَلْبَا حِسَدَ مِنْهُ مِنْهُ مَنْهُمُ ()، بأنّه التمو<sup>(1)</sup>.

وقد اختار الله المنخلة لتكون أنيسة مريم بنت عمران عليه وملاذها لما تمتلك المنخلة من أهمية عظيمة وفوائد جليلة يحتاجها الإنسان، إضافة إلى أن المنخلة لها من الأحاسيس والمشاعر ما ليس لبقية النباتات، فمعاناة مريم عليه وما جرى لها لا يمكن تحمّلها، لأنّ البشر عاجزون عن مشاركة مريم عليه أحاسيسها ولوعتها.

إلاً أنَّ السماء جعلت هذا المخلوق النابت على وجه الأرض يتلقَّى مريم بي بحنان ورأفة خففَّت عليها معاناتها ومقاساتها، وتقصَّ علينا آيات القرآن الكريم هـذه القصّة المثيرة وما رافقها من حديث فتقول: **(فَأَجَاءَهَا الْمَخَاضُ إَلَى** جذُعالَنَحْلَة قَالَتَ بَا لَيْنَنِي متَ قَبَلَ هَذَا وَ<del>حَكُ</del>نتُ سَيَّا مَصيًا فَتَادَاهَا من تَحْتَهَا أَلَ تَحْزَبَي قَدْ مَعَلَ مَهُكُ مَحْلَة قَالَتَ بَا لَيْنَ مِتَ قَبَلَ هَذَا وَحَكُنتُ سَيَّا مَصيًا فَتَادَاها من تَحْتَها الْمَخَاضُ إلى جذُع النَحْلَة قَالَتَ بَا لَيْنَ مِتَ قَبَلَ هَذَا وَحَكُنتُ سَيَّا مَصيًا فَتَادَاها من تَحْتَهَا أَلَ تَحْزَبَي قَدْ

- (۱) الأنعام:۱۹.
- (۲) الرحمن:۱۰و۱۱.
  - (٣) الكهف: ١٩.
- (٤) المحاسن للبرقي ٥٣١ ح١٧٩، بحار الأنوار٢٦: ١٣١.
  - (٥) مريم:٢٢-٢٥.

وبلغت المنخلة من القدسية والتكريم درجة عالية ظهرت حين سئل الصلاق المنظرة عن قطع الشجرة والنخلة، فقل الشخرة: قطع النخل مكروه، وحين سئل عن قطع الشجرة، فقل الشخرة: لاباس<sup>(10</sup> إلاّ أنّ الظلامة جوّز الاستفادة من النخلة حتّى في مكة<sup>(10</sup> وقد نالت النخلة من قلب علي الشكرة مكاناً كبيراً، فروى الصلاق الشكرة أنّه كان علي الشكرة يخرج ومعه أحمل النوى، فيقل له: يا أبا الحسن ما هذا معك؟ فيقول: نحل إن شاء الله، فيغرسه فلم يغادر منه واحدة<sup>(10</sup> إشعار منه بأهمية المنخلة ودورها في الحياة الاقتصادية والاجتماعية للامّة، وللنصوص التلريخية القديمة تعريف بفوائد المنخلة وضرورتها، فقد جاء في نص بابلي متأخر ٢١٥ فائدة للنخلة، وعددت أغنية تلمرية فوائدها بثماغائة<sup>(10</sup>).

ودخلـت الـنخلة في مسـائل قيصـر التي بعثها لعمر بن الخطاب واصفاً هـذه الشجرة بالقول أنّها جارية بكر لأخوين في الدنيا، وفي الأخرة لواحد، وقد أجـاب علـي الكلاة بـالقول بانّها في الدنيا لمؤمن وكافر من ولد آدم، وفي الأخرة

- (١) روضة الكافي ٢ ٢٤٢ ح١١١.
   (٢) فروع الكافي ٥: ٢٢٢ ح
   (٣) فروع الكافي ٥: ٢٢٢ ح
   (٣) روى الشيخ الطوسي عنه الملكة قـل: لا ينزع من شجر مكمّة شيء إلاّ النخل وشجر (٣) روى الشيخ الطوسي عنه المكلة قـل: لا ينزع من خطأ الحرم. وهذا يعكس أهمية النخلة وضرورتها في حية الإنسان.
   (٤) فروع الكافي ٥: ٢٥.
  - (٥) سلمي سعيد الأحد، حضارة العراق ح٢: ١٦٧.

وأشار علماء التاريخ والآثار إلى الدور الكبير الذي لعبته النخلة في اقتصاد وحضارات الشرق القديم، لما للنخلة من مزايا تؤهلها للاستخدام التجاري والصناعي، حيث كانت صناعة الخشب والأسرة والبيوت والفرش والأواني تتخذ جيعها من هذه الشجرة المعطاءة.. وقد سجل الباحث الآثاري ليوأوب نهايم موقع النخلة في بلاد ما بين النهرين في العصور القديمة بالقول:لاتوجد شجرة مثمرة مثل شجرة النخيل حصلت على رعاية واهتمام حيث أنّها تحتل مكانة شجرة الزيتون في منطقة البحر الأبيض المتوسط.

ثـم يقـول: وقـد لعبـت البسـاتين دوراً اقتصـلدياً مهما في حضارة وادي الرافدين.

وإنَّ المنخلة كانت شجرة التمر الأساسية الوحيدة في المنطقة، ويبدو أنَّ تلجين همذه الشجرة قمد حصل على السواحل الشرقية للمحيط الهندي إلى الغرب باتجاه الخليج العربي والبحر المتوسط ووادي النيل.

لقـد منحـت هـذه الشـجرة أهمـية فـريدة بسبب تحملها للملوحة والماء الأسن والتربة القلوية في جنوب بلاد ما بين النهرين.

إضافة إلى محصولها ذي القيمة الغذائية العالية الذي من المكن حفظه وخزنه.

هـذا وأنَّ منـتوجاتها كـثيرة، ومـنها السعف والليف والخشب، وتتطلَّب الـنخلة طاقة بشرية قليلة إلاَّ أنَّها تتطلَّب خبرة دقيقة عند القيام بعملية الشتل

(١) بحار الأنوار ١٠: ٢٢.

B

وقد وردت المنخلة في القصيدة البابلمية، المعمروفة بمين المختصّين بللسماريات بقصيدة العدالة الإلههية، التي تقول: يا من أشبّهه بالنخلة، شجرة الخير والعطاء<sup>(1)</sup>.

واشــتهر العـراق وما يزال بزراعة الشجر المبارك النخيل، وقد خلّف لنا العراقيون القدماء كتابات مطوّلة عن النخيل وأنواعه وأوصافه ومنتجاته... .

وقد دلّت المخلفات الآثارية من عصور قبل التاريخ في العراق على معرفة العراقيين بهنه الشجرة وغيرها من خلال المتفحّمات التي اكتشفوها، ويؤيّد ذلك ويدعمه وجود العلامة الصوريّة الخاصّة بالنخل على أقدم الرقم<sup>(1)</sup>الطينية التي يرقى زمنها إلى حوالي نهاية الألف الرابع وحتّى منتصف الألف الثالث ق.م، ويتقدّم الزمن وزيادة التدوين كثرت الإشارات إلى النخل وأنواعه وما يمكن أن يعمل منه.

وكان العراقيون يقدّسون هذه الشجرة العظيمة لما تقدّمه لهم من منافع حتَّى أنَّ المؤرَّخ سترابو قل بحقها في معرض حديثه عن أهل العراق: تجهزهم المنحلة بجميع حلجاتهم ما عدا الحبوب، وقل بلجريف: بأنّها خبز البلاد ومادة الحية وعماد التجارة<sup>(1)</sup>.

 بلاد ما بين النهرين، ليواوينهايم، ترجمة سعدي فيضي عبد الرزاق، وزارة الثقافة بغداد: ٤١٢.
 فاضل عبد الواحد علي، حضارة العراق، الفصل التاسع الأدب ج١: ٢٦٥.
 فاضل عبد الواحد علي، حضارة العراق، الفصل التاسع الأدب ج١: ٢٦٥.
 فاضل عبد الواحد علي، حضارة العراق، الفصل التاسع الأدب ج١: ٢٥٥.
 فاضل عبد الواحد علي، حضارة العراق، الفصل التاسع الأدب ج١: ٢٥٥.
 فاضل عبد الواحد علي، حضارة العراق، الفصل التاسع الأدب ج١: ٢٥٥.
 فاضل عبد الواحد علي، حضارة العراق، الفصل التاسع الأدب ج١: ٢٥٥.
 فاضل عبد الواحد علي، حضارة العراق، الفصل التاسع الأدب ج١: ٢٥٥.
 فاضل عبد الواحد علي، حضارة العراق، الفصل التاسع العينية. الزراعة والحضارة ...... ١٧٥

فمن الثابت لـدى عـلماء الآثـار بأنّه في عصور العراق القديمة كانت الـنخلة أهـم شـجرة في البسـاتين.. وقد كثرت زراعتها في الجنوب، فهي برغم كونهـا مـن الأشـجار بطيـئة الـنمو الـتي لاتعطي ثمرها إلاّ بعد ملّة بين ٤-٦ سـنوات إن كانت مزروعة بالفسائل، وبين ٨-١٥ إنْ كانت مستنبتة من النوى، إلاّ أنّها كانت محور الحياة الاقتصادية.

فقد عرفت منذ القدم فوائد أجزاء النخلة المختلفة فاستعملوا ثمرها واستخرجوا منه أنواعاً.. من الدبس والخَل.

واستخدموا النواة كوقود ثمَّ علف بعد سحقه، وكذلك السعف والجريد لعمل الأثناث ولبوازم الحيلة اليومية والألياف لصنع الحبل والخوص لعمل الحصران والسلال ثمَّ الجذوع للوقود وتسقيف البيوت... الخ .

وحوت شريعة حمورابي مواد لحماية النخلة ففرضت غرامة على من يقطعها دون موافقة صلحب البستان، وأجبرت مادة أخرى البستاني الذي يترك البستان دون تلقيح أن يدفع لصاحبها قدر إنتاج بستان جاره<sup>(۱)</sup>.

وهـذا الاهـتمام المتزايد في احترام الـنخلة في مدوّنات التاريخ القديم يلـتقي مع النصوص الإسلامية التي قدّست النخلة وأوصت بها، وكانّها مخلوق مخلـص ومـؤازر للإنسـان، لا يمكـنه العـيش بدونهـا، وواقـع الحـل بالنسـبة للمجتمعات المدنية كانت النخلة ومازالت عامل مساعد لإرساء حضارة المدينة وترتيب أمورهـا، فيـتعذّر عـلى الإنسـان المدني الاستغناء عنها، وخصوصاً في الجـتمعات الـتي كانـت تعتمد على الاقتصاد الزراعي، فهي كالناقة للبدوي في الصـحرا، فحين يفقد ناقته يفقد حياته ووجوده، وحين سئل النبي يتله: عن أي المـل بعد الغنم والبقر فيه الخير، قل يتله: الراميات في الوحل، والمطعمات في

الدكتور سامي سعيد الأحمد الزراعة والري حضارة العراق ج٢: ١٦٧ و١٦٧.

ووصف على بعض أنواعه بوصف غير قابل للتصديق لمحدودية عقولنا حيث قـل أنّه يدفئ من البرد ويشفي المريض، ويدفع التعب ويشبع جوعة الجـائع، وهـذا مـا لايحـتمله أي ثمـر وشجر خلقه الله تعالى فيقول على: عليكم بالـبرني،فإنّه يذهب بالإعـياء ويدفئ مـن القرّ، ويشبع من الجوع، وفيه اثنان وسيعون باباً من الشفاه<sup>m</sup>.

ويسروى له ﷺ أنّه قسل: يسزيد العبد قرباً لربّه ويبعده من إبليس، وقل يَجَلَنُهُ أيضاً: فسيه تسسع خصال: يقسوّي الظهر، ويخبل الشيطان ويمرئ الطعام، ويطيّب السنكهة، ويزيد في السمع والبصر،ويقرّب من الله عزّوجلّ، ويباعد من الشيطان، ويزيد في المباضعة ويذهب بالداء<sup>(1)</sup>.

ووضع الـنبي ﷺ عواطف الكـريمة مـع من يحبّ التمر فقل ﷺ: إنّي لاحبّ الرجل التمريّ<sup>(6)</sup>.

- (١) الخصل للصدوق:٢٤٦-١٠٥.
  - (٢) بحارالأنوار٢٦: ١٤٤.
  - (٣) مكارم الأخلاق١٦٩.
    - (٤) نفس المصدر ١٦٩.
  - (٥) مكارم الأخلاق١٦٩.

الزراعة والحضارة ...... ١٧

وروى سليمان الجعفري قل: دخلت على أبي الحسن الرضا المليلة وبين يديه تمر برني، وهو مجدَّ في أكله يأكله بشهوة، فقل: يا سليمان، ادن فكل، قل: فدنوت فأكلت معه وأنا أقول له: جعلت فداك، إنِّي أراك تأكل هذا التمر بشهوة فقل: نعم، إنِّي لأحبَّه، قل قلت: لم ذاك؟ قل: لأن رسول الله تلك كان تمرياً، وكان أمير المؤمنين الله تمرياً،وعدَّ آباءه المين ، هكذا إلى نفسه، ثم قل: وأنا تمرياً وسيعتنا يحبون التمر لأنهم خلقوا من طينتنا، وأعداؤنا يا سليمان بحبّون المسكر لأنّهم خلقوا من مارج من نار<sup>(1)</sup>فالسعيد من حظي بحبّه تلك ، وهذا من أسرار هذه الشجرة الكريمة المقدِّسة التي بقيت في ذاكرة التاريخ ومازالت.

## الصناعة والمعادن

عرفت الأمم من قديم الأزمان أشكالاً بدائية للصناعة، فالحاجة إلى الأسلحة والـدروع والسـكاكين والأدوات المنزلـية، وكذا المستعملة في حراثة الأرض وحفر الأرض ودقهما وإعمارهما كلهما عوامل تدفع الإنسان إلى الفكر الصناعي ليسدَّ حاجاته، ومن هنا لا يمكن نفي الصناعة عن المجتمعات البشرية أبدأ، فالحاجة متلاً إلى استخدام الأخشب للأغراض الصمناعية والعسكرية()والمنزلية تجسدت في نشباط بشري تحويلي عرف التاريخ أبسط صورة منه في تحويل هذه الأشجار والأخشاب إلى فحم يدّخره الإنسان كوقود مسنزلي أو صسناعي، ونجـد إشـارة إلى استخدام الفحم في قوله تعالى:﴿ أَفْرَأَتُهُ ُّ النام المتي تُومرُون أأنتُ مد أنشأتُ مد شجع مكما أمر مَحْن المنشؤون مَحْن جَعَلْناها تَدْكَم أومَناعًا لْلَمْقُوبِينَ﴾ (")وفي قو\_له تعالى:﴿ الَّذِي جَعَلَ لَحُكُم مِّنَ الشَّجَمِ الْأَحْضَرَ نَامِ كَإِذَا أَتُسم مَّنهُ **وُقدُونَ (")**فهينا نسلمس التينويه بهما بصفتها صناعة أولية وبدائية لصناعات أخرى، ولغير هذه الصناعة الأوَّلية نجد إشارات في القرآن الكريم لصناعات أخرى، وكذلك نجد الإشارة إلى صناعة السفن مثلاً، في عصر العبد الصالح نوح الطِّين، في قوله تعالى: ﴿ وَحَمَلْنَاهُ عَلَى ذَاتِ أَلُوْا حُوَدُسُرِ ﴾ (<sup>1)</sup>.

(١) قـالوا: أقدم سلاح عرفه الإنسان هو الفأس اليدوية التي كانت عبارة عن كتلة حجرية مهذّبة مربوطة عـلى قطعة خشبية مأخوذة من أغصان الأشجار لا يزيد طولها على طول ساعد الإنسان. فوزي رشيد، حضارة العراق٢: ٤٠.
 (٢) الواقعة: ٢٧-٧٣.
 (٣) يس: ٨٠.

(٤) القمر: ١٣.

١٨٠ ...... أثر الرسول المصطفى عظر في التكوين الحضاري والدُسُر هي المسامير التي شُدَّت بها سفينة نوح الظفر<sup>(۱)</sup>، ومهما كانت الما ماند أستر المسامير التي مشدَّت بها سفينة موح الظفر<sup>(۱)</sup>، ومهما كانت

الملاة الأولية للمسامير فهي صناعة تتطلب مهارة وتقنيّة ليست سهلة، ويفهم الباحث أنَّ هذه الصناعة كانت رائجة ومعروفة آنذاك، وبالنظر إلى عصر نوح التمكير وما يعني عندها للباحث من تقدم صناعي في النجارة التي مارسها نوح التمكير في صناعته لسفينته التي استوعبت المخلوقات التي حملها نوحالتي فيها، وأعجب ما في الأمر قسدة هذه السفينة في مقاومة هذه الأمواج العاتية التي رافقت الطوفان مما يُستدعي التأمل.

فيـبدو أنَّ سفينة نوح الظَّلاً كانت على قدر عل من الصناعة المتقنة لكي تـتحمل هـذه الأعاصير والرياح العاتية التي أتت على كلَّ شيء زمن الطوفان، وقـد وصفها تعـالى بقوله: ﴿ وَهَي**َ تَعْرِي هِـحُوْي مَقْحِكَالْجَالِ؟** <sup>(٢)</sup>مشيراً لقوّتها وقدرتها على مقاومة الأمواج التي تتلاعب بها الرياح والأعاصير القويّة.

ونجـد أيضـاً الإشارة إلى الصناعات الإنشائية في قوله تعالى:﴿ وَتُمُودَالَّذِينَ جَابُوا الصَّحْرَبِالْوَادِمُ <sup>(٢)</sup>.

والمـراد مـن قوـله تعـالى هـنا هـو قطـع الصخور ونقبها واتخلا البيوت مـنها<sup>(()</sup>وهـو عمـل صـناعي حضـاري ينبـئ عـن الـتقدّم في اسـتغلال الطبيعة وتسخيرها لخدمة الإنسان.

ويحدَّثنا القـرآن الكريم أيضاً عن نمط من الهندسة الإنشائية التي كانت

 (1) يستظر مجمع البيان مجلد ٥: ١٨٩. وجاء في الخبر أنَّ هذه السفينة كانت عظيمة مكونة من ثلاث طبقات طبقة للدوابً والوحش وأخرى للإنس وطبقة فيها للطير،ينظر المحار٦٥: ٦٦.
 (٢) هود : ٤٢.

(٣) الفجر: ٩.

٤) ينظر مجمع البيان ٥: ٤٨٧، الكشاف للزمشري ٤: ٧٤٨.

الصناعة والعادن علميه أمَّة من الأمم الموحَّنة في قوله تعالى:﴿فَالُواكَمَا أَلْقُمُرَثِّين مُفْسد وُنَ فِي الْأَمْرُضِ فَعَلَ نَجْعَلَ لَكَ حَرْجًا عَلَى أَنْ تَجْعَلَ بَيْنَا وَلِيْهُمُ سَدًا قَالَ مَا مَكْنِي فِيه رَبِّي حَيْرُ فَأَعِيتُونِي فَقُوْةً أَجْعَلْ يَبْتَكُمْ وَيَتَّجُهُ مُرَدَّمَا أَتَّونِي مُرَكَّرَ الْحَديد حتى إذَا سَاوَى بَيْنَ المُحَدَقَيْنِ قَالَ اللهُ حُوا حَتَّى إِذَا جَعَلَهُ نَاسٍ قَالَ آتُونِي أَفْرِجْ عَلَيْهِ فِعلْرًا فَمَا اسْطَاعُوا أَن يَظْهَرُوهُ **وَمَّا اسْتَطَاعُوا لَهُ نَعْبَاكُ** <sup>(1)</sup>فتلاحظ في هذه الإشارة منعة السدّ وقوّته التحصينية، وهو عمل هندسي كبير.

ويسروي الأصبغ بن نباتة عن عليَّ اللَّيْنَ أنَّ ذا القرنين أوّل من بني ردماً عسلى الأرض–وهسو السسد–ثمَّ جمع عليه الحطب وألهب فيه النار ووضع عليه المنافيخ فنفخوا عليه، فلمًا ذاب قال: ائتوني بقسر، وهو المس<sup>(۱۷)</sup>الأحمر، فاحتفروا له جبلاً من مِسَّ فطرحوه على الحديد فذاب معه واختلط به<sup>(۱۲)</sup>.

ويُفهم من هذه الرواية أنَّ ذا القرنين استخدم صناعة السبائك التي صنعها من معدني الحديد والنحاس لتكون مقاومتها أكثر، وهذا جهد عظيم يبين أهمية هذه الصناعة في حضارة الإنسان ومدنيته.

ويحدَّشنا القرآن الكريم عن معدن له أهمية صناعية كبيرة، هو معدن الحديد الذي يدخل في كثير من الصناعات بما في ذلك الصناعات الستراتيجية التي رسمت ملامح الحضارات والمدنيات التي شهدتها المعمورة فقل تعالى في ذلك: ﴿ هَذَ أَمْ مُعَلَّنَا مُرْمَكًنَا بِالْبَيْنَاتِ وَأَنْرَلْمَنَا مَعَهُ مُ الْكَرَابِ وَالْمِيزِ إِنَّ لِيَقُومُ النَّاصُ بِالْقِسْطِ

- (۱) الكهف: ۹۲-۹۷.
- (٢) الس: النحاس. اللساناهسس».
  - (۲) تفسير العيّاشي ۲: ۲٤۲.

١٨٢ ------- المحديد في ما من شديد ومنافع للناس (١) الرسول المصطفى تلك في التكوين الحضاري وأنز كما المحديد في منافع للناس (١).

وقد امتنَّ الله تعالى على نبيَّه داود التَّنَكُّ بتذليل وتطويع هذا المعدن الذي يدخل في حياة الإنسان دخولاً لابدً منه فقل: **(وَلَقَدْ أَنَيْنَا دَاوُودَ مَنَا فَضْلَاً بَاجَال**َ أَوْبِي مَعَهُ وَالطَّيْرِ وَاعْمَلُوا صَالحًا إِنِّي بِمَا تَعْمَلُونَ مَعَهُ وَالطَّيْرِ وَاعْمَلُوا صَالحًا إِنِّي بِمَا تَعْمَلُونَ مَعَمِرُكُ <sup>(1)</sup> وقد رُوي عَن الصادقالتَنَكُلا في نشاط داود الصناعي بأنَّ الله أوحى إلى الحديد: أن لمن لعبدي داود، فألان الله تعالى له الحديد وكان يعمل كلّ يوم درعاً<sup>(1)</sup> فهنا جهد صناعي كبير لا يستهان به.

وللإشبارات القرآنية في الاستفادة البشرية للتقنية من الأشجار والحديد أهمية كبيرة في تباريخ التكنولوجيا التي رافقت الحضارة البشرية، فيتحدّث لويس ما مفورد في كتابه التقنيات والحضارة عن مراحل التقدم الصناعي والتكنولوجي فيقول: أولى المراحل مرحلة فجر التقنيات « Eotechnic والتكنولوجي فيقول: أولى المراحل مرحلة فجر التقنيات » phase » وترتكز هنه المرحلة على الخشب والطاقة المائية، وامتدت حتّى القرن المثامن عشر، وتميزت بالتكنولوجيات البسيطة السهلة بطبيعتها، وأعقبتها مرحلة التقنيات البدائية «Plaaeo technic phase» وترتكز على استغلال الفحم والحديد<sup>(1)</sup>وهذا ما نبّه عليه القرآن الكريم في الإشارة إلى النار والخشب والحديد<sup>(2)</sup>عملا الصناعة وأساسها، ومن هذا الأساس يمكن القول بأنَّ

- (۱) الحديد: ۲۵.
- (۲) سبا: ۱۰و۱۱.
- (٣) من لا يحضره الفقيه ٣: ١٦٢ ح ٣٥٩٤.
  - (٤) الآلة قوة وسلطة: ٤٣.
- (٥) وكما أشرنا لذلك في سورة الواقعة ويس والحديد، ويمكن للباحث أن يستنبط من قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِي أَحْرَبَ المَرْعَى فَجَعَلَهُ عُنَاء أَحْوَى الأعلى : ٤وه، بما اصطلح عليه الفحم

الصناعة والمعلان ..... والصناعات كانت معروفة للإنسان وموجودة، إلّا أنّها مقدمات الحرف والصناعات كانت معروفة للإنسان وموجودة، إلّا أنّها وجدت المناخ المساعد لنموها وتطورها في البيئة الإسلامية لذا مل مؤرخو الحضارة الإسلامية إلى الاعتقاد بأنَّ «المدينة الإسلامية أساس الحضارة وازدهار الحرف والصناعات، ففي مساحتها المحدودة يتجمع علد كبير من العمل من مختلف الأجناس والأديان متقاربين في السكن ومتّصلين بعضهم ببعض في حياتهم اليومية بالأسواق، تجمعهم روابط اقتصادية واجتماعية وفكرية، كلّ في مجل تخصصه، ومن هنا نشأ نظام الطوائف والتكتلات الصناعية التي عُرفت بأسماء متعددة لكلّ الأصناف وأرباب الصنائع وأصحاب المهن، وأهل الحرف، وهي كلّها تعابير تُعطي معنى الجماعة لأبناء الصنعة الواحدة، وإنْ كان قد أُطلق اسم على أصحاب الحرفة كالصبّاغين والبزّازين والعشّابينه".

وحين هاجر النبي ﷺ إلى يثرب كان يواجه مدينة صناعية زراعية بالنسبة إلى سقفها الـزمني وحجمهـا السكّاني، فقـد اكتسـبت يـثرب شهرة عالمية في صناعات مـتعددة، كصـناعة الخشـب والأثـاث وصـناعة الحلي وأدوات الزينة وصـناعة السـلاح والمكـاتل والقفـف... فانـتقاله لهـا بمـثابة انفـتاح على بقعة حضارية، بالقياس إلى أماكن أخرى.

ولإبراز أهمية هـذه الصناعات وشهرتها العالمية يُكتفى بالإشارة إلى ما غـنمه المسلمون مـن يهـود بـني قيـنقاع مـن آلات الصـياغة وأدوات القـتل، كـالدروع والأقواس والسيوف التي كانت مخبّاة في حصونهم وآطامهم<sup>(۳)</sup>، وعلى سبيل المـثل لا الحصـر، فقـد غنم المسلمون ألفاً وخمسمائة سيف، وألفي رمح،

٧٤ ...... أثر الرسول المعطنى إلى في التكوين الحضاري وألفاً وخمسمائة تمرس وجحفة، وثلاثمائية درع من يهود بني قريظة بعد إجلائهم" وفي هذه الأرقام دلالة على نوع من التوسّع الصناعي الذي شهدته يثرب حينذاك.

ومن هذا الأساس، وباعتبار أنَّ الجهد البشري هو الذي يقوم بصناعة الألات والعدد والأثناث التي لا تستطيع الجموع البشرية الاستغناء عنها قل النبي علي: العمل كنز والدنيا معدن<sup>6</sup>، فالعمل هو الذي يضع الناتج الصناعي الواسع الحضاري، يقول الاستلذ فوربز: أثرت المعلان في الاقتصاد القديم، لأن المعدن ساعد بشكل ملحوظ على ظهور المدن وربَّما تكوين الإمبراطوريات القديمة<sup>60</sup>.

وأمًّا بالنسبة للعـرب القدماء فكانوا يقومون بالصناعات التي تقتضيها ضرورات عيشهم والتي تمسَّ حاجاتهم، ولا غنى لهم عنها.

وبالجملة فالصناعات الحرفية شهدت نمواً نسبياً في الحواضر الإسلامية، فالمتطور الصناعي لديهم كان موجوداً، ومن العوامل الرئيسية لتطوّر الصناعة الحرفية ازدياد وتنوع حاجات العرب إلى السلع الصناعية، وتوافر الخامات المحلية، واستخدام المزيد من الأيدي العاملة، ونمو الزراعة، بالإضافة إلى توسّع الحركات المتجارية ونشاط الأسواق المحلية والموسمية العامة، واستثمار جزء من رأس المال المتجاري وتوظيف المهارات والخبرات المهنية المراكمة المحلية والمستوردة، ويتحدث صلحب موسوعة الحضارة العربية عن الحضارة الصناعية لديهم فيقول: وبالعودة إلى كتب المصادر والمراجع فيانً أسماء المعادن التي استخدموها في ميدان صناعة التعدين وتنقية المعدن من شوائبه كانت كثيرة

- (۱) ينظر التاريخ السياسي والعسكري لمدولة المدنية في عهد الرسول: ٤٦.
- (٢) أعلام الدين للديلمي: ٢٤٠، وللحديث معان كثيرة، وإنَّما استعنا بظاهر اللفظ.
  - (٣) فاروق الراوي، حضارة العراق ج ٢: ٣٦٠.

العناعة والمعلان ...... المداني أنَّ المناس كانوا يجمعون التبر من موضع بيشة أو للغايمة، وذكر الهمداني أنَّ المناس كانوا يجمعون التبر من موضع بيشة أو بيش، ويستخلصون منه الذهب ومن ضنكان بمخلاف<sup>(۱)</sup>تهامة اليمن وكان به معدن غزير من التبر.

أمَّـا ابــن رسـته فقد أشار إلى وفرة الذهب في مأرب، وذكرت المصادر أنَّ ذمــار كانــت مركــزاً قديمـاً لإنــتاج الذهب، وقد سُمّيت بعض قراها مثل: سامة العليا وسامة السفلى... .

أمَّـا أرض مديــن ومـا والاهــا في شمــل وادي إضَم<sup>(٢)</sup>، فقد عرفت بوجود التــبر فـيها، وقــد علَّن من هناك قبل الميلاد بمثات السنين، ولا تزال آثار المناجم التي كانت تستخرج منها المعادن مبعثرة في مواضع عديدة حتّى اليوم.

ويخبرنا الهمداني أنَّ الفضَّة كانت من جملة المعادن المعروفة في اليمن أمَّا موضعها فهو بالرضراض، وعرفت أهل اليمن الرصاص، بين فَهْم وخَوْلان<sup>(\*\*)</sup>، وقد استخدموه في كثير من الأعمال إذ صُبَّ في أُسس الأعمدة... ومن هذا المعدن صُنعت حليٍّ ونقود، لأنَّه من المعادن النفيسه المستعملة كالذهب.

وقـد اسـتخرج مـن الـيمن العقـيق في موضـع قـرب صـنعاء، وكذلـك اسـتخرج مـن ألهان<sup>(ن)</sup>، وكان عقيق ألهان ذا نوعية جيدة، يصنع بعضه في اليمن ويُحمـل بعضـه الآخـر إلى الأُبُلَّة<sup>(6)</sup>، ويُستخرج من منطقة صنعاء أيضاً العقيق

(١) المخلاف واحد المخاليف عند أهل اليمن وهي كُورها، ولكلّ مخلاف اسم يُعرف به، وهي كالرستاق، قل ابن برّي:المخاليف لأهل اليمن كالأجناد لأهل الشام والكور لأهل العراق والرساتيق لأهل الجبل، والطساسيج لأهل الأهواز. لسان العرب الخلف.
 (٢) إضم، يكسر الهمزة وفتح الضاد، قيل: هو اسم جبل، وقيل موضع. اللسان الضم.
 (٣) فهم وخولان حيّان في اليمن. اللسان الخول، وافهم.
 (١) فهم وخولان حيّان في اليمن. اللسان الخول، وافهم.
 (٢) وقيل لمان. وهو حيّ. وبنو لهان: إخوة همدان. اللسان الهن.
 (٢) وقيل لمان. وهو حيّ. وبنو لهان: إخوة همدان. اللسان الهن.
 (٢) وهو الجانب المحري لليصرة والأبلة كانت تُسمّى بالنبطية بامرأة كانت تسكنها يقل.

٧٦ ------- الأصفر<sup>(1)</sup>وهذا كان مفهوماً للنبيَّ ﷺ ؛ لذا حين سأله عليَّ التَّكوين الحضاري الأحمر والأصفر<sup>(1)</sup>وهذا كان مفهوماً للنبيَّ ﷺ ؛ لذا حين سأله عليَّ الظَّنَّةُ عن العقيق، ق**ل ﷺ: العقيق جبل في اليمن**<sup>(1)</sup>.

وللعقيق فضل كبير شهد له النبي علم ، وفي ذلك روى ابن شهر آشوب أنَّ الـنبي علم قسل لعلمي الشكان يما علي تختَّم بالعقيق تكن من المقرّبين، قل: يا رسول الله وما المقربون؟ قل: جبر ثيل وميكائيل، قل: فبم أتختّم يا رسول الله؟ قل: بالعقيق الأحر<sup>M</sup>.

وللعقيق إحساس وتبصّر كما للعقلاء والعارفين فقد روى الصدوق أنَّ الـنبي**ّ تِلَمَّ ق**ل لعليَّ الظَّنَّة **بأنَّه أقرُ لله عزَّوجلَّ بالوحدانية، ولي بالنبوَّة، ولك يا عليَّ بالوصيَّة، ولولدك بالإمامة، ولحبَّيك بالجنَّة، ولشيعة ولدك بالفردوس**<sup>(1)</sup>.

ويقول الباقر للخلة: إنَّ العقيق جبل تُسبَّح الله وتقدَّسه وتمجَّده وتستغفر للحبَّي آل محمد، فمن تختَّم بشيء منها من شيعة آل محمد للكثير لم ير إلَّا الخير والحُسنى والسعة في رزق والسلامة من جميع أنواع البلا، وهو أمان من السلطان الجائر ومن كلِّ ما يخافه الإنسان ويحذره<sup>(6)</sup>.

وقُل ﷺ في فضل التختَّم بالعقيق أيضاً بختَّموا بخواتيم العقيق، فإنَّه لا يصيب أحدكم غمَّ ما دام عليه.

وقــل ﷺ: إنَّ جبريل أتاني به من الجنَّة، فقل: يا محمد تختُّم بالعقيق ومر

لها هموب...فماتت فجاه قموم من النبط فطلبوها فقيل لهم: هُوب ليكا، أي ليس، فغلطت الفرس فقالوا: هُوب كت فعرَّبتها العرب فقالوا: الأَبُلَّة...ترتيب جهرة اللغة ١: ٤١ أَبلّ. (١) موسوعة الحضارة العربية، العصر الجاهلي ٨-٩. (٢) مناقب ابن شهر آشوب ٣: ٢٠٢. (٤) مالى الشرائع: ١٥٨ ح ٣. (٥) أمالى الطوسي ١: ٣١. الصناعة والمعلان ........ أمَّــتك أن يتختَّموا به وشكا رجل إلى رسول الله ﷺ أنَّه قطع عليه الطريق، فقهِل له: هلًا تختَّمت بالعقيق! فإنَّه يحرس من كلَّ سوم<sup>(۱)</sup>.

وإضافة إلى العقيق الـذي عُرفت به اليمن فإنَّها عرفت الجزع بأنواعه الـتعلَّدة، كالجزع النقمي في نقم، وضهر<sup>(٢)</sup>وسِعوان، والسروفي، والشزب جنوب صنعاء.

أمَّـا الجـزع العِشـاري ففي وادي عِشار قرب صنعاء، والجزع البَقَراني في أنَس، وأشهره المثلث الألوان<sup>(٣</sup>.

وأخذ الجزع اليماني موقعه في الحديث النبوي ومن ذلك الخبر الذي رواه الرضا الخلا، عن آبائه عن علي الخلا قل: خرج علينا رسول الله تظل وفي يـده خـاتم فصّه جـزع يماني فصلًى بنافيه، فلمّا قضى صلاته دفعه إليّ وقال: يا عليّ، تختّم به في يمينك وصلٌ فيه أما علمت أنَّ الصلاة في الجزع سبعون صلاته وأنّه يُسبّح ويستغفر وأجره لصاحبه<sup>(1)</sup>.

وقـد كـان الحديد متوافراً في مضارب قبيلة سُلَيم، الواقعة إلى الشرق من يـثرب، كمـا كـان يوجـد في مواضع نَقـم وغُمـدان حول صنعاء، وكان التجار يـتاعونه عـند نـزولهم صنعاء، ويوجد أيضاً في جبل الحديد بعدن، علماً أنَّ بني أسد قد اشتهروا بصناعة الحديد، وكان يقل لهم القيون... وقد صنع العرب من الحديـد أسلحتهم كالسـيوف والدروع وغيرها، وكانت الأسلحة المصنوعة في الـيمن، ومـنها السيف اليماني والدرع اليماني، مشهورة بجودتها، وكان الناس

- (١) مكارم الأخلاق: ٨٧و٨٨.
- (٢) الضَهْر: خِلقة في الجبل من صخرة تخالف جِبلته. اللسان اضهره.
  - (٣) موسوعة الحضارة العربية: ٩.
  - (٤) عيون أخبار الرضا ٢: ١٣٢ ح ١٨.

وكانـت بعض المناطق مراكز لصناعة النسيج، وخاصّة في اليمن وصحار وقطـر، الـتي كـان كلّ منها يصدّر مقادير كبيرة من هذه المنسوجات إلى الأقاليم الأخرى من جزيرة العرب.

ومـن الطبـيعي أنَّ صناعات أخرى ازدهرت أيضاً، وخاصّة ما يتّصل منها بالأسـلحة، كصـنع السـيوف والـرماح والنبل ودباغة الجلود التي اشتهرت بها الطائف والمناطق الشمالية من اليمن.

وقامت عملى سواحل الجريرة موانيئ يعمل أهملها في صناعة السفن وإصلاحها والملاحة فيها، ومن أشهرها عند ظهور الإسلام دارين في البحرين وصحار في عمان وعدن في جنوب اليمن والشعيبة في الحجاز<sup>(٣)</sup>.

وكان النبي علي يبارك بأي جهد صناعي يقوم به الإنسان، ويظهر هذا من روايـة ابــن شــهر آشـوب المازندراني حيث روى أنَّ النبي علي مرَّ بعبد الله بن جعفـر بــن أبــي طالـب على وهو يصنع شيئاً من طين من لعب الصّبيان فقل

- (١) موسوعة الحضارة العربية العصر الجاهلي: ١٠.
  - (٢) بحار الأنوار ٢٦: ٢١١.
- (٢) صالح أحمد العلي، دولة الرسول في المدينة: ٢٧٩.

(1) مناقب آل أبى طالب 1: ٨٤ بحار الأنوار ١٨: ١٧.

## التجارة والحضارة

تُعدد الستجارة من أبسرز مظاهر الحضارة الإسلامية وأقواها، وكانت تمثل ازدهار المسلمين الاقتصادي لمختلف العصور الإسلامية<sup>(1)</sup>، وقد كان النبي تقلي يحت على الستجارة ويندب لها فروي عنه تقلي قوله: البركة عشرة أجزاء تسعة أعشارها في التجارة والعشر الباقي في الجلود<sup>(1)</sup>.

وقــل يَجْلِينُ: العـباطة سـبعون جـزماً أفضلها جزماً طلب الحلال<sup>(\*\*)</sup>وارتقى الـتاجر الصـادق في عملـه ومـع الناس درجة الإمام العادل والعابد الزاهد التي وقـف عمـره للعبادة فقل الصادق التَّقَلاً : ثلاثة يُدخلهم الله الجنّة بغير حساب: إمام عادل، وتاجر صدوق، وشيخ أفنى عمره في طاعة الله عزَّوجل<sup>\*\*)</sup>.

وعـدٌ الصـــدق الظيُّلا التجارة عامل نمو وارتقاء للعقل البشري فقل الظَّلا: التجارة تزيد في العقل<sup>(6)</sup>.

وقـد دعـاً علـيَّ الظَّلا للأعـاجم الذيـن شـكوا له الظَّلا الحـيف والظـلم الاجـتماعي بالـبركة في تجـارتهم فقـل لهم: إنَّ هؤلاء قد صيَّروكم بمنزلة اليهود والنصـارى يـتزوّجون إلـيكم ولا يـزوّجونكم ولا يعطونكـم مـثل ما يأخذون،

المسلمي علي التكوين الحضاري المسلمي علي في التكوين الحضاري المسلمي المسلمي المعاري فاتجـروا بـارك الله لكـم<sup>(۱)</sup>فكان بركة التجارة تعويض للحيف والظلم الذي يلحق بالناس.

وقـد تحوّل المجتمع الإسلامي خلال القرن الثاني الهجري إلى طور صارت فـيه الـتجارة من أهم أركان الحياة الاقتصلاية، واحتلّت المكان الأوّل في التجارة العالمية<sup>(1)</sup>.

وللـتجارة دور كبير في نشأة المدن وتطوّرها الحضاري، وحتّى النظرية التي تفسّر نشأة المدن لأسباب عسكرية وحربية تعود إلى عامل التجارة في استقرار الميدن وتطوّرها، ويعدد المؤرخون لجوء المدول والحكام للتحصينات والقلاع العسكرية من عوامل نشأة المدينة وتطورها، وهذا العامل يرتبط بالتجارة أيضاً "إنَّ التفسير العسكري لأصل المدينة يمت بصلة كبيرة إلى التفسير السياسي، ذلك التفسير المذي يُبيّن أنَّ الناس من تجار وحرفيين كانوا يجتمعون في هذه الحصون والقلاع لأجل حماية أنفسهم وتجارتهم من خطر الغزوات والهجمات، ويرور الزمن تتزايد أهمية ذلك الموضوع بزيادة حجم التبادل التجاري فيتحوّل إلى مدينة".

وظاهر النصّ القرآني يؤيّد هذه النظرية ويؤكّدها، فلو تأمّلنا قوله تعالى الـذي يـنقل لـناحـوار الفتـية في قصة أهل الكهف حين تساءلوا: ووكَذَلكَ بَعَنْنَاهُ دَلِيَسَاءُوا بَيْتُهُ دَقَالَ قَائلٌ مَّتُهُ دَكَـ دَلِيْتُ دَقَالُوا لَبْنَا وَمَا أَوْبَعْضَ يَوْمِ قَالُوا مَرْكَكُ دَائلَهُ مِنَا لِبْنُهُ دَفَابَعُنُوا أَحَدَكُ دَبِيَمَ فِحَكُ دَهَدَهِ إِلَى الْمَدِينَةِ فَلْيَظُرْ إَيَ

- (١) بحار الأنوار ٤٢: ١٦٠.
- (٢) صبلح الشيخلي، الأصناف في العصر العباسي: ٢١.

(٣) الدكمتور عميد الجبار ناجي، المدن العربية الإسلامية، شركة المطبوعات للنشر والتوزيع بيروت : ١٦.

التجارة والحضارة أَنْمُ حَى طَعَامًا فَلْبَأْ حِكُد بِرِبْنُ قَدْ وَلَيْتَلْطَفْ وَلَا يُشْعِرُنَ حِكُد أَحَدًا ﴾ (".

نفهم دور العامل المتجاري في تكوين هذه المدينة التي كانت قريبة من هؤلاء الفتية الفارين من الشرك وظهور نظام مالي يُعتبر متطوراً تسبيلًه لديهم بالإشارة القرآنية للورق-وهو الفضّة-في معاملاتهم التجارية والاقتصادية ما يكفي لأثر العامل التجاري في إرساء المدن وتأكيد وجودها وتطوّرها في مسيرة الحضارة، كما أنَّ قوله تعالى: فوصَرَبَ اللهُ مُكَلاً قَرْبَةً حكانت آمنةً مُعْلَمَنَةً مَاتِها مها مرَغُهُما مَخَدًا مِن حكُلْ مَحكان فَحكَمَرَتْ بِأَنْعُ وَاللهِ فَأَذَافَهَا اللهُ لِكَاسَ الْجُوعِ وَالْحَوْفِ بَعَا حكان

يشير إلى المدينة التي تقع في مفترق طرق تجارة عالمية تستورد ما شاء لها من البضائع والسلع، أو أنّها مدينة غنيّة تحمل الأمم والشعوب لها بضاعتها لتصريفها هناك، أو أنّها ميناء ومرفأ واقع على سلحل البحر... وغير ذلك من التصورات، فهنا نجد أنفسنا أمام مثل قرآني يذكّرنا بالحركة التجارية وفي هذا المثل تلميح لأهمية التجارة، ودروها في حياة المدن واستمرارها، والقرآن الكريم يذكرنا بهذا المثل بنعمة التجارة، فالتجارة والأسواق وحركتها الاقتصادية في يمل حياة الإنسان نعمة كبيرة تضع مختلف النعم بين يدي الناس يتداولونها لسد حاجاتهم وإكمل نواقصهم... إلى غير ذلك من المنافع.

ولعبت المتجارة والأسواق دوراً كمبيراً في حياة المكيين وغيرهم فتاريخ مكة والمكـيين هو بالضرورة تاريخ حركتهم الاقتصادية والاجتماعية بل وحتى السياسية وأبـرز شـيء هـو تجارتهم على مرّ العصور يقول سيمون: إنّ معظم

- (۱) الکهف: ۱۹.
- (٢) النحل: ١١٢.

١٩٤ ...... اثر الرسول المصطفى على في التكوين الحضاري المصطفى المعطفي التكوين الحضاري المصاري المصاري المصاري المصادر الإسلامية تسربط السبب المسبب بالنتيجة (٢).

ولم تُعدم بقية طوائف العرب المعرفة والدراية بالتجارة، وأبرز مظهر معرفي لديهم هو السوق الموسمي، فقد عرف العرب في جاهليتهم الأسواق، وكانت أغلبها أسواقاً موسمية تقوم في ملتقى الطرق التجارية ويفد عليها الناس من أماكن مختلفة كأسواق عكاظ ودومة الجندل وأسواق عدن وصنعاء، وقد وصلتنا أخبار كثيرة من هذه الأسواق وأيّامها<sup>(7)</sup>، ويُعد تجمع العرب في عكاظ أهم حدث سياسي واقتصادي واجتماعي في الجاهلية قياساً إلى بقية الأسواق والنشاطات الاقتصادية التي عرفت آنذاك، ويجمع المؤرخون على أنَّ عكاظ كانت موسم اجتماع عام، تلتقي فيه وفود القبائل لإعلان خلع من يريدون في الخصومات بين العشائر، وإيجاد الأسرى، أو للسعي في فدائهم أو للنظر في الخصومات بين العشائر، وإيجاد الحلول أسباب خلافاتهم ومنازعاتهم، وعقد في الخصومات بين العشائر، وإيجاد الحلول أسباب خلافاتهم ومنازعاتهم، وعقد النقاقات صداقة وتعاون، أو اتفاقات حسن الجوار، وهي أيضاً منبر لشرح والمحلاح، ففيها استمع النبي يتقل قبل ظهور الدعوة الإسلامية إلى قُس بن ساعدة الإيادي، وهو يخطب في الناس داعياً إلى التفكر في شؤون الحلق ساعدة إلى الخير والبعد عن الشر".

وكسان رسول الله عليه عن يُقدم عليه من إياد عن حكمته ويُصغي إلـيها، بـل يسـل عـن شـعره أيضـاً، وكان قُسَّ أوَّل من آمن بالبعث من أهل الجاهلية، وأوَّل من توكاً على عصا.

ويقل: إنَّه عاش ستمائة سنة، وكان يعرف النبيُّ ﷺ باسمه ونسبه، ويبشَّر

- (۱) فكتور سحَّاب إيلاف قريش: ۲۸۹.
- (٢) صباح إبراهيم الشيخلي، الأصناف في العصر العباسي، ط وزارة الأعلام بغداد: ٢٨.
  - (٢) موسوعة الحضارة العربية، العصر الجاهلي: ١٨.

التجلة والحضارة ...... وما التقيّة ويأمر بها من خلال ما يعظ به الناس. الناس بخروجه، وكان يستعمل التقيّة ويأمر بها من خلال ما يعظ به الناس. وكان يتكّلم بما يخفى معناه على العوام ولا يدركه إلّا الخواصّ.

ومن ذلك دعاؤه: اللهم ربّ هذه السبعة الأرقعة، والأرضين الممرعة، بمحمد علي والمثلاثة المحامدة معه، والعليين الأربعة، وسبطيه النبعة الأرفعة، والسرى اللامعة، وسمي الكليم الضرعة، أولئك النقباء الشفعة، والطريق المهيعة، دَرسَة الإنجيل، وحفظة التنزيل، على عدد النقباء من بني إسرائيل، مُحاة الأضاليل، ونُفاة الأباطيل، الصادقو القيل<sup>(۱)</sup>يشير بذلك إلى الأئمة المعصومين الشر.

وروى الباقر التلكظ عن اهتمام النبي على بقس بن ساعدة ومتابعته على الأخباره فقل: بينا رسول الله على ذات يوم بفناء الكعبة يوم افتتح مكة إذ أقبل إليه وفد فسلموا عليه، فقل رسول الله على ذات يوم بفناء الكعبة يوم افتتح مكة إذ أقبل وائل، قصل عليه، فقل رسول الله على من القوم؟ قالوا: من وفد بكر بن وائل، قصل عندكم علم من خبر قُس بن ساعدة الإيليي؟ قالوا: نعم، يا وائل، قصل عندكم علم من خبر قُس بن ساعدة الإيليي؟ قالوا: نعم، يا ورسول الله قلي الله على الفرم؟ قالوا: من وفد بكر بن وائل، قصل عندكم علم من خبر قُس بن ساعدة الإيلي؟ قالوا: نعم، يا وائل، قصل عندكم علم من خبر قُس بن ساعدة الإيليي؟ قالوا: نعم، يا ورسول الله قلي الله قلي المعلمة الإيليي وهو رسول الله قلي الله قلي المعلمة الإيلي وهو برب الحيلة، كل نفس ذائقة الموت، كأني أنظر إلى قُس بن ساعدة الإيلي وهو بسوق عكاظ على جل له أحمر وهو يخطب الناس ويقول: اجتمعوا أيها الناس، فلم المعتم فعوا، فإذا وعيتم في المعتمة فأنصتوا، فإذا أنصتم فاستمعوا، فإذا سعتم فعوا، فإذا وعيتم في المعتمة فانصتوا، فإذا أنصتم فاستمعوا، فإذا سعتم فعوا، فإذا وعيتم فلم المعتمة في الناس ويقول: اجتمعوا أيها الناس، في فلم الناس ويقول: اجتمعوا أيها الناس، في فلم الناس ويقول: اجتمعتم فأوا، فإذا وعيتم في فلم الناس ويقول: اجتمعوا أيها الناس، في فلم الناس ويقول، اجتمعتم فعوا، فإذا وعيتم ومن مات فلت، ومن فلم فلم المعتم فعوا، فإذا وعيتم ومن مات فلت، ومن فلم فلم المعتم، وغبوا، في الناسة خبراً، وفي الأرض عبراً، سقف مرفوع، ويها فلم فلت فلت، ومن ويمان ورفوا، ويكار ماء لا تغور، يحلف قُس ما هذا بلعب، وإن من وراء هذا لعجباً، ما لي أرى الناس يذهبون فلا يرجعون! أرضوا بللقام ورض وع، ورغا ومي ويكار ماء الموا؟ أم تُركوا فيناموا؟ يحلف قُس عيناً غير كاذبة، إن نا من وراء هذا المعجباً، ما لي أرى الناس يذهبون فلا يرجعون! أرضوا الموا؟ الما ألم ألموا؟ أم تُركوا فينموا؟ يحلف قُس عيناً غير كاذبة، إن ناه ما أرضوا بللقام من وراء هذا لعجباً، ما لي أرى الناس يذهبون فلا يرجعون! أرضوا؟ ألم أر من وراء هذا لعجباً، ما لي أرى الناس يذهبون فلا يرجعون! أرضوا؟ ألموا؟ مان وراء هذا يعجباً ما لي أرى الناس ينهمو؟ ألموا؟ أم تُركوا فينموا؟ يحلف قُس عاش على أرى الناس على أرى ما ما ي ألم أرى النام ال عمر عمرة ما ما ما ما ما أرى النام يا علم أرموا؟ أم تُركوا

<sup>(</sup>١) ينظر بحار الأنوار ١٥: ٢٤٦ و١٨٢ والمناقب لابن شهر أشوب ١: ٢٨٧.

١٩٦ ------- الدين التكوين الحضاري المعطفي علم في التكوين الحضاري المعطفي الذي التكوين الحضاري الديسن الذي أنتم عليه، ثمَّ قال رسول الله علمي: رحم الله قُسًّا يوم يُحشر يوم القيامة أمَّة واحدة<sup>(۱)</sup>.

ولسسوق عكماظ مكانسة ممتازة بين أسواق العرب في نظر البلحثين أسباب ثلاثسة عسلى الأقـل: الأول: هـو أنَّ المصادر العربية الإسلامية تزخر بأخبار هذه السوق كما لم تزخر بأخبار أيّ سوق غيرها.

والثاني هو أنَّ سوق عكاظ فيما يختص بهذا المبحث كانت مكان اختيار لأداء مكمة السياسي والعسكري في إدارتها للإيلاف خلال حروب الفجار، والثالث: هو أنَّ وفرة الحوادث والمرويات عن هذه السوق تنيح أفضل فرصة للراسة أسواق العرب وأشرها في تطوّر الحيلة المشتركة فيما بين القبائل، ولملاحظة العوامل التي جعلت هذه الأسواق مراجل تنصهر فيها القبائل سنة بعد سنة على نار المواسم الحامية<sup>(1)</sup>.

وسوق عكاظ كانت بالقرب من مكة يجتمعون بها كلّ سنة فيقيمون شهراً يتبايعون ويتفاخرون ويتناشدون ما نظموا من شعر، فهي مؤتمر اقتصلاي وسياسي واجتماعي يتعرف العرب بعضهم ببعض<sup>(٢)</sup>وكأنّ فرصتهم الوحيلة قـبل ظهور الإسلام كانت هي عكاظ ولعب القرشيون دوراً كبيراً بالحضور في هـذه السوق، ويـبدو أن الأديـم العكـاظي<sup>(٤)</sup>، الـذي يُنسـب لهـذه السوق كان

(١) كمل الذين وتمام النعمة للصدوق: ١٦٦ ح ٢٢، بحار الأنوار ١٥: ١٨٣.
 (٢) إيلاف قريش: ٢٨٩.
 (٣) ينظر لسان العرب «عكظ».
 (٤) كانت هناك صناعة تحويلية في مكمة تخصصت في الأدم، أي الجلود، ولو أنّها كانت أقلَ شأنا منها في الطائف. ويذكر الأخباريون أنّ قريشاً عند ما أرسلت عمرو بن العاص وعمارة بن الوليد إلى النجاشي بعشت معهما هذا يا قيمة من الأدم إليه وإلى بطارقته.
 قريش من القبيلة إلى الدولة المركزية : ١٦٨.

التجارة والحضارة ...... ١٩٧

صناعات جلدية تُحمل إلى هذه السوق فيباع فيها، وقد اتصفت بالجودة والشهرة، وقد أشار الإمام علي الشيخ لهذا الجلد بقوله: كأنّي بك ياكوفة تُمدّين مدَّ الأديم العُكاظي، تُعركين بالنوازل وتُركبين بالزلازل<sup>(۱)</sup> وتفيد إشارته الشيخ إلى تجذر هذه البضاعة في أذهبان المناس والدقّة في صناعتها وغزوها للأسواق المتجارية، وبالمتالي فالعرب والقرشيون على وجه الخصوص لهم معرفة ودراية بالتجارية، ويبدو أنَّ التجارة لديهم أعرق من الصناعة وامتهان الحرف، فهي تُعدّ المحركيز اجمعاعي وطبقي له اعتباره وأهميته في مجتمع تراتبي كان ملتقى القوافل ومركزاً للمتجارة العالمية ومستقراً لجواسيس الدولمتين العظميين الرومانية والفارسية<sup>(۲)</sup>.

ولقريش عراقة وجذر قديم في التجارة يجتّ إلى النبط، وهم أهل حضارة قديمة معروفة، ويعود أصل النبط إلى جغرافية العراق القديم، حيث إنّ النبط جيل كمانوا ينزلون سواد العراق، وينسب إلى ابن عباس قوله: نحن-معاشر قريش-من النبط من أهل كُوثى<sup>(7)</sup> ويعرّف المؤرخون هذه الحضارة بأنّها حضارة تجارية يقول مؤلف تاريخ الحضارة: قامت حضارة الأنباط على أساس التجارة، حيث كانت البتراء مركزاً تجارياً رئيسياً وملتقى للطرق والقوافل في بلاد الشام وامتدت حتّى مصر، وساعد ذلك بعض الصناعات التي اشتهرت بها، لاسيّما صناعة الخزف والأواني الفخاربة.

وتُعدَّ لغـة الأنباط مـن اللغـات العربـية الشـمالية الـتي كُتبت بالخطَّ

(١) نهج البلاغة : ٨٦ رقم ٤٧ من كلام له عنه.
 (٢) ينظر قريش من القبيلة إلى الدولة المركزية: ٨٤
 (٢) ينظر بحدار الأندوار ٢٦: ١٧٧ ولسان العرب «نبط» قيل إنَّ المقصود بالنبط بنايوت وهو
 (٢) يسنظر بحدار الأندوار ٢٦: ١٧٧ ولسان العرب «نبط» قيل إنَّ المقصود بالنبط بنايوت وهو
 (٢) يسنظر بحدار الأندوارة وأمًا كوثى فهو موطن إبراهيم، وقيل أنَّه من أهل العراق كما ذكر في التوراة والمارة العرب الجاهل: ٢٨٤

١٩٨ ..... ١٩٨ ..... ١٩٨ ..... اثر الرسول المصطفى علي في التكوين الحضاري الأرامي، واستخدم الملوك والسكَّان الأسماء العربية المعروفة آنذاك<sup>(۱)</sup>.

وقد روي أنَّ الإمام الصلاق الظَّيْنَا كان يُجيد اللغة النبطية ويتكلَّم بها'''.

ويبدو أنَّ للنبط دوراً في المتجارة الدولية منذ أمد بعيد، تشهد لهم الوثائق والآثار التاريخية «وقد عُثر في أوائل القرن الثالث قبل الميلاد على نقود نبطية على الطريق بين البتراء وغزَّة، فيما تدل الآثار النبطية بين العقبة وغزَّة من حصون وصهاريج وبقايا أدوات فخارية على ازدهار أعمالهم التجارية قروناً قبل الميلاد.

كذلك اكتشفت آشار نبطية في الجوف"، ممّا يدل على امتداد الخطوط النبطية شرقاً وجنوباً، عبر وادي سرحان في وسط الطرف الشمالي لجزيرة العرب، ويؤيّد رأي بعض المؤرّخين أنَّ هذا الوادي كمان عمراً مهماً لتجارة الأنباط من الجزيرة العربية إلى حوران<sup>(1)</sup>.

وكأنَّ الجذر النبطي كان ضارباً بدماء قريش، بحيث ظلَّ أهالي مكة لسنين وعقود ليست محصورة ملوك التجارة وأربابها، حتّى النبيَّ عَلَيًهُ نفسه مارس هذه المهنة لشيوعها في هذا المجتمع وتوفر أسباب ممارستها.

وقد بلغت مكة في التاريخ قمّة مجدها من خلال تجارتها فقيل «أصبحت مكة جمهورية تجارية يتولّى رئاستها أغنياء قريش»<sup>(ه)</sup>.

(١) تاريخ الحضارة العربية الإسلامية للتليسي : ٢٤.
 (٢) ينظر بحار الأنوار ٤٢: ٨٠
 (٣) الجوف: موضع باليمن. والجوف: اليمامة. وباليمن وادٍ يقل له الجوف. اللسان الجوف.
 (٣) الحوف: موضع باليمن. والجوف: اليمامة. وباليمن وادٍ يقل له الجوف. اللسان الجوف.
 (٢) الحوف: موضع باليمن. والجوف: اليمامة. وباليمن وادٍ يقل له الجوف. اللسان الجوف.
 (٢) الحوف: موضع باليمن. والجوف: اليمامة. وباليمن وادٍ يقل له الجوف. اللسان الجوف.
 (٢) الحوف: موضع باليمن. والجوف: اليمامة. وباليمن وادٍ يقل له الجوف. اللسان الجوف.
 (٢) الحوف: موضع باليمن. والجوف: اليمامة. وباليمن وادٍ يقل له الجوف. اللسان الجوف.
 (٢) الحوف: موضع باليمن. والجوف: اليمامة. وباليمن وادٍ يقل له الجوف. اللسان الجوف.
 (٢) الحوف: موضع باليمن. والجوف: اليمامة. وباليمن وادٍ يقل له الجوف. اللسان الجوف.
 (٢) الحوف: موضع باليمن. والجوف: اليمامة. وباليمن وادٍ يقل له الجوف. اللسان الجوف.
 (٢) الحوف: موضع باليمن. والجوف: موضى المان الحربي: ٢٤.
 (٢) الدكتور حسّان حلّاق. دراسات في تماريخ الحضارة الإسلامية. دار النهضة العربية الحربية.

التجارة والحضارة ...... ١٩٩

وبدأت ممارسة النبي على للتجارة أو مشاهدته لها والتعرّف عليها في وقت مبكر من سني حياته، نظراً لاتصاله المباشر بعمّه الكريم أبي طالب على، ولمّا كان أبو طالب مثل سائر أهل مكّة في زمانه تاجراً يقصد بلاد الشام للاتجار خرج أبو طالب لتجارة له إلى بصرى، سوق التجارة مع البلاد العربية في ذلك الحين، وكان يقصدها تجار مكة لبيع ما عندهم من بضاعة ولشراء ما فيها من سلع بلاد الشام وحوض البحر المتوسط، وقد أشفق أبو طالب على ابن أخيه عمد على أن يصحبه في هذه الرحلة وهو في الثانية عشرة من عمره أو أقلً من ذلك، إلّا أنَّ إصرار النبيّ على مرافقة عمّه أجبر أبا طالب على القبول بجرافقة ابن أخيه معه<sup>(1)</sup>.

وفي هدام المرحلة التجارية رأى النبي على الراهب الذي أخبر عمّه أبا طالب بشأنه وشأن النبوة التي كانت تشع أنوارها هناك<sup>(7)</sup>، وبدخول النبي على في نادي مكّة المتجاري بدأ فصل جديد في حياة مكّة التجارية، عندها عظمت مكّة وسرى حديثها في الأفاق فقد كان الكهّان واليهود يتتبعون حركة النبي على ويترصدونها كما أنَّ عدداً من تجّار مكة كانوا على قدر من المعرفة والاطلاع فانضمام النبي على إليهم كان إثارة إعلامية مهمة آنذاك، فليس سكّان مكّة كسكان الحواضر الأخرى، فاحتمل تواجد جهرة من المتفين والعارفين قائم، ومن هذا يصف الدكتور جواد علي ثقافتهم بالقول: وبلدة مثل مكة مقدّسة ومناجرة وعاصمة للمثافة وللحياة الدينية ولها اتصل بالخارج، وبأرقي الأماكن بالنسبة إلى ذلك العهد لا بدً أن يكون بين سكانها جاعة من المثقفين ومن الباحثين في أمور الدين ومن القُراء والكاتبين والواقفين على

- دنظر الدكتور جواد على، تاريخ العرب في الإسلام: ١٣٢.
  - (٢) ينظر بحار الأنوار ١٥: ٤٠٩ وسيرة ابن هشام ١: ١٩١.

٢٠٠ ...... أثر الرسول المصطفى ﷺ في التكوين الحضاري أخبار الرسول المصطفى ﷺ في التكوين الحضاري أخباري أخبار العالم وعلى الحركة العلمية في الخارج<sup>(۱)</sup>.

فلذا كانت مكة مشرَّفة بين البلدان فإنَّ النبيَّ ﷺ زادها شرفاً وعزًاً وتألَّقاً على ألسنة الباحثين والمؤرخين وما زال.

وقد وصف البلحث أحمد السباعي وضع مكة التجاري بالقول: كانت مكة بمكم موقعها في طريق تجارة الطيوب والغلال وأنواع الأقمشة بين دول الجنوب وممالك الشمل ذات مركز استراتيجي ممتاز، وكانت أسواقها تزدحم بالتّجار صاعدين في الشمل إلى الشام أو هابطين في الجنوب إلى اليمن كانوا ينقلون من منتوجات أفريقيا عن طريق اليمن، الرقيق والصمغ والعاج والتير، كما ينقلون من اليمن الجلود والبخور والثياب، كما ينقلون من العراق توابل الهند، ومن مصر والشام الزيوت والغيلال والأسلحة والحرير... فمهروا في عهد غزوة بدر مضافاً إليها خسون ألف دينار منقولة بين أثقالهم كما بلغت في بعض المرّات ألفين وخمسمائة بعير، وهي نسبة لها قيمتها المادية إذا قيست بالتروات في عهدها، وبلغ من ثراء قريش أنّها استطاعت في غزوة بدر أن تفتدي أسراها من الكيين بأربعة آلاف دوم الرجل إلى ألف درهم إلّا من عنا عنهم التري تقاد من الموبلغ من ثراء قريش أنّها استطاعت في غزوة بدر أن

وكانـت إلى جانـب هـذا من أهم مراكز الصرافة في العالم القديم، وكان الـتلجر مـن أيَّ بلـدٍ في الأفـلق يسـتطيع أن يؤمن فيها على بضائعه صادرة أو واردة، وربَّما احتاج إلى كثير من المل لسداد ما تطلبه بضائعه فتقرضه المصارف في مكَـة كمـا تفعـل البـنوك الـيوم، وربَّما أفحشت في الفوائد فتضاعف الربا

(۱) تاريخ العرب في الإسلام: ۸۱

وقل ﷺ: شرَّ المكاسب كسب الربا<sup>(\*\*)</sup>.

وقل ﷺ: إنَّ الله عزوجل لعن آكل الربا وموكله وكاتبه وشاهديه (\*).

وروى الصلحق المحلاق التي أنَّ النبي عَلَيْهُ قَمَلَ: لَمَا أُسري بي إلى السماء رأيت قوماً يريد أحدهم أن يقوم فلا يقدر أن يقوم من عظم بطنه، فقلت: من هؤلاء يا جبرئيل؟ قمل: هـ ؤلاء الذين يماكلون الـربا لا يقومون إلَّا كما يقوم الذي يتخبطه الشيطان من المس، فقام خالد بن الوليد إلى رسول الله عَلَيْهُ فقل: يا رسول الله، ربا أبي في ثقيف وقـد أوصاني عند موته بأخذه، فأنزل الله تبارك

- (1) تاريخ مكة، ط دار مكّة للطباعة والنشر، الرابعة: ٣٩.
  - (٢) البقرة: ٢٧٨-٢٧٨.
  - (٣) بحار الأنوار ١٠٣: ١٢٠و١١٠و١١٠و.
    - (٤) أمالي الصدوق: ٣٤٦.

٢٠٢ ..... ٢٠٢ وَيَا أَبُهَا الَّذِينَ آمَنُوا اللَّهُ وَذَهَرُوا مَا يَعْيَ مِنَ الرَّبَا إِن حَتَّ مَ مُؤْمِنِينَ فَإِن لَّحْدُ و تعالى: فَوَيَا أَبُها الَّذِينَ آمَنُوا اللَّهُ وَذَهرُوا مَا يَعْيَ مِنَ الرَّبَا إِن حَتُ مُؤْمِنِينَ فَإِن لَحْدُ تَفْعَلُوا فَأَذَنُوا بِحَرْبِ مِنَ اللَّهِ وَمَرَسُولِهِ (\*).

وكانـت ظاهـرة الـربا في الجـتمع الجـاهلي قـد أدَّت إلى ظهور ما يُسمَّى عبودية الدين، فقد كان الفرد يقترض لسدَّ رمقه ويعجز عن سداد الدين فيحقَّ للمقرض استرقاقه أو بيعه أو يبيع منه ولده<sup>(٢)</sup>.

فـلم يوافـق هـذا القـانون الجائـر نقس النبيّ الكريمة ﷺ فأعلن إلغاء ووضـع مواثـيقه تحـت قدمـيه، وإنْ كان ميثاقه صادراً من بني أبيه فقل ﷺ: ألا وكـلّ ربـا كان في الجاهلية فهو موضوع، وأوّل موضوع منه ربا العبّاس بن عبد المطّلب<sup>٣</sup>.

فلقـد كـان القـرض قـبل الإسـلام قـيداً وعبودية وعناءً يسلب الإنسان حريـته وإنسـانيته فلـذا كان النبي ﷺ يستعيذ بالله منه ومن الكفر الذي يجحد الـنعم، حيـث روى أبو سعيد الخدري أنه سمع النبي يقول: أعوذ بالله من الكفر والدين، قيل يا رسول الله أيعدل الدين بالكفر؟ قل: نعم<sup>(3)</sup>وروي عنه ﷺ: أنّه همّ بالليل وقلّ بالنهار<sup>(6)</sup>.

أمًّا إذا كـلا المُقرض رحيماً ومتعاونا مع من يقرضه فهذا له من الدرجة الرفيعة والثواب الكثير، لأنَّ للقرض أثراً في تنمية الاقتصلا القومي وتحريكه، كمـا أنَّ القـرض له أثـر اجـتماعي واقتصلاي كبير في تمشية وتيسير معاملات

- (1) تفسير القمي ١: ٩٣ والآية في سورة البقرة: ٢٧٨و٢٧٩.
  - (٢) قريش من القبيلة إلى الدولة المركزية : ١٦٩.
    - (٣) تفسير القمي ١: ١٧١.
    - (٤) الخصل للصدوق: ٤٤ ح ٢٩.
    - (٥) علل الشرائع للصدوق: ٥٧ ح ١.

وكمان العملية مقامرة، فيُمـنى المقـترض بهـزيمة نفسية تجعله يفكر في خسارة مسبقة تنتظره وحتى الدائن فكان لله يقول: من أراد أن يظلّه الله في ظلّ عرشه يوم لا ظلّ إلّا ظلّه فلينظر معسراً أو ليدع من حقّه.

وقــلﷺ: من سرَّه أن يقيه الله من نفحات جهنم فلينظر معسراً أو ليدع له من حقَّد.. .

وقل عليمًا لعلمَّ من أصحابه: أيكم يُحبَّ أن ينفصل من فور جهنم؟ فقل القـوم: نحـن يـا رسول الله، فقل عليمًا: من أنظر غريماً أو وضع لمعسر<sup>(\*)</sup>وقل عليه: أحـبَّ الأعمــل إلى الله تعــالى ثلاثة: إشباع جوعة المسلم، وقضاء دينه، وتنفيس كريته<sup>(\*)</sup>.

لأنَّ الدين إذا تراكم وتراكب يكون هماً ثقيلاً وعبئاً على صلحبه يلخذ بحناقه، وحتَّى صلحب المل الذي أقرضه لا يخلو من قلق يصلحبه لاسترجاع ماله السذي أودعه الشخص المدين، وكانَّ العملية تكون له أشبه بمغامرة أو انتظار غائب قد لا يعود، فهو هنا يعيش وضعاً نفسياً مازوماً لأنّه يخاطر بماله، الأنَّ إقراض الدائن لماله نوع من المغامرة قد تفقده ماله، إذا عجز المدين في المستقبل عن الوفاء وتنكَب له الحظَّ، فلا يظفر الدائن بشيءة<sup>(3)</sup>.

- (۱) البقرة: ۲۸۰.
- ۲) تفسير العياشي ۱: ۱۵۳و ۱۰۶ ح ۱۵ ۱۵۶.
  - (٣) المحاسن للبرقي: ٢٩٤ ح ٤٥٧.
  - (٤) السيد محمد باقر الصلر، اقتصادنا: ٦٣٥.

٢٠٤ ..... ٢٠٤

وبالنتيجة تكسون هناك في القروض معاناة مشتركة بين الدائن والمدين، وإدراكاً وتفهماً لهذه المعانلة قل بعض المفكرين الرأسماليين: إنَّ الفائدة يدفعها المدين إلى الرأسمالي تعويضاً له عن حرمانه من الانتفاع بالمل المسلف، ومكافأة له على انتظاره طيلة المنة المتّفق عليها، أو أجرة يتقاضاها الرأسمالي نظير انتفاع المدين بالممل المذي اقترضه منه كالأجرة التي يحصل عليها مالك الدار من المستأجر لقاء انتفاعه بسكناها<sup>(1)</sup>.

ولهـذا يـنظر التشـريع الإسلامي إلى الروابط الاجتماعية في جريان عقود القـروض ولا يمـنع من حصول صاحب المل على قدر من الفائدة برضا المدين كحافز لصاحب المل.

وفي هذا الموضوع تحدّث الإمام الصادق التلغة بالقول: أنَّ الربا رباء ان أحدهما حلال والآخر حرام، فامًا الحلال فهو قرض الرجل أخاه طمعاً أن يزيده ويعوّضه بأكثر ممّا ياخذه بالا شسرط، فإنَّ أعطاه أكثر مما أخذه على غير شرط بينهما فهو مباح له، وليس له عند الله ثواب فيما أقرضه، وهو قوله: ﴿ فَلَا يَرْبُو عند اللَّهُ <sup>(1)</sup> وأمًا الربا الحرام فالرجل يقرض قرضاً ويشترط أن يرد أكثر ممّا أخذه فهذا هو الحرام<sup>(1)</sup>.

وليست النقود إلّا وسيلة من وسائل الفائدة المعنوية فلا يمكن أن تصير غايـة ومنــتهى الإنســان، فالنهي عن الربا يتضمن فلسفة تشريع إنسانية عللها الصــلاق الحلاة بــالقول: لئلّا يمتنع الناس عن اصطناع المعروف<sup>(1)</sup>وكذا قال الباقر

- (١) المصدر السابق: ٦٣٧.
  - (٢) الروم : ٢٩.
- (٣) تفسير القمي ٢: ١٥٩.
- (٤) الشرائع للصدوق: ٤٨٢.

وأجاب الصادق الظلم هشام بن الحكم حين سأله عن علّة تحريم الربا فقل الظلام: لو كان الربا حلالاً لترك الناس التجارات وما يحتاجون إليه فحرَّم الله الربا لينفر الناس عن الحرام إلى التجارات وإلى البيع والشراء فيفضل ذلك بينهم في القرض<sup>(1)</sup>.

ومشكلات القروض تبرز حين يماطل المدين وهو قادر على تسديد الدين، ومنعاً لهنه المماطلة التي تؤدّي إلى تضييع حقّ الدائن وغلق أبواب المعروف فيانَّ النبي ﷺ قمل: من يمطل على ذي حقّ حقّه وهو يقدر على أداء حقّه فعليه كمل يوم خطيئة عشّار<sup>(1)</sup> وقلﷺ: مطل الغنيَّ ظلم<sup>(1)</sup> وقلﷺ: لي الواجد يملَّ عقوبته وعرضه<sup>(6)</sup>.

وروي أنَّ رجـلاً مـن الأنصار مات وعليه دين فلم يصلّ عليه النبي**ّ تَلَيَّلْ** وقـل: لا تصلوا عـلى صلحبكم حتّى يُقضى عنه الدين، فقل الصلاق الله ال إنّمـا فعـل رسول الله تَقَلَيْهُ ذلك ليتعاطوا الحقّ ويؤدّي بعضهم إلى بعض، ولئلًا يستخفّوا بالدين<sup>(1)</sup>.

وجعـل الصـلاق الظلاة مـن بذمّته دين فلم ينو قضاء بمنزلة السارق فقل الظِّلا: من استدان ديْناً ونوى قضاء فهو في أمان الله عزّوجلّ حتّى يقضيه، فإنْ لم

- (١) علل الشرائع: ٤٨٣.
- (٢) علل الشرائع: ٤٨٢.
- (٣) أمالي الصنوق: ٢٥١.
- (٤) من لا يحضره الفقيه ٤: ٢٨٠ ح ٥٨١٩.
  - (٥) غوالي اللآلي ٤: ٧٢ ح ٤٤.
  - (٦) علل الشرائع: ٥٩٠ ح ٢٧.

٢٠٦ ينو فهو سارق<sup>(1)</sup> وقد نظرت الشريعة إلى طرفي العقد الذائن والمدين وما ينو فهو سارق<sup>(1)</sup> وقد نظرت الشريعة إلى طرفي العقد الذائن والمدين وما بينهما بعين الرحمة، فكلاهما محتلج، الذائن يحتاج إلى رصيد من المعروف لترجح كفّة حسناته، والمدين يحتاج إلى تحريك المل ليسد خصاصته ويشبع حاجاته، كما أن الاقتصاد العام للبلد ينتعش حين تنساب المعاملات ويتحرك المل، فقد تنشط تجارة وتحرث أرض وتتصنع بضاعة، ويُبني بيت أو يزوج أعزب، وغير ذلك من الظواهر، فتجميد صلحب المل ثروته بنقود وسكك وأوراق ومعادن تنشط تجارة في خزانة المنقود يعني موت الاقتصاد الوطني وإيقافه عن النمو، ناميك من إيقاف حركة حياة الإنسان ونشاطه ووضعه في حالة انتظار لا تأخذ موقعاً في خزانة المنقود يعني موت الاقتصاد الوطني وإيقافه عن النمو، ناميك من إيقاف حركة حياة الإنسان ونشاطه ووضعه في حالة انتظار لا ناميك من إيقاف حركة حياة الإنسان ونشاطه ووضعه في حالة انتظار لا المحدوى فيها، وعليه محديث الصادق التخليم : مكتوب على باب الجنة القرض يثمانية عشر والصدقة بعشرة<sup>(1)</sup>.

فصلحب المل عليه أن يدفع ماله إلى من يحركه ليلخذ موقعه في خلايا المجتمع ليتشكل نسيج الحيلة وتندفع اليد البشرية إلى مواقع العمل والبناء، فتحديد ربح وفائدة على المل نفسه لا معنى في فلسفة التشريع، لأن الشريعة الإسلامية ترى السربا والمنماء في الاقتصاد العام وحياة الإنسان وصناعته وزراعته وتجارته، وإنهاضه ودفعه نحو حيلة أفضل، فالإسلام يرى الربا والنماء في زيادة البضاعة والإنتاج وتوسيع المنى التحتية والفوقية للاقتصاد العام ورفسده وإغمائه، ولا يـرى في تـراكم الأوراق والمعادن بعضها على بعض في خزانات النقود أي جدوى وفائدة في هذه المستندات الموقوفة والخفوظة لنفسها.

وبهـذا المـبدأ اللاربـوي وضـع الـنبيُّ ﷺ وأهـل بيته المعصومون للتَّيْ القواعد والأسس التي ينبغي أن تنتظم العلاقات والروابط الاقتصلدية... .

- (١) الهداية للصدوق: ٨٠
- (٢) تفسير القمي ٢: ٢٥٠.

التجارة والحضارة ...... ٢٠٧

ومن هذا يتحدَّث السيد محمَّد باقر الصدر عن فلسفة النظام اللاربوي في الإسلام بالقول: حرَّم الإسلام الربا تحريماً قاطعاً لا هوادة فيه، وبذلك قضى على الفائدة ونتائجها الخطيرة في مجل التوزيع، وما تؤدَّي إليه من إخلال بالتوازن الاقتصلاي العام، وانتزع من النقد دوره بوصفه أداة تنمية للملك مستقلّة بذاتها، وردَّه إلى دوره الطبيعي الذي يباشره بوصفه وكيلاً عاماً عن السلع، وأداة لقياس قيمتها وتسهيل تداولها<sup>(۱)</sup>.

وعلى رغم أنَّ الربا قد تغشى في معاملات قريش التجارية إلَّا أنَّ ظواهر إيجابية كمثيرة طبعت وظهرت على جمهرة من المتعاطين بالتجارة، فقد عُرف أبو طالب عـم الـنبيَّ عظم وخديجة علي وعدد آخر من بني هاشم وغيرهم بالأمانة والصدق والوفاء بالعهد، وبالتالي كان هذا الانعطاف الأخلاقي الذي سرى في الوسط الـتجاري المكِّي نقطـة تحوَّل كبيرة لهم أدَّت إلى زيادة أرباحهم وتوسَّع نشاطهم التجاري لما عُرف من زعمائهم وأسيادهم القرشيين من خلق ومبادئ سرت في أوساط المجستمعات الأخرى، ومن هذا السبب وذاك تمرُّست قريش بالتجارة حتى صارت مهنيتها اليومية وتداخليت مع أوضياعهم السياسية والاجتماعية، وطمحت للسيطرة على خطوط التجارة الدولية، فلذا مل بعض الباحثين إلى الاعتقاد بـ أنَّ الـ نبي ﷺ بدعوت الإسلامية سيفقد هذه الدولة القرشية كيانها، لأنَّ دولة النبيَّ عَلَيْ ستحلَّ كُلَّ هذه الدولة بل تنفيها من الوجبود الدولسي، يقـول الباحـث الحبيـب الجـنحاني: إننا نميل إلى الاعتقاد أنَّ سيطرة قريش على المسالك التجارية الرابطة بين الجزيرة من جهة، خصوصاً الحجاز، وبين الحبوض الشبرقي من البحر الأبيض المتوسط عن طريق بلاد الشبام، وبحسر العرب عن طريق المرافئ الجنوبية من جهة أخرى، وخشية فقدان

<sup>(</sup>۱) اقتصادنا ط دار التعارف بيروت: ۳۷۲.

٢٠٨ ..... ٢٠٨ التحوين الحضاري المسلم في التكوين الحضاري المسلم المسلم علي في التكوين الحضارية المتيازاتها، وموارد ثرائها المرتبطة بدور وسيط ذي شأن في الدورة التجارية الدولية يومئذ يحثلان العامل الحاسم والفعل في مقاومتها للدعوة الإسلامية، وقسد رأينا أنَّ جلَّ أنصارها الأوائل كانوا من فئة الضعفاء والمساكين العائشين على هامش مجتمع الأرستقراطية التجارية المكية".

فحركة النبي على وسط هذا المجتمع كانت تناسب المرحلة الحضارية التي كمان المكّيون يعيشونها إلّا أنَّ العناد والمكابرة والحسد دفعهم لتجاهل هذا المد الحضاري الراقي الذي جاء به النبي على لإنهاضهم ورفعهم، فقد كان المكّيون مجاورين لأقدم صرح حضاري، وهو البيت الحرام الذي كان وما زال قطباً جاذباً لمختلف الناس والثقافات والحضارات، وعن هذا يتحدث الدكتور قصي الحسين فيقول: وتعلّمت قريش من أسفارها أموراً كثيرة تتصل بأسباب الحسين فيقول: وتعلّمت قريش من أسفارها أموراً كثيرة تتصل بأسباب والشام وشواطئ المجر الأحمر، كذلك كانت الطبيعة لقريش خير معلّم، إ والشام وشواطئ المحو الأحمر، كذلك كانت الطبيعة لقريش خير معلّم، إ إلا إذا عاشوا هادئين مسللين، يدفعون الإساءة بالحسنة، والشرّ بالصبر والحلم، ووقفوا إلى جانب المظلوم والمستجير والغريب، فصارت مكّة معرضاً للناس جميعاً، وبلداً آمناً، إذ أخذ سادته على أنفسهم عهداً بألّا يتعلّى أحدً منهم على غريب، لأنَّ في ذلك ضرراً لهم جميعاً، وقد اصطلحت قريش على أن تأخذ مقابل ذلك عن ينزل عليها في الجاهلية حقّ دعته حقّ منهم على

وكمانًا هـذا الـتمدن والتحضّر الذي عرف عن القرشيين لم يوفّقهم إلى الوقوف على الحضارة الجديدة التي جاء بها النبيّ ﷺ وهو بين أظهرهم فانبروا

(۱) المجتمع العربي الإسلامي، الحية الاقتصلدية والاجتماعية: ۳۱.
 (۲) موسوعة الحضارة العربية، العصر الجاهلي : ۲۸۵.

| التجارة والحضارة                                                        |
|-------------------------------------------------------------------------|
| لــه بســهامهم وســيوفهم، ولم يكفهــم هذا، بل وضعوا أموالهم وتجارتهم في |
| خدمة الشيطان ليقوض هذه الثقافة والحضارة المشرقة التي جاء بها النبي ﷺ    |
| فنشأ نوع من التصلام الثقافي والحضاري بين النبيِّ المصطفى ﷺ وأتباعه وبيز |
| قريش وحزبها ومن تجمهر معها من سائر الأعراب وكأنه جرى تصادم بير          |
| ظلام وضياء، وخلف وأمام، فانمحقت هذه المثقافة الضالَّة، أو قبل غابت      |
| وضمرت لتجد من هنا وهناك من يتغنَّى بها ويحنَّ إليها.                    |
|                                                                         |

.

,

- **v** 

## المراعى والثروة الحيوانية

عرفت الأرض حركة الحيوان قبل أن تطاها أقدام أبينا آدماللخة، فالله سبحانه وتعالى في محكم كتابه يشير إلى لفظ الدابة، وهي لفظة جامعة لا تختص بالإنسان وحده، فللحيوان والجن وكل ما لا نعرف يدخلون في هذا العنوان، قل تعالى: ﴿ وَمَا مِن ذَاتَهُ فِي الأَمرُضُ وكا طَائر تطير بَعِتَاحَيْه إلا أَمَد أَمَّنَا لَهُ حَدَمًا فَرَطْنَا فِي العكتاب من شَيْ فُمدً إلى مرتج ديع شركة في بعثاحيه إلا أَمَد أَمَّنَا لُعَك ما فَرَطْنَا فِي وقل فو وَلَه يَسْجُدُ مَا فِي السَمَاوَاتِ وَمَا فِي الأَمرُضِ مِن ذَاتَهُ وَالمَا فَرَطْنَا فِي يَسْتَحَبُّ مُولاً وقل فو وَالله خَلَق حَدًا في السَمَاوَاتِ وَمَا فِي الأَمرُضِ مِن ذَاتَهُ وَالْمَاتَ وَحَد لا يَسْتَحَبُّ مُؤْذَى <sup>(1)</sup>.

**شَيْ قُدِيرُ»** <sup>(\*)</sup>... وغيرها من الآيات التي تقرر هذه الموجودات التي تتعايش مع الإنسان وتتحرك كما هو يتحرك.

ومهما كانت المخلوقات التي كانت تدبّ على الأرض قبل أن يهبط آدم الظّيَّة فإنّها كانت بحاجة إلى الحيوانات بمختلف صنوفها، فإنّها تُعدَّ هنا مكملة لحياة الخلائق وضمان وجودها، فلولاها لما استطاعت بمفردها أن تتعامل مع الأرض.

ويظهـر من رواية الدميري التي تقول بأنَّ الله تعالى لما أهبط آدم الظَيْئة إلى

- (١) الأنعام: ٣٨.
- (٢) النحل: ٤٩.
  - (٢) النور: ٥٥.

٢١٢ ...... أثر الرسول المعطفى على في التكوين الحضاري الأرض جاءته وحدوش الفلاة تسلم عليه وتزوره (" بأنَّ الدور المرسوم لهذه المخلوقات هو خدمة الإنسان، وعليه كان خلقها وإعدادها قبل أن يخلق آدم المنا بازمنة وعهود ليست معدودة وحيدما شاءت الإرادة الربّانية تطهير الأرض بالوف العارم من العُتاة الطُّغة نظرت بعين العطف والرحمة إلى الإنسان الباقي على سطح الأرض فإنّه محتاج لهذه الحيوانات لإدامة حياته وتحقيق سعادته ورفاهه.

فق ل تعالى لنبيَّه نوح المحلمَّ حين ركب سفينته: ﴿ احْمَلُ فَيْهَا مَنْ كُلُّ مَرُوْجَيْنِ الْنُتَيْزِيُ <sup>(1)</sup>فعليه حين يفكَّر الإنسان باستغلال هذه الثروة الحيوانية التي خلّقها الله وأعدَّها له يُعدَّ تفكيره بمثابة عمل حضاري ومقدَّمة مدنية مهمة أعقبها خطوات من صيد هسذه الحيوانات أو تدجيسنها أو تذليلها لغرض النقل أو لأغراض عسكرية أو غيرها، كلَّ ذلك حفيز العقل البشري إلى تحسين معيشته وطَرْق أبواب الصناعة والتجارة لكي يمارس حياته ووجوده في الأرض.

وقـد فهمـت الـبهائم دورهـا في خدمة الإنسان، إلّا أنّه لم يكن هناك من يحـترم هـذا الـدور، ويتمـثله في أعماقـه فيعكسـه في شكر الخالق والرفق بهذا الحيوان المسحوق.

وكسان السنبي ﷺ وأوصياؤه المعصومون التي يفهممون احساسات هذه الحيوانات المسخرة لأبسناء آدم لسذا قل النبي ﷺ: للمابّة على صاحبها خصل ستة: يسبدأ بعلفهما إذا نزل، ويعرض عليها الماء إذا مرَّ به، ولا يضرب وجههاه ولا يحمّلها فوق طاقتها، ولا يكلّفها من المشي إنَّا ما تطيق<sup>(\*\*)</sup>.

- (١) حيلة الحيوان ٢: ١٠، بحار الأنوار ٦٥: ٩٠.
  - (۲) هود: ٤٠.
  - (٣) بحار الأنوار ٢٤: ٢٠١ ح ١.

وجعل الصلاق المخلة للدابّة حقوقاً ينبغي أن تؤخذ بنظر الاعتبار أسوة بحقـوق بـني آدم فقـل المخلة: للدابّـة عـلى صاحبها سبعة حقوق: لا يحمّلها فوق طاقـتها، ولا يتّخذ ظهرها مجلساً يتحدّث عليه، ويبدأ بعلفها إذا نزل، ولا يَسمها في وجههـا، ولا يضر بهـا في وجهها فإنّها تُسبّح، ويَعرض عليها الماء إذا مرَّ به، ولا يضر بها على النفار ويضربها على العثار لأنّها ترك ما لا ترون<sup>(۱)</sup>.

وَفَــل الــنبِيَّ ﷺ يندب للرفق واللطف بها ومراعلة طاقتها: إنَّ الله تبارك وتعــلى يُحـبَّ الرفق ويُعين عليه فإذا ركبتم الدوابَّ العجاف فأنزلوها منازلهه فإن كانت الأرض مجدبة فاتجوا<sup>(\*\*</sup>عليهه وإنَّ كانت مُخصبة فأنزلوها منازلها<sup>\*\*\*</sup>.

وروى الصلاق المحلية عنه يلي قوله: لا تأتوا الفراخ في أعشاشها ولا الطير في منامه حتى يصبح، فقل له رجل: وما منامه يا رسول الله؟ قل: الليل منامه فلا تطرقه في منامه حتى يصبح، وقل يلة: ولا تأتوا الفرخ في عشه حتى يريش ويطير، فإذا طلر فأونز له قوسك وانصب له فَحَك<sup>(1)</sup> وهذا منه يتلة رأفة ولطف واحترام لحق الحيوان بالراحة، وكانّه في هدنة مع الإنسان حين ياوي إلى عشه ووكره، فتراه يتلة عنع من مداهمة هذا المخلوق حين يضع سلاحه ويبتعد عن ميدان المعركة.

وروى الصلاق عـن آبائــه الله أنَّ النبيَّ عَلَيْهُ أبصر ناقةً معقولةً وعليها جهازهــه فقــل: **أين صاحبها؟ مروه فليستعدّ غداً للخصومة<sup>(6)</sup>حيث جعل النبيَّ** عَلَيْهُ لها حقّ الدعوى والمخاصمة كما لبني آدم.

- (۱) بحار الأنوار 15: ۲۰۲ ح ۲.
- (٢) أي أسرعوا عليها في السير.
  - (٣) بحار الأنوار ١٢: ٢١٣.
  - (٤) فروع الكافي ٦: ٢١٦ ح ٢.
    - (٥) بحار الأنوار ٢٠٣ .

٢١٤ ----------- المدواب حسرمة كما لوجوه بقيّة مخلوقات الله حيث إنَّ للوجه ولوجه المدواب حسرمة كما لوجوه بقيّة مخلوقات الله حيث إنَّ للوجه كسرامة ينسبغي أن تُحفيظ ولهذا قال النبي عَلَيْ لا تضربوا وجوه الدواب وكلَّ شيء فيه الروح، فإنَّه يُسبَّح بحمد الله<sup>(۱)</sup>.

وللـدوابّ دعـاء كمـا لبني آدم دعاء ورجاء من الخالق، وفي هذا روي عن أبـي عـبد الله الليكلا قـل: رُئـي أبوذر ظلى يسقي حماراً له بالربذة فقال له بعض الـناس: أمالك يا أباذر من يسقي لك هذا الحمار! فقل: سمعت رسول الله يتلا: يقـول: هما من دابّة إلّا وهي تسلّ كلّ صباح اللهم ارزقني مليكاً صلحاً يشبعني من العلمف ويـروّيني من المـاه ولا يكلّفني فـوق طاقتي، فأنا أحبّ أن أسقيه بنفسي<sup>(0)</sup>.

وبلغت الدابّة في حديث الـنبيّ ﷺ والمعصومين ﷺ مـبلغ العـاقل القاصـد لبيـت الله وحـرمه فكانّهـا تـرجو ثـواب الحـاج الذي يقف على جبل عـرفات، وفي ذلـك روى الصـادق الﷺ عن النبيّ ﷺ: أنّه ليس من دابّة عُرّف بها خمس وقفات إلّا كانت من نَعَم الجنّة".

وروى الصادق اللغ أنَّ عليَّ بن الحسين اللغ قال لابنه محمد الباقر اللغ حين حضرته الوفاة: إنني قد حججت على ناقتي هذه عشرين حجّة فلم أقرعها بسوط قرعة، فإذا نفقت فلافنها لا تأكل لحمها السباع، فإنَّ رسول الله يَتَلَق قل: ما من بعير يُوقف عليه موقف عرفة سبع حجج إلَّا جعله الله من نَعم الجنّه ويسارك في نسسله فسلمًا نفقت حفر لها أبو جعفر الظلا ودفنها<sup>(3)</sup>وقد تأثّرت هذه الناقة بهذا الخلق الكريم فلم تأنس بمخلوق آخر غيره.

- (١) بحار الأنوار ٢٠٤: ٢٠٤.
- (٢) بحار الأنوار ٢٤: ٢٠٥.
- (٣) بحار الأنوار ٢٤: ٢٠٧.
- (٤) ثواب الأعمل للصدوق: ٧٤.

المراعي والثروة الحيوانية ....... ففي خبر أنّه لما ممات عليّ بن الحسين الظّيّلاً خرجت ناقته فأتت قبره ففي خبر أنّه لما ممات عليّ بن الحسين الظّيّلاً خرجت ناقته فأتت قبره وتمرَّغت عليه وضربت بجرانها عليه ورغت وهَملت عيناها فلم تلبث إلّا ثلاثة حتّى نفقت<sup>(۱)</sup>.

وقد أشار القرآن الكريم إلى ضرورة الحيوان في نسبج الحضارة والمدنية في قوله تعالى: **فوالاً نُعَامَ خُلَقُهَا لَكُمُ فيهَا دف وَمَنَافِعُ وَمَنَافِعُ وَمَنَا تَأْكُلُونَ وَلَكُمُ فيهَا** جَمَالُ حِينَ تُمرِيحُونَ وَحِينَ نَسْرَجُونَ وَتَحْمُلُ أَنْفَالَكُ مُ إِلَى بَلَد لَمْ تَحْكُونُوا بَالغيه إِلاً شَقْ الأَقْسُ إِنَّ مَرَجَكُمُ لَمُؤُوفٌ مَرَجِيهُ وَالْحَيْلَ وَالْجَيْلَ وَالْحَمِيرَ يَتَرْجَكُوهَا وَتَرْبَعُهُ وَيَعَا لاَ تَعْلَمُونَ هُ<sup>11</sup>.

فما زالت الشعوب في الأرض في حاجة متزايدة للحيوانات سواء الاستخدام الصناعي أو التجاري، ومن ذلك دخولها في السباقات الرياضية للأمم الراقية كدعاية سياسية وإعلام حضاري يعكس رقي الأمّة واستفادتها من هذه البهائم، ومن هذا نفهم الإشارة القرآنية في قوله تعالى "منافع» و«زينة».

ويرتبط الحيوان في عللنا المعاصر بشبكة واسعة من المؤسسات الخدمية والإنتاجيه تشتمل على مؤسسات التمويل وتوفير مستلزمات الإنتاج والتسويق والتصدير، وكلّ هذه المؤسسات ظهورها في المجتمعات المتحضرة والمتقدمة في التكنولوجية الحديثة أكثر من المجتمعات المتخلّفة حضاريا، إضافة إلى أنَّ الحيوان والنبات يدخل في النظام التربوي والتعليمي للكليات والمعاهد ومراكز البحث العلمي المعاصرة بشكل واضح، فكليات الزراعة والطب والصيدلة والاقتصاد وغيرها لها مناهجها الخاصّة بهذا المخلوق الذي سخّره الله لخدمة الإنسان، ويفهم العقلاء إشارة القرآن الكريم في قوله تعالى: ﴿ وَيَقُولُوا

(١) بحار الأنوار ٤٦: ١٤٨.

(٢) النحل: ٤-٨.

٢١٦ ------- أثر الرسول المصطفى **تمال في النكوين الحضاي مسبحان الذي مشيئة في النكوين الحضاي مسبحان الذي مسخر كما هذا ورحمته لعباده مسبحان الذي مسخر كما هذا ورحمته لعباده أن غطى الأرض بالحيوانات التي وجدت لخدمة الإنسان، وما عليه إلّا استغلالها والعمل على تدجينها ورعايتها، وحتى الحيوان غير المأكول فله دور في حضارة الإنسان ودورة حياته.** 

وعرفت أرض الجزيرة العربية أنواعاً من الحيوانات الوحشية والمستأنسة استطاعت أن تعيش في ظروف مناخها وفي ظروف طبيعتها، ولذلك كانت هذه الحيوانات بجملتها من الحيوانات التي تعيش في البلاد الصحراوية أو شبه الصحراوية، فتتنقل بين بواديها وفيافيها وأوديتها وهضباتها وجبالها، متقلّبة على رمالها، منسرحة في سهوبها متأقلمة مع جميع ألوان الحياة المتغيّرة بتغير فصولها.

وإذ عرفت الطبيعة في أرض الجزيرة العربية قلّة انتشار النبات على مسلحات واسعة، وقصر فترةً عمره، وجدنا ظهور أنواع من الحيوانات الوحشية الـتي تقـتات مـن الأعشـاب، مـثل الظـباء والغـزلان والوعـول وحمر الوحش والثيران الوحشية وبقر الوحش والأرانب والنعام.

وقـد ورد ذكـر هـذه الحـيوانات وغيرهـا من حيوان الصحراء في قصائد الشعراء الجاهليين خصوصاً عند لبيد والأعشى وزهير وطرفة والنابغة.

كذلك عرفت شبه الجزيرة العربية أنواعاً أخرى من الحيوانات المستأنسة الـتي كانـت تعـيش إلى جانـب الإنسـان وتدخل في خدمته اليوميَّة، مثل الإبل والخيل، أو تلك التي يفيد من لبنها ولحمها مثل قطعان الأغنام والعنز<sup>(\*\*)</sup>ولذلك نجـد اهـتمام الـنبي علي والمعصـومين بين بهـذه الحـيوانات نظـراً لأهميـتها

(۱) الزخوف: ۱۳. قل ابن عباس: مقرنين مُطيقين مالكين. تنوير المقياس: ٤١٢.
 (۲) موسوعة الحضارة العربية: ۲۳٫۵۲.

المراعي والثروة الحيوانية ...... الاقتصلدية، وكونها تدخل في نسيج كثير من الصناعات، وكانت تشكل، إضافة إلى المنتوجات الزراعية الأخرى، مادة التجارة المحلية والعللية وما زالت إلى يومنا هذا.

وأكثر الحيوانات أهمية في وقتمنا الحاضر هي الأغنام، حيث لها أهمية كبيرة في توفير اللحوم والألبان، كما أنَّ جلودها وأصوافها لهما أهمية اقتصادية كبيرة لا يمكن لأي بلدٍ الاستغناء عنها في الصناعة والتجارة.

وفي ذلـك روى علـيّ الظّلا عـن رسـول الله ﷺ أنّــه قـل: عليكـم بالـغـنم والحرث فإنّهما يروحان بخير ويغدوان بخير<sup>(۱)</sup>.

وروى علي عليه أيضاً أنَّ رسول الله يَتَلَقُ سُئل أيَّ المل خير؟ قل: زرع زره مسلحبه وأصلحه وأتى حقَّه يوم حصلات قيل: فأيّ المل بعد الزرع خير؟ قـل: رجل في غنمه قد تبع بها مواضع القطر يُقيم الصلاة ويؤتي الزكة، قيل: فأيّ المل بعد الغنم خير؟ قل: البقر تغلو بخير وتروح بخير، قيل: فأيّ المل بعد البقر خير؟ قل: الراسيات في الوحل والمطعمات في الحل، يعم الشيء النخل، من باعه فإنّما ثمنه بمنزلة رملد على رأس شاهق اشتلّت به الربح في يوم عاصف إلّا أن يخلف مكانها<sup>(1)</sup> ونالت الأغنام رعاية النبيّ عَليًا لها ولا يخفى على الباحث بأنَّ وصيّته عَليَة بذلك يفسر لنا أهمية هذا الحيوان حيث يقول: نظفوا مرابض الغنم وامسحوا رغامهن، فإنّهن من دواب الجنة <sup>(1)</sup>.

وقسل الرضا الظيئة في فضل الغنم: لو خلق الله عزُّوجلُّ مضغةً هي أطيب

- (١) بحار الأنوار ٢٤: ١٢٠ ح ٤.
- (٢) بحار الأنوار ١٤: ١٢١ ح ٥.
- (٣) المحاسن للبرقي: ٦٤١ ح ١٥٧.

٢١٨ ..... ٢١٨ من الضأن لقدى بها إسماعيل<sup>(١)</sup>.

وفي فضل الـبقر جـامت نصـوص مـنها نسـتنبط أهميّـتها للاستهلاك البشـرى، حيـث روى أبـو جعفر الباقر الظيّلا: إنَّ بني إسرائيل شكوا إلى موسى الظّيِلا مـا يلقـون مـن البـياض فشكا ذلك إلى الله عزَّ وجلّ فأوحى الله عزَّ وجلّ إليه: مرهم يأكوا لحم البقر بالسلق<sup>(۲)</sup>.

وعـن الصلاق الظلام: مرق لحم البقر يُذهب بالبياض، وعن الكاظم الظلام: السويق ومرق لحم البقر يذهبان بالوَضح<sup>٢٢</sup>.

وقـل الصلاق الظلا: ألبان البقر دواء وسمونها شفاء، وسأل زرارة الصلاق الظلا عـن الشحمة التي تخرج مثلها من الداء، أيَّ شحمة هي؟ قل: هي شحمة البقر<sup>(1)</sup>.

وللخيول أهمية كبيرة في البيئة العربية حيث تستوجب وتتطلب البيئة حضورها بصفتها وسيلة نقل هامة، علاوة على أنّها كانت تمثل تجهيزاً وعلّة عسكرية مهمة في تقوية الجيش وتنظيم أموره الإدارية والتموينية، فكانت رافداً مهماً وسريعاً لتحقيق فتوحات في تاريخ المسلمين ونشر مبادئ الدين الإسلامي الحنيف فاقترن ذكرها بذكر الجاهدين والفرسان، وقد حثً النبي تتالة على العناية بها فقال تتليز: الخيل معقود بنواصيها الخير إلى يوم القيامة، والمنفق عليها في سبيل الله كالباسط يده بالصدقة لا يقبضها.

وروي عـنه على أنه قل: لا تجزُّوا نواصي الخيل ولا أعرافها ولا أذنابها

- (۱) فروع الكافي ۲: ۳۱۰ ح ۱.
  - (٢) فروع الكافي ٦: ٢٦٠ ح ١.
- (٣) الوُضّح: البياض من كلّ شيء وقد يُكنى به عن البرص اللسان اوضحه.
  - (٤) فروع الكافي ٦: ٣٦١ ح ٢-٧.

الراعي والثروة الحيوانية ........ فإنَّ الخير في نواصيها، وإنَّ أعرافها دفؤها وإنَّ أذنابها مذابِّها<sup>(۱)</sup>.

وقمد سرت بركة الخيول ومنافعها الاقتصادية إلى خارج الجزيرة العربية بحيث كانت الخيول إلى عصور متأخرة تجارة رابحة، ويتحدث الدكتور شوفي عبد القوي عن السلع التي كانت تلاقي رواجاً في الهند فيقول: راجت سلعة أخرى مهمة ألا وهي تجارة الخيل، وكانت تستورد من السلحلين العربي والفارسي إلى الهند، وكما يذكر البعض فإنّه كان يصلّر سنويا عشرة آلاف رأس من الخيل، ويبدو أنّ أربلحها كانت طائلة، حيث يذكر بعض البلحثين أنَّ سعر الحصان الواحد ٢٢٠ ديناراً ذهباً، ثمّ يقول: ويراودني الشكّ في أنَّ هذا السعر مبالغ فيه إلى حدّها؛ لأنّه إذا كان عند الحيول المصلّرة حوالي عشرة آلاف حصان فإذاً يبلغ

ونحن لا نرى المبلغ كبيراً مع قول النبي ﷺ: **الخيل معقود بنواصيها الخير إلى يـوم القـيامة**<sup>(77</sup>ويمكـن القـول أيضـاً بـأنَّ هـنه المبالغ الطائلة كانت تعطى للخيول الميَّزة النلارة، فهي مصدر خير وبركة ونفع لا تنفكٌ عنها أبداً.

أمَّا عن وضع المراعي في أرض العرب قبل الإسلام فقد نهض الاقتصاد في شـبه الجزيـرة العربـية على ما كانت توفره المراعي والثروة الحيوانية من مل عظيم للناس في العصر الجاهلي.

وكانت البوادي والسهوب تشكّل المساحة العظمى من الأرض، كما كان سكّانها يعرفون بالبدو الذين يعيشون على تربية ورعي المواشي كاقتصاد وحيد لهم.

مكارم الأخلاق: ٢٤٦.
 (٢) تجارة المحيط الهندي في عصر السيادة الإسلامية: ٢٣٢.
 (٣) وفي خبر: الخير معقود بنواصبي الخيل. ثواب الأعمال للصدوق: ٤٣٨، من لا يحضره الفقيه ٢: ٢٨٣ ح ٢٤٥٩ ط جماعة المدرسين قم.

٣٠ ------ ١٣٠ ------ أثر الرسول المصطفى عظم في التكوين الحضاري أمَّا المراعي فمنها ما كان خاصيًّه ومنها ما كان علماً.

والمراعي الخاصّة، هي الأحماء التي لا يدخلها غير أصحابها، سواء كان رجلاً أو أسرة أو قبيلة، غير أنَّ المراعي العامة هي مشتركة وهي لا تدخل في ملكية أحد، لأنَّ عـداً كـبيراً مـن القبائل يتعاقب على الرعي فيها، ولم يكن مسموحاً لأحدٍ من القبيلة أن يلخذ مالاً من أصحاب المواشي مقابل الرعي، لأنَّ المراعي هي للجميع<sup>(٢)</sup>.

وقد أقرَّ الـنبيَّ ﷺ ملكية الدولـة لـلمراعي الخاصـة لحاجـة الجيوش والمجـاهدين لهـا؛ فقـد روى الـبلاذري أنَّ رسـول الله ﷺ حَمـى النقـيع لخـيل المسلمين".

فللراعي الخاصة، أو الأحماء لم يقرّها الإسلام لترتيب ملكية خاصة بها، يقول السيد محمد باقر الصدر: ومن الطبيعي أن ينكر الإسلام الحمى، لأنَّ الحق الخاصَّ فيه يقوم على أسلس السيطرة لا على أساس العمل، ولهذا لا يسمع بذلك لأحد من المسلمين، وجاء النصَّ يؤكَّد شجب هذا الأسلوب من التملَّك والاحتكار للمصلار الطبيعية ويقول: لا حمى إلَّا لله ولرسوله وورد في بعض الروايات أنَّ شخصاً سلّ الإمام الصلحق الظَّنَرُ عن الرجل المسلم تكون له الفسيعة فيها جبل ممّا يُباع يأتيه أخوه المسلم وله غنم قد احتاج إلى جبل يُحلَّ له أن يسيعه الجبل، كما يبيع من غيره أو يمنعه من إنَّ طلبه بغير ثمن، وكيف حاله فيه وما يأخذ؟ فقل: لا يجور له بيع جبله من أخيه.

فمجرد وقـوع مصـدر طبـيعي في مسيطرة فرد لا يُعتبر في الإسلام سبباً

- (۱) موسوعة الحضارة العربية، العصر الجاهلي: ٩٤.
- (٢) السلدان وفتوحها وأحكامها بتحقيق سهيل زكار: ١٠. والنقيع: موضع قريب من المدينة كان يستنقع فيه المام أي يجتمع. اللسان انقع.

والحمى الوحيد الـذي سمح به الإسلام هو حمى الرسول، فقد حمى النبي يجل بعـض المواضع مـن موات الأرض لمصلح عامة، كالبقيع إذ خصصه لإبل الصدقة ونعم الجزية وخيل المجاهدين<sup>(۱)</sup>.

وتشرَّفت جبل مكَّة ومراعيها بدبيب الأغنام التي كان النبي ﷺ يرعاها لعمَّه أب يطالب في زمان فتوته<sup>(\*)</sup>، وكانً إعداده للرسالة يستوجب ذلك، حيث يمرَّ كلَّ نبيَّ بدور المربيَّ الراعي للغنم، وبذلك جاءت الرواية: ما بعث الله نبيًّا قط حتَّى يسترعيه الغنم، يعلَّمه بذلك رعية الناس<sup>(\*)</sup>ومن هذا المعنى جاء قول علي الظلا: أن الراعي راعي الأن م، أفترى الراعي لا يعرف غنمه! فقام إليه جويرية وقل: يا أمير المؤمنين، فمن غنمك؟ قل. صُغر الوجوه ذُب ل الشفاه<sup>(\*)</sup>وكانَّه أراد الظَّنَةِ أتباعه وناصريه الزهّلا العبَّلا.

- (۱) اقتصادنا: ۰۱۸.
- (٢) ينظر المناقب لابن شهر أشوب ١: ٤٤.
  - (٣) بحار الأنوار ١١: ٢٦.
  - (٤) فضائل الشيعة للصدوق: ٢٦ ح ٢٠.

## التجمل والنظافة

تُعدد الملابس والأزياء ومستحضرات التجميل مؤشراً على بلوغ الحضارات قدراً من الرقي، والإنسان المتحضّر يبدي اهتماماً بملابسه وبيته ومتجره، يتخيّر لنفسه أفضل العطور وأحسن الأثاث وأجمله؛ كي يظهر بمظهر يناسب طبقته وترتيبه الاجتماعي، في حين أنَّ حياة العرب في البادية لم تكن حياة راقية في مظهرها؛ لذا لم يظهر البدوي بأزياء فاخرة أو يسكن في مسكن أنيق يزخر بأثاث وسجلجيد وبسط عُرفت بأنّها من مظاهر الحضارة والتمدن فيما بعد، والحضارات بشكل عام على مرّ التاريخ والعصور تتميّز بملابس وأزياء خاصّة بها تعبر عن نكهتها، فالعصور الإسلامية وغيرها، وكذا ما تقدم من عصور الأمم لها لون خاصّ بها يُعبّر عن روح العصر وثقافته وأخلاقه ومذاقه.

ولم تقف حركة الإسلام أمام توجّه الإنسان بهذا النمط من الحضارة، بل نجـد النصوص على عكس ذلك تشجع المسلم على الاهتمام بالزينة والملابس والنظافة، قال تعالى: ﴿ مَا مَنِي أَدْمَ خُذُوا مُرْبَنَكُ حُعندَكُو مَنْجَد وَكُوا وَاشْرَبُوا وَلاَ تُسْرِفُوا إِنَّهُ لاَ يُحِبُ الْمُسْرِفِينَ قُلْ مَنْ حَرَّهِ مَرْبَنَكُ اللهِ الَّتِي أَحْرَبَكُو مَعْد

وروى الصادق الله الله الله عليه الله عليه الله عليه المعدر رجلاً شعثا شعر رأسه، وسخة ثيابه، سيّنةً حاله، فقل رسول الله عليه: من الدين المتعة وإظهار النعمة.

وقل رسول الله على أيضاً: بنس العبد القادورة (").

وقسل على الظلام: إنَّ الله جميل يُحبَّ الجمل، ويُحبَّ أن يرى أثر النعمة

- (١) الأعراف: ٣١و٣٢.
- (۲) فروع الكافي ٦: ٣٩ ع ٥و٦.

٣٢٤ ...... ٣٢٤ على عبده<sup>(۱)</sup>. على عبده<sup>(۱)</sup>.

وقــل الصــادق الظلام لعبـيد بــن زيــاد-من أصحابه الطلام-إظهارُ النعمةِ أحبُّ إلى الله من صيانتها، فإيَّاك أن تتزيَّن إلَّا في أحسن زيّ قومك.

قل راوي الخبر: فما رُئي عبيد إلَّا في أحسن زيَّ قومه حتَّى مات".

وقـل الصـادق الشيخ: إذا أنعـم الله على عبده بنعمةٍ أحبَّ أن يراها عليه لأنّـه جمـيل يُحـبَّ الجمـل، وقـل الظيئة: إذا أنعم الله على عبده بنعمة فظهرت سُمَّي حبيب الله محدَّنًا بنعمة الله، وإذا أنعمَ اللهُ على عبدٍ بنعمةٍ فلم تظهر عليه سُمَّي بغيض الله مُكذَّباً<sup>m</sup>.

وقـد كـان لـباس الـنبيَّ ﷺ والأئمة المعصومون ﷺ هو لباس الحضارة الإسـلامية وتطـورات المـرحلة الزمنـية الـتي كانوا يعاصرونها، فقد روى الباقر الشيخ أنَّ رسول الله ﷺ لبس الطاق والساج والخمائص<sup>())</sup>.

والطّباق ضربٌ من الثياب...قبالوا: هـو الطُّيْلَسان، وبعضهم يقول:هو الطيلسبان الأخضير، والطيلسبان لبياس ليس بعربي بل هو فارسي حملته رياح الحضارة إلى أرض العرب<sup>(6)</sup>.

والسلج: هو الطَّيلَسان الأخضر، وقيل:هو المقوَّر، وقيل:الضخم، وقيل:هو الأسىود<sup>()</sup>ومهمـا قـيل فيه فهو لون حضاري وسم زمانه به، والخمائص : ثياب

- (١) الخصل للصدوق: ١١٣ ح ١٠.
  - (۲) فروع الكافي ٦: ٤٤٠ ح ١٥.
  - (٣) فروع الكافي ٦: ٢٣٨ ح ٢و٤.
    - (٤) فروع الكافي ٦: ٤٤١ ح ٢.
- ه) ينظر اللسان (طوق) واطلس).
  - (٦) ينظر اللسان مسوجه.

وروى صفوان عن يونس بن إبراهيم قل: دخلت على أبي عبد الله اللي وعلي جُبَة خر وطيلسان خر فنظر إلي فقلت: جعلت فداك علي جبة خز وطيلسان خز فما تقول فيه؟ فقل اللي : وما بأس بالخز قلت : وسداه<sup>(٢)</sup> أبريسم؟ قبل: وما بأس بأبريسم فقد أصيب الحسين اللي وعليه جبة خز اثم قل: إنَّ عبد الله بن عبّاس لما بعثه أمير المؤمنين اللي إلى الخوارج فواقفهم لبس أفضل ثيابه وتطيَّب بأفضل طيبه وركب أفضل مراكبه فخرج فواقفهم فقالوا: يا ابن عبّاس بينما أنت أفضل الناس إذ أتيتنا في لباس الجبابرة ومراكبهم! فتلا عليهم هذه الآية: في فَلْ مَنْ حَرَّمَ مَنْ الله التي أخري من عليه وتركب أفضل مواكبه فخرج فواقفهم فقالوا: فالبس وتجمّل، فإن الله جميل يُحب الجمل، وليكن من حكّراً ومراكبهم! فتلا

وروى عـبد الله بــن ســنان عــن سـيَّده الصـلاق الظَّمَّة القــول: بينا أنا في

(١) ينظر اللسان الحص».

(٢) السُّدى: خـلاف لحمة الثوب، وقيل: أسفله. وقيل: ما مُدُّ منه، واحدته سَداة. واللحمة: ما سُدّي بين السُّدين، يُضم يُفتح. ويقل: لحم الثوب وألحمه. وقيل: لُحمة الثوب: الأعلى منه. اللسان سدى، والحم».

(٣) الأعراف: ٣٢.

٤) فروع الكافي ٦: ٤٤٢ ح ٧.

٢٢٦ ...... أثر الرسول المصطفى على في التكوين الحضاري الطواف وإذا بسرجل يجذب ثوبي وإذا هو عباد بن كثير البصري فقل: يا جعفر بن محمد تلبس مثل هذه الثياب وأنت في هذا الموضع مع المكان الذي أنت فيه من علي التلكية! فقلت: ثوب فرقي (")اشتريته بدينار، وكان علي التلكة في زمان لقال الناس: هذا مراء مثل عباد ".

وروى حمّاد بن عثمان قال: كنت حاضراً عند أبي عبد الله الظيّر إذ قال له رجل : أصلحك الله ذكرت أنَّ عليّ بـن أبي طالب الظّير كان يلبس الخشن، يلبس القميص بأربعة دراهم وما أشبه ذلك ونرى عليك اللباس الجيّد؟ قال: فقل له: إنّ عليّ بـن أبي طالب الظّير كان يلبس ذلك في زمان لا ينكر ولو لبس مثل ذلك اليوم لشهر به، فخير لباس كلّ زمان لباس أهله غير أنَّ قائمنا إذا قام لبس لباس عليّ الظّير وسار بسيرته<sup>(7)</sup>.

وروى معاوية بن ميسرة عن الحكم بن عتيبة قل: دخلتُ على أبي جعفر التمكيلا وهو في بيت منجَّد<sup>(1)</sup>وعليه قميص رطب وملحفة مصبوغة قد أثَّر الصبغُ عـلى عاتقـه فجعلـت أنظر إلى البيت وأنظر إلى هيئته، فقل: يا حكم، ما تقول في هـذا؟ فقلـت: ومـا عسـيت أن أقول وأنا أراه عليك! وأمّا عندنا فإنّما يفعله الشـاب المُرْهَق، فقل لي: يا حكم من حرّم زينة الله التي أخرج لعباده والطيّبات مـن الوزق! وهذا ممّا أخرج الله لعباده، فأمّا هذا البيت الذي ترى فهو بيت المرأة

 يقـل: ثـوب فَـرقَيّ وثُرقَيّ، بمعنى واحد ويقل بقافين أيضاً منسوب إلى قُرقوب. وهذا الثوب أبيض مصنوع من كتَّلا مصر. اللسان افرقب. (٢) فروع الكافي ٦: ٤٤٣ ح ٩. (٣) فروع الكافي ٦: ٤٤٤ ح ١٥. (٤) التنجيد المتزيين. وبيت مُنجَّد، إذا كان مزيَّناً بالثياب والفُرُش، ونُجوده: ستوره التي تُعلَّق على حيطانه يُزيَّن بها. يُنظر اللسان انجد.

ففي مثل هـذه الأخـبار التي تقدَّمت يلمس القارئ بأنَّ المناخ الحضاري الـذي خلـق شـكلاً مـن اللـباس والأثـاث انعكـس في حـياة المعصومين للمَيْثِيْ وجعلهم يتلبسون بلباس حضارة عصورهم.

والأهـم مـن هـذا كـان حديـثهم للمي يؤكّد عـلى نظافـة هـذا الـثوب الحضـاري وطهارتـه، فـلا قـيمة لـثوب حضاري فضفاض يستبطن نتناً وقذارة تتراكم بين طياته، وفي ذلك يقول النبي يَقِلْهُ: من اتّخذ ثوباً فلينظّفه<sup>(٣)</sup>.

وروى الصلاق الظيلا عن علي الظلا قوله: النظيف من الثياب يذهب الهمّ والحزن، وهو طهور للصلاة<sup>(۳)</sup>.

وقد كانت أحاديث المعصومين للمؤتم تندب إلى اختيار الثياب البيض، لأنَّ الـثوب إذا كـان أبيضاً تظهر فيه آثار الوساخة بشكل مبكر ممّا يدفع الإنسان للعـناية بـه ومداومة غسله وتنظيفه، ومن ذلك قول النبيَّ عَلَيْةَ: البسوا البياض فإنَّه أطيب وأطهر وكفَّنوا فيه موتاكم<sup>(1)</sup>وقد كان اللون الأبيض شعار الصادق الحَكَّة وزينـته التي يظهر بها في الوسط الاجتماعي، وقد سرى هذا الاختيار حتى للـون الدابـة، كما روى صفوان الجمّل قـل: حملت أبا عبد الله الحكة الحملة الثانية إلى الكوفة وأبو جعفر المنصور بها، فلما أشرف على الهاشمية أخرج رجله من غرز الرَّحل ثمّ نزل ودعا ببغلة شهباء ولُبس ثياب بيض وكمّة بيضاء فلمًا دخيل عليه قل له أبو جعفر:لقد تشبّهت بالأنبياء! فقل أبو عبد الله الخَيَّة: وأنّى

- فروع الكافي ٦: ٤٤٦ ح ١ باب لبس المعصفر.
  - (٢) فروع الكافي ٦: ٤٤١ ح ٣.
  - (٣) فروع الكافي ٦: ٤٤٤ ح ١٤.
  - (٤) فروع الكافي ٦: ٤٤٥ ح ١.

٢٢٨ ..... ٢٢٨ تسمير المعامين المعامين المعامل عليه في التكوين الحضاري ٢٢٨ تبعدني من أبناء الأنبياء<sup>(١)</sup>!

وقـد أفـرزت الحضـارة والمدنـية عـلى مراحل التاريخ صناعة المنسوجات بمخـتلف أنواعهـا، ومـنها المنسـوجات الكتّانـية والقطنية، وهي صناعة مناسبة للأثـاث المـنزلي ولـلملابس الشخصية للإنسـان، لمـا لهـا مـن خواصً نافعة للإنسـان، كمـا أنهـا تتسـم بالحفّـة، ولـذا تكون الاستفادة من هذه المنسوجات عملية، وقـد ورد ذكـرها في الحديث، ومـن ذلـك روي عن عليالتمتين أنّه قل: البسوا ثياب القطن فإنها لباس رسول الله تماية وهو لباسنا<sup>(۲)</sup>.

وفي خـبر آخر عنه اللخة قل: البسوا الثياب من القطن فإنّه لباس رسول الله ﷺ ولباسنا، ولم يكن يلبس الصوف والشعر إلّا من علّة<sup>(\*\*)</sup>.

وقبل أبو عبد الله الصادق الطيخ: الكتّان من لباس الأنبياء وهو يُنبت اللحم<sup>(2)</sup>.

وقد برز منسوج حضاري مهم عبر التاريخ يقل له القَزّ، وهو منسوج يدخله الإبريسم، أو كانّه هو الإبريسم نفسه، ويُفهم من سؤال العبّاس ابن موسى عن أبيه اللذي قل: سألته عن الإبريسم والقزّ، قل: هما سواء<sup>(0)</sup>، بأنَّ القرّ هو الإبريسم، وقد كان الأئمة المعصومون طليًة يبيحون هذا النوع من النسيج، ولم تصلنا نصوص تنهى عنه، فهو مظهر حضاري مقبول، فقد روى عبيد بن زرارة عن أبي عبد الله الكَنْ قل: لا بأس بلباس القرّ إذا كان سداه أو لحمته مع القطن أو كتّان.

- (١) فروع الكافية: ٤٤٥ سر ٣.
- (٢) فروع الكافي ٦: ٤٤٦ ح ٤.
- (٣) فروع الكاني ٦: ٤٥٠ ح ٢.
- (٤) فروع الكافي ٦: ٤٤٩ ح ١.
- (٥) قروع الكافي ٦: ٤٥٤ ح ٩ وينظر لسان العرب فقززه.

وروى أحمـد بــن محمـد بــن أبـي نصـر قل: سلّ الحسن بن قياما أبا الحســن الرضـالظلا عــن الثوب الملحم بالقزّ والقطن والقَزّ أكثر من النصف أيُصلّى فيه؟ قل الظلام لا بأس، وقد كان لأبي الحسن الظلا منه جباب كذلك<sup>(۱)</sup>.

وكلِّ المظاهر الحضرارية التي تجلَّت في الأزياء والملابس والفرش والمنسوجات على مختلف أنواعها والتي ظهرت في تاريخ المسلمين أوصت النصوص الدينية بضرورة نظافتها وطهارتها، وعلى العموم فنصوص السنّة ندبت إلى النظافة والطهارة، وإذا قلنا بأن حضارة المسلمين هي أنظف حضارة وأنظمها لا نغالي بذلك.

وتحملت الشيخ عباس تبريزيان عن هذا الجانب بالتفصيل فقل: إنَّ في توصية رسول الله علي بالنظافة وعلما من الإيمان وأمره بغسل الوجه واليدين عدمة مرات في اليوم، وغسل البدن بالحرض والأشنان والصابون في كلَّ جمعة، وبعد كلَّ جنابة وحيض واستحاضة ونفاس وغيرها ممّا لا يُحصى، وأمره بالخلال بعود نظيف، وبالسواك عند كلَّ صلاة والمضمضة والاستنشاق عند كلَّ وضوء، وتوقيه من النجاسات العشر، وأمره بتطهير البدن والثياب منها ومن القدافورات، وتكرار الغسلات، وتجنّبه من كلَّ خبت وقدافورة، كفضلات وسنَّه على نزح البئر من سقوط القذارات، ومنعه من العسل بالماء المغسول به والزام الحائض وغيرها بتطهير الموضع من الغسل بالماء المغسول به والزام الحائض وغيرها بتطهير الموضع، ووضع القطنة وتأكيده على إزالة الشعر من الجسم بالنورة وغيرها، ورعاية المشط لما لا يُحلق، وإصراره على والمرام الحائض ودفينها، وأمره بلاختتان، وكذا مطالبته بكنس البيوت وإخراج الشعر من الجسم بالنورة وغيرها، ورعاية المشط لما لا يُحلق، وإصراره على قص الأطفار ودفينها، وأمره بلاختتان، وكذا مطالبته بكنس البيوت وإخراج القسامة والتراب من المنزل وإزالة حوك العنكبوت والسعي في توسعة الدار.

<sup>(</sup>١) فروع الكافي ٦: ٤٥٤و٥٥٩ ح ١٠و١١.

وبعد كلَّ ذلك أمره بعدم إدخل المُصحَّ على المريض، والكون من المريض على بعد رمح أو ذراع، وعدم تطويل الجلوس عنده، والفرار من أهل المبلاء، وتمرك المبلاد هرباً من الوبساء، والفرار من المجذوم، وترك دخول بلاد الطاعون والتحوَّل عنها.

ويليه غسل جميع البدن من مسَّ الأموات والأمر بدفنهم بعد غسلهم مع تعميق القبور، كلَّ ذلك وغيره بالإضافة إلى ما سبق لآيات على علم النبي تَقَلَّهُ بما يُسمَّى بللكروب والفيروس وغيرهما، وعلمه بأفضل الطرق للتخلُص من أذاها، وبذلك قام بتعليم الناس وإرشادهم إلى ما بقي منها ويدفع أضرارها<sup>(۱)</sup>.

وكلَّ ذلك مؤشر على حضارة ومدنية راقية جاء بها النبيُّ عَلَيْهُ.

دراسة في طبّ الرسول المصطفى «الأمراض»، موسوعة الرسول المصطفى: ٢٩٠.

## الارتباط الوثيق بين الحضارة والمدنية والعلم

ولا يقتصـر الخلـط لــدى الباحــثين عــلى مفهومي الحضارة والثقافة، بل يتعدَّي ذلك عندهم إلى مصطلحي الخضارة والمدنية أيضاً كما أشرنا.

ويظهر ذلك واضحاً من اشتقاق مصطلح الحضارة Civilization من المدنية Civilian.

وقـد عـرِّف ديورانـت المدنية بصورة قريبة إلى الحضارة فاعتبر المدنية هي رقّـة المعاملـة والسلوك المهلَّب الذي ابتدعه سكَّان المدن، ويساعد على ذلك ما تقدّمه الصناعة من وسائل الراحة والترف في الحياة، كذلك تفرّغ بعض الناس للعلوم المختلفة والفلسفة في حين ينشغل الآخرون بالإنتاج المادي<sup>(۱)</sup>.

وقـد فهـم الـبعض المدنية والحضارة بأنّها سبب ونتيجة، فقل الباحث الدكتور شاكر مصطفى: المدنية وليدة الحضارة، أو أنّها في الواقع هي الحضارة<sup>(\*\*</sup> ويسرى الزحـيلي:بـأنّ الـتمدّن هو التحضّر، والمدنية الجانب المادي من الحضارة كالعمران ووسائل الاتصل والترفيه، ويقابلها الثقافة التي هي الجانب الفكري والروحي والخلقي من الحضارة<sup>(\*\*)</sup>.

وبعضهم يرى اختلاف الحضارة عن معنى المدنية بالدرجة، باعتبار أنَّ الحضارة تعني بلوغ الفن في المهن والصناعة والفلاحة، أمَّا المدنية فتعني بلوغ المجتمع الدور الحضاري الذي يهيئه لانتقل اجتماعي تهذيبي، من أدنى إلى أرقى، وذلك بظهور العلم والرسم والموسيقى والكتابة والدين<sup>(i)</sup>.

- ينظر تاريخ الحضارة العربية الإسلامية: ١٠، قصة الحضارة ج١: ٥.
  - (٢) الملذ في الإسلام ١٩٩ الكويت منشورات ذات السلاسل.
    - (٣) القرآن الكريم بنيته التشريعية وخصائصه الحضارية.١٣
- (٤) عبد الله برّي، العرب والإسلام في أيام الرسول، دار التعارف للمطبوعات بيروت:٤١.

٣٣ ..... ١٣٣ ..... أثر الرسول المصطفى عظم في التكوين الحضاري

ومن هذا الفهم يعتبر ظهور الإسلام في الجزيرة العربية مرحلة مدنية متقدَّمة لما نجم عن ظهوره من تحوَّل اجتماعي كبير وظهور علوم كثيرة وشيوع الكستابة بسين المسلمين، وهـذا بدوره يشكَّل بداية الحركة العلمية التي رافقت حركة الـنبيَّ عَلَيْهِ السياسـية والجهاديـة فقـد اتخَّد الرسول عَلَيْهُ خطوات عملية لتحقيق هذه الغاية.

فجعل فداء أسرى بدر الذين يحسنون الكتابة أن يعلَّم كلَّ واحد منهم عشرة من المسلمين، وأمر سعيد بن العاص أن يعلَّم المسلمين القراءة والكتابة، وكمان كما ذكر ابن عبد البرَّ كاتباً محسناً، وكان يساهم في تعليم المسلمين عبانة بن الصامت، وهكذا انتشرت الكتابة بين المسلمين حتَّى أصبح عدد كتَّابه يَتَلَقًا اننين وأربعين كاتباً<sup>(1)</sup>ولايخفى هنا أنَّ الكتابة وظهورها يعدَّ أهم محصلة حضارية وأبرزها، فلولاهما مما استطاع الإنسان إظهار علومه وثقافاته وتسجيل تاريخه وفنَّه وآثاره، وحيثما وجلت كتابة ظهرت العلوم وبرزت الحضارة والمدنية.

وقد عبرت نصوص القرآن الكريم بشكل واضح وجليّ عن الدعوة الجادة في تعليم الناس وإنهاضهم بالمعارف والعلوم والثقافة كما في قوله تعالى: وَ يَمْ فَعُ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا محكُمُ وَالَّذِينَ أُوتُوا الْعَلْمُ مَكْمَ كَانِّ "وقوله تعالى: ﴿قُلْ هُلْ يَسْتَوِي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَمَ يَعْلَمُونَ إِنَّمَا يَتَذَكَرُ أُولُوا الْأَلْبَابِ "وقوله تعالى: ﴿قُلْ هُلْ يَحْشَى الْلَهُ مَنْ عِبَاده الْعُلَمَانِ <sup>(1)</sup>

 (۱) ينظر الدكتور محمد السيد الوكيل، الحمركة العلمية في عصر الرسول وخلفائه دار المجتمع جديدًا، الاستيعاب ٢: ٣٦٩.
 (۲) المجلدلة: ١١.

- (۳) الزمرنه
- (٤) فاطر:۲۸.

الوثيق بين الحضادة والمدنية والعلم ....... وقورله تعسالی: ﴿ اقْرَأْ بِالْمُسْعَرِ مَرَبِّكَ ٱلَّذِي حَكَقَ حَكَقَ ٱلْإِنسَانَ مِنْ عَكَقِ اقْرَأْ وَمَرَبُّكَ الارتباط الوثيق بين الحضارة والمدنية الْأَحْثُمَ رَدَالَذِي عَلَمَة بِالْقُلْحِ عَلَمَه الْإِسْكَانَ مَا لَحْ يَعْلَمُهُ \* وقولَه تعالى: ﴿ وَقُلْمَ بَ نردني علما که ش.

وغيرها من الأيات التي يستنبط منها حرص هذه الدعوة المباركة إلى نشر العلم والثقافة بين الناس.

وقد كمان المنبي يتلا يندب إلى العلم والثقافة مكوناً كياناً علمياً عظيماً مازال امتداده إلى يومنا الحاضر، والنصوص المروية عن المنبي تتلا كانت ومازالت عمامل تشجيع ودفع لهذا المكوّن العملي الذي أسسه النبي تتلا، فتواترت الأحاديث القائلة بفضل العلم والتعلم، ووصل العلم في الإسلام درجة عالية وضعها المشرّع الإسلامي للعالم فيقول تتلا: من سلك طريقاً يطلب قيه عماماً سلك الله بمه طريقاً إلى الجنّة، وأنّ الملائكة لتضع أجنحتها لطالب العملم رضي بعوانه ليستغفر لطالب العلم من في السماء ومن في الأرض حتّى الحوت في المبحو، و في خبر عنه تتلا: فضل العالم على العابد كفضل القمر على سائر النجوم ليلة البدر، وقل تتلا أيضاً العالم على العابد كفضل القمر على سائر النجوم ليلة البدر، وقل تتلا أيضاً العلماء ورثة الأنبياء<sup>m</sup>.

وق ل علمه، وأكثر الناس من جع علم الناس إلى علمه، وأكثر الناس قيمة أكثرهم علمة وأقبل الناس قيمة أكثرهم علمة وأقبل الناس قيمة أقلّهم علماً (أوق ل علماً الناس قيمة أقلّهم علماً أو

- (۲) طه:۱۱٤.
- (٣) بحار الأنوار١: ١٦٤، الأمالي للشيخ الصدوق٨٥هـ٩.
  - (٤) بحار الأنوار ١: ١٦٣، أمالي الصدوق ٢٧ ح ٤.

<sup>(</sup>۱) العلق:۱–۵.

٣٣ مستعلماً<sup>(()</sup> وقدل عليم: الفضل المعطفي عليمة في التكوين الحضاري مستعلماً<sup>(()</sup> وقدل عليم: الفضلي المعلمة مستعلماً<sup>(()</sup> وقدل عليم: الفضل العبلة الفقه<sup>(()</sup> وقدل عليم: اقل الناس قيمة أقلّهم عسلماً<sup>(()</sup> وقدل عليم: العدلم أصلم العمل والعمل تابعه<sup>(()</sup> وقدل عليم: كن عالماً أو مستعلماً أو مستمعاً أو محبًا ولا تكن الخامس فتهلك<sup>(()</sup> وقدل عليماً: لو علم الناس مستعلماً أو مستمعاً أو معبًا ولا تكن الخامس فتهلك<sup>(()</sup> وقدل عليمة أو عليماً ولا تكن الخامس فتهلك<sup>(()</sup> وقدل عليمة أو عليماً أو مستعلماً أو مستمعاً أو معبًا ولا تكن الخامس فتهلك<sup>(()</sup> وقدل عليمة أو عليماً الناس مستعلماً أو مستمعاً أو عليماً ولا تكن الخامس فتهلك<sup>(()</sup> وقدل عليمة أو عليمة أو عليماً أو مستملكة أو عليماً أو مستمعاً أو عليمة أو عليمة الناس مستعلماً أو مستمعاً أو عليمة ولا تكن الخامس فتهلك<sup>(()</sup> وقدل عليمة أو عليمة أو عليمة أو عليمة أو عليمة أو مستمعاً أو عليمة أو من الخامس فتهلك<sup>(()</sup> وقدل عليمة أو عليمة أو عليمة أو منها أو عليمة أو عليمة أو عليمة أو عليمة أو منها أو عليمة أو عليمة أو منها أو من الخامس فتهلك<sup>(()</sup> وقدل عليمة أو عليمة أو عليمة أو عليمة أو المنه أو منها أو عليمة أو منها أو عليمة أو الماليمة أو منها أو

(۱) الخصل للصدوق : ۱۱۳ ح ۱۱۷.
 (۲) الخصل: ۲۰ ح ۱۰٤.
 (۳) مواعظ الصدوق: ۵۵.
 (٤) الخصل: ۵۲۳ ح ۱۲.
 (٥) إرشاد القلوب للديلمي ١: ١٦٦.

. .

(٦) غوالي اللآلي ٤: ٢٠ ح ٢٥.

## دور المسجد في صنع الحضارة

تلازمت فصول المعرفة والمثقافة مع مؤسسات العبادة ودورها، حيث اقترن ذكر العلم في تباريخ المسلمين بدور العبادة ومساجدها، وليس العلم وحده انبيثق من باحات المساجد وأروقيتها، بسل انثبقت مدنية المسلمين وحضارتهم وفنونهم وإدارتهم وسياستهم كلها، أو معظمها من هذه البقعة المقدّسة، والملاحظ أن المسجد النبوي كان بداية تشكيل العاصمة العالمية، أو قبل نقطة البداية لصنع الإنسان الجديد، لذا كمان لأول مسجد في وجدان المسلمين حضور دائم يبعث على ذكريات عزيزة، ويوقد أنوار الهداية والإيمان في قلوب المسلمين.

ومسجد قبا<sup>(()</sup> هو أوَّل مساجد التقوى والصلاح، وإليه أشارت الأيات الكريمة: ﴿وَالَّذِينَ اتَخَذُوا مَسْجداً ضراماً وَكَتُغْمَا وَتَغْمَرُهُا بَيْنَ الْمُؤْمِنِينَ وَإِمْصَاداً لَن حَامَرَبَ اللَّهُ وَمَرَسُولَهُ مَن قَبْلُ وَلَيَخَلَفَنَ إِلَّا أَمَرَدُنَا إِلاَّ الْحُسْبَى وَاللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّهُ مُوَادَبُونَ لَاَ تَتُحْرُفيه أَمَدا لَمُسْجداً أَسْسَرَعَلَى التَّقَوى مِنْ أَوَلَ يَوْمِ أَحَقَّ أَنْ تَقُومُ وَيَعْدِمُ مَا أَلْ

فتزكية هـذا المسجد العظيم جاءت من الخالق أوّلاً ومن نبيّه بعد، لأنّ أصحابه صـدقوا الله ورسـوله فاسـتحقّوا هذا التكريم، بأن جعل الله ورسوله مسجد قبا نقطة البداية للمسجد الإسلامي.

وقـد أخـبر الصـلاق الظيمة عـن هذا المسجد الذي تشرفت تربته بحضور

(۱) وقبا بضم القاف: موضع بقرب المدينة من جهة الجنوب نحو ميلين منها، وإليه نسب
 ۱۰۰۸ المسجد معجم البلدان٤: ٣٠٢.
 (۲) التوبة.١٠٢٩ (١٠٠٨).

وحين ســل الحملــمي الصادق التملي عن المسجد الذي أسّس على التقوى. أخبره التمليخ بأنّه مسجد قُباء<sup>(٣)</sup>.

وكمان السنبي ﷺ بنى هذا المسجد في قباء قبل أن يدخل المدينة، ولم يكن مكمته بقسباء غسير بضحة أيّمام فسلمًا دخسل المديسنة كان أوّل ما فكّر فيه أن يبني مسجده<sup>(77</sup>.

وشهد المسجد في التاريخ الإسلامي حركة علمية وثقافية واسعة، حيث كلن يمارس مسجد المسلمين دوراً مزدوجاً، يمثل الدور الأوّل في تقديم الخدمات العبادية، وبجنبها الخدمات العلمية والاجتماعية في الدور الثاني، فقد كانت جموع من المسلمين تلتقي في الأوقات المخصصة للعبادة لقاءاً جمعياً عفوياً يردون مراسم الصلاة ويتناول إمام المسجد والمصلّون هموم الناس الاجتماعية ومشكلاتهم، وعلى مسار التاريخ ومعظم الأوقات كانت حلقات الدرس في علوم الدين والعلوم الأخرى تجد موضعاً لها في بلحات المسجد وفي ظلّ سقوفه، وكانت جموع من طلبة العلم تجتمع هناك تحت سقوف المساجد وفي مؤسات وكانت جموع من طلبة العلم تجتمع هناك تحت سقوف المساجد وفي مؤسات علوم الذين والعلوم الأخرى تجد موضعاً لها في بلحات المسجد وفي مؤسات علوم الدين والعلوم الأخرى تجد موضعاً لها في الحات المسجد وفي مؤسات وكانت جموع من طلبة العلم تجتمع هناك تحت سقوف المساجد وفي مؤسات وكانت جموع من حضور النبي تقال الذي اختط أول مسجد في يثرب مدينة العبادة والذكر في كلّ الأزمنة، فدور المسجد التعليمي كان واضحاً ومسجلاً في عقود مضت، بدءاً من حضور النبي تقال الذي اختط أول مسجد في يثرب مدينة الرسول المنورة إلى أزمنة متأخرة، فالحديث عن المرسة العلمية، أو الجامعة أو الرسول المنورة إلى أزمنة متأخرة، فلم فالحيث عن المرسة العلمية، أو الجامعة أو

- (١) فروع الكافية: ٢٠ مح٢.
- (٢) فروع الكافي ٢: ٢٩٦-٢.
- (٢) أمين دويدار، صور من حية الرسول عله، دار المعارف مصرط الرابعة ٢٥٩.

وقد أصبحت الأقواس التي أخذت شكل حدوة الفرسHorse-shoe تسللً عسلى الفن المعماري الإسلامي، وإنَّ وجست الأقسواس قبل ذلك فإنَّها تغيَّرت في شكلها على يد المسلمين، كذلك كانت المقر نصات من سمات الفن المعماري الإسسلامي، وتعني الأجزاء المتدلسية من السقف، وكذلك فإنَّ بناء القباب والمآذن العالية دليل على براعة الفن الإسلامي....

وبالسرغم من أنَّ المسجد النبوي كان النموذج الذي اقتدت به مسلجد الأمصار، في هيأته البسيطة ومكوَّناته اللذي بناه الرسول ﷺ، فإنَّ كثيراً من الباحثين يجعلون مسجد دمشق مشاركاً للمسجد النبوي بصفته نموذج المسلجد الكبرى الأولى ذات الصحن المكشوف الذي تحيط به الأروقة...ه<sup>m</sup>.

(١) بحار الأنوار١٩: ١٠٨.

(٢) تاريخ الحضارة العربية الإسلامية للتليسي: ٢٦٩و٢٦٢.

ولكنّي لم اقرأ كتاباً مستقّلاً في تاريخ المسجد النبوي يتحدّث عن تاريخه العلمي عبر العصور، وأكثر ما يكتب الكاتبون عن تاريخ عمرانه، والتوسعات التي تمّت عبر القرون...<sup>(۲)</sup>.

وقد بلغت عناية النبي على بالمسجد وفقاً لرواية كتب السيرة أنّه كان الخطوة الأولى له يتلغ في برنامج عمله، ومارس هو عملياً دور الباني والمؤسس لهمذه المؤسسة الدينية والمدنية، وفي هذا تقول رواية المجلسي رحمه الله: فحين كان عملي بأصحابه في المربد، أمر سعد بن زرارة بشراء هذا المربد، فقل تلغ له: اشتر همذا المربد من أصحابه، فساوم اليتيمين عليه فقالا: هو لرسول الله له: اشتر همذا المربد من أصحابه، فساوم اليتيمين عليه فقالا: هو لرسول الله مستنقع، فأمر به رسول الله تلغ فسيل، وأمر باللبن فضرُب، فبناه رسول الله مستنقع، فأمر به رسول الله تلغ فسيل، وأمر باللبن فضرُب، فبناه رسول الله فحفره في الأرض، ثم أمر بالحجارة فنقلت من الحرَّة، فكان المسلمون ينقلونها، فاقبل رسول الله تلغ فسيل، وأمر باللبن فضرُب، فبناه رسول الله تلغ فاقبل رسول الله تلغ يحمل حجراً على بطنه، فاستقبله أسيد بن حُضيُر، فقل: يا رسول الله أعطني أحمله عنك، قال: لا، افعب فاحمل غيره، فنقلوا المجارة ورفعوها من الحفرة حتى بلغ وجه الأرض، ثم بناه أولاً بالسعيدة: لبنة لبنة، ثم بناه بالسميط وهو لبنة ونصف، ثم بناه بالأنثى والذكر: لبنتين مخالفتين، ورفع مائيه، بناه بالسميط وهو لبنة ونصف، ثم السيرة عليهم الحرًا في الأولى الله، المول الله بناه بالسميط وهو لبنة ونصف، ثم الم الموسم، ثم المائوس الذكر، لبنتين مخالفتين، ورفع مائطه قامة، وكان مؤخره مائة ذراع، ثم المائي مناه أولاً بالسعيدة المعد الموا المحارة ورفعوها من الحفرة حتى يلغ وجه الأرض، ثم بناه أولاً بالسعيدة الم تم الموا المائين ورفع

(١) محمد محمد حسن شرّاب، في أصول تاريخ العرب الإسلامي:١٥٥.

دور المسجد في صنع الحضارة ...... لمو أظللت عليه ظلاً، فرفع صلى الله عليه وآله أساطينه في مقدّم المسجد إلى ما يلي الصحن بالخشب.

ثم ظلله وألقى عليه سعف النخل فعاشوا فيه، فقالوا: يا رسول الله لو سقفت سقفاً، قل: لاعريش كعريش موسى، الأمر أعجل من ذلك، وابتنى رسول الله الثلاث منازله ومنازل أصحابه حول المسجد، وخط لأصحابه خططاً فبنوا فيه منازلم، وكلَّ شرع منه باباً إلى المسجد وخط لحمزة وشرع بابه إلى المسجد، وخط لعليّ بن أبي طالب الثلاث مثل ما خط لهم، وكانوا يخرجون من منازلم فيدخلون المسجد، فنزل عليه جبرئيل فقل: يا محمد إنّ الله يأمرك أن تأمر كلَّ من كان له باب إلى المسجد أن يسكم، ولا يكون أن تأمر لك ولعلي الثلاثة، ويحلّ لعليّ فيه ما يحلّ لك، فغضب أصحابه وغضب حزة وقل: أنا عمّه يأمرني بسد بابي، ويترك بلب ابن أخي وهو أصغر منّي! فجاء فقل: يا عمم لا تغضبنً من سدً بابك وترك بلب ابن أخي وهو أصغر منّي! فجاء بذلك، ولكن الله أمر يسد أبوابكم وترك بلب ابن أخي وهو أصغر منّي! فجاء وسلّمت لله ولرسوله<sup>(0)</sup> قالرواية تعكس لنا المارسة التفصيلية للنبي تما في عملية بناء المسجد اللذي يشكل الجامعة العلمية ومركز الرئاسة الدينية والدنية.

ويسرى السنبي ﷺ أنَّ المسلجد بيوت ربَّانية فتحت للعباد رحمةً لهم فيقول يَهَالَهُ: قسل الله تسبارك وتعالى: إنَّ بيوتي في الأرض المسلجد تضيء لأهل السماء كما تضبي السنجوم لأهل الأرض، ألاطوبي لمن كانت المسلجد بيوته، ألاطوبي لمن توضًا في بيسته، ثمَّ زارني في بيتي، ألا إنَّ على المزور كرامة الزائر، ألا بشَّر المُشَّائين في الظلمات إلى المسلجد بالنور الساطع يوم القيامة<sup>(1)</sup>.

- (١) بحار الأنوار١٩: ١١١.
- (٢) المحاسن للبرقي.٤٢ح٦.

٢٤٠ ..... ٢٤٠ ..... أثر الرسول المصطفى عظافي في التكوين الحضاري

وقد كمان المسجد والمذي يشكل القصر الرئاسي أو الملكي في لغة العصرآية في البساطة، ومع هذه البساطة والإمكانات المتواضعة التي يتمتع بها المسجد فقد رسم سياسة أمة قادت العالم، وكان تاريخ المسجد النبوي الذي بناه المنيَّ ﷺ والذي رواه أبو عبد الله الظَّيْنَ وثيقة صادقة حيث يقول: إنَّ رسول الله علا بسنى مستجده بالستميط<sup>(۱)</sup>ثم إنَّ المستلمين كثروا فقالوا: يا رسول الله لو أمرت بالمسجد فزيد فيه، فقل: نعم، فأمر به فزيد فيه وبني جداره بالأنثى والذكر، ثممُ اشتدُّ عليهم الحرَّ فقالوا: يا رسول الله لو أمرت بالمسجد فزيد فيه، فقل: نعم، فأمر به فزيد فيه وبني جداره بالأنثى والذكر، ثمَّ اشتدَّ عليهم الحرَّ فقسالوا: يما رسول الله لو أمرت بالمسجد فظلَّل؟ فقل: نعم، فأمر به فأقيمت فيه سواري من جذوع المنخل، ثمَّ طرحت عليه العوارض والخصف والإذفر فعاشوا فيه حتّى أصابتهم الأمطار، فجعل المسجد يكفَّ عليهم فقالوا: يا رسول الله لو أمرت بالمسجد فطيَّن، فقل لهم رسول الله: لا، عريش كعريش موسى المحالية ، فسلم ينزل كذلك حنَّى قبض رسول الله عليه، وكان جداره قبل أن يظلل قامة فكان إذا كان الفيء ذراعاً وهو قدر مربض عنز صلَّى الظهر، فإذا كان ضعف ذلك صلى العصر ("كان بهذه الصورة وبهذا الشكل، وكانت تصاغ قرارات تستحكم بمستقبل الأرض وسبكانها، وتخرجت جموع من القلاة والعلماء من هذه البقعة هزت شرق الأرض وغربها.

وكانت هـذه المؤسسة الإسلامية، أوّل مؤسسة لشورى الدولة، كما أنّها تشـكل نـواة الهياكل التنظيمية للمجتمع الإسلامي، وقد حظيت هذه المؤسسة الاجتماعية المهمة لدى النبيّ ﷺ مكانة عظيمة بأن جعلها توازي وتشاكل دور الأسـرة والبيـت الشخصي للفـرد المسـلم فقـل ﷺ: المؤمـن مجلسه مسجده،

(۱) وقل الله السميط لبنة لبنة والسعيدة : لبنة ونصف والذكر الأنثى لبنتان مخالفتان.
 (۲) محار الأنوار ۱۹: ۱۱۹.

وفي خبر آخر قبل تظليما من كان القرآن حديثه والمسجد بيته بنى الله له بيتاً في الجنّة<sup>(7)</sup>، وجاء في خبر عنه تظليم: كونوا في الدنيا أضيافاً واتخذوا المساجد بيوتاً وعودوا قلوبكم المرقّة، وأكثروا من المتفكر والمبكاء من خشية الله واجعلوا الموت نصب أعينكم<sup>(1)</sup>، وجعل النبي تظليم للمسجد دعوى قضائية فقل تظليم: يجيء يوم القيامة ثلاثة يشكون: المصحف، والمسجد، والعترة يقول المصحف: يا ربّ حرّقوني ومزّقوني، ويقول المسجد يا ربّ عطّلوني وضيّعوني، وتقول العترة يا ربّ قتلونا وطردونا وشرّدونا<sup>(6)</sup>.

وهـذا يعنى أن التربية الاجتماعية تمارس من خلال دور العبادة، فهذه الـدور تعنى بإيجـاد فضـاءات ومساحات للتربية الفردية والاجتماعية في أسرة جديـدة هي الأسرة الدينية يتعلّم وينزّود بثقافة ومعرفة تكمل حياته وتسدد، ومن هـنا نـدرك التأكـيد عـلى حضـور المسجد وصلاة الجماعة، لأنّ الجانب التربـوي ومعطـيات الصلاة في إطارهـا الجمعي لا يمكن مقارنـتها بمعطيات الصلاة لو صلاّها العبد لوحد، لأنّ المسجد وصلاة الجماعة جزء من البرنامج التعليمي للنبي علي.

- (١) تهذيب الأحكام ٣: ٢٤٩- ٢٧٤.
  - (٢) بحار الأنوار ٢٤ ٤.
- (٢) تهذيب الأحكام ٢: ٢٥٥- ٧٠٧.
  - (٤) بحار الأنوار؟؟ ٢٥١.
  - (٥) بحار الأنوار ٢٦ ٢٦٨.

## النبي والتعليم والتنشئة الاجتماعية

كان النبي يجل يحرص عملى منح الصفة التربوية والتعليمية للمسجد، لذا تراه يجل ينهى عن تحويل المسجد إلى سوق اقتصلاي أو ورشة تصليح أو دكمان تصرف فيه البضاعة، فحين رأى يجل رجلاً جاء إلى المسجد ينشد ضالته قل له رسول يجل تقولوا له: لا رد الله عليك فإنها لغير هذا بنيت، وفي خبر آخر مرّ رسول الله يجل برجل يبري مشاقص<sup>(1)</sup>له في المسجد فنهاه وقل: إنّها لغير هذا بنيت<sup>(1)</sup>.

فللسلجد مدارس ومنشلت تعليمية تصنع الفكر والثقافة الإسلامية، وتوسيع دور المسجد كان مهمة جديدة في حياة المسلمين، فمنه تُتَّخذ القرارات السياسية العليا وتُعبَّا الجيوش، وبه تطرح مشكلات الناس وهمومهم، وفيه ينعقد مجلس القضاء وغير ذلك مما كان يستجد في حياتهم.

وقـد أدركـت امـرأة عمـران أمَّ مـريم بنكل أنَّ المسـجد سـيعدَّ هذه المرأة العظيمة، امَّ عيسى الكلا الذي هزَّ كيان العالم في حينه ومازال صداه قائماً.

وبتأمّلها للنصوص القرآنية نلحظ أنّ مفهوم التربية والتعليم والتنشئة الاجتماعية قسد ظهر على لسانها واضحاً في قوله تعالى الذي عكس لنا تاريخ المفهوم التربوي في قصة مريم عنين: ﴿ إِذْقَالَتَامُرَأَةُ عِمْرَانَ مَهَ إِنِّي نَذَمَ تُكَامَاً فِي بَطْنِي مُحَرَّهُما فَتَعَبَّلُ مَنِي إِنَّكَانَتَالسَّمِيعُ الْعَلِيحَهِ<sup>؟</sup>.

فهمي قاصمة في قواهما همذا إلى تنشئتها في المؤسسة العبادية التي كانت

(۱) المشقص: سهم فيه نصل عريض برمي به الوحش. اللسان اشقص».
 (۲) علل الشرائع للصدوق، ۳۱۹.
 (۲) آل عمران: ۳۵.

والتربية في المعنى اللغوي تفيد الزيلة والتنشئة، قل الأصمعي: ربوت في يـني فـلان أربـو، نشأت فيهم، ربّيت فلاناً أربّيه تربيةً وتربّيته ورَبَبْتُه وربَّيْته بمعـنى واحـد ورَبَّيته تربيةً وتَرَبَّيته، أي غَذوته، ويقل هذا لكلّ ما ينمي كالولد والزرع<sup>m</sup>.

فللعنى اللغوي والمعنى الديني يقترب من المعنى الاصطلاحي العلمي الحديث اللذي يعرف التربية بتعريفات تلتقي عند مصب واحد، وهو كلَّ ما يعمله غيرنما بقصد تقريبنا من كمالنا الطبيعي، فهي بأوسع معانيها تشمل الآثار غير المباشرة التي تحدثها في الأخلاق، والقوى الإنسانية من الأمور التي لها أغراض مباشرة مختلفة كالقوانين،وأشكل الحكومات، والفنون، والصناعة، وأنواع الحيلة الاجتماعية، بل حتى العوامل الطبيعية التي لاسلطان لإرادة البشر عليها كللناخ وطبيعة الأرض وموقع البلاد الخاص... وغيرها من العوامل.

وقـد كـان الـنبي ﷺ مدركاً لعملـية التنشئة والتعليم الاجتماعي كما علَّمـته السـماء فكـان يؤكَّـد عـلى الحضـور الجماعي في المساجد، لأنَّ المسجد

- (۱) آل عمران:۳۷.
- (٢) مجمع البيان للطبرسي١: ٤٣٦.
  - (٣) لسان العرب ١٤: ٣٠٧ (ريا).

الني والتعليم والتنشئة الاجتماعية ...... تعليمية، تممثل دور المدرسة والمعهد والجامعة آنـذاك هـو مدرمـة ومؤسسة تعليمية، تممثل دور المدرسة والمعهد والجامعة العلمية المعاصرة، فشدَّ المسلم إلى المسجد يعني تشكيل نادي اجتماعي وتربوي لهم، فكان تلك يقول: من صلّى أربعين يوماً في جماعة يدوك التكبيرة الأولى كتب له براءتان: براءة من النار وبراءة من النفاق<sup>(۱)</sup>.

فإدامة الحضبور وتستابعه هـو عملية تلقـين اجــتماعي، ورفــع للسلوك الاجــتماعي فتراتـب الاجتماع واستمراريته يهذّب الشخص ويخلق منه إنساناً واعباً مطواعاً متقبلاً للإرشاد والتوجيه الاجتماعي والسياسي.

وقـد صحّت كثيرً من الأحاديث المروية عن النبي ﷺ والمعصومين الكلِّظِ في تأكـيد لزوم الجماعة والمساجد، و تقول هذه الأخبار ليست الطقوس وحدها هي المعنية، وإنّما من يقوم بأداء هذه الطقوس،ومن يحضر المسجد، ومن يخطب، وتفيد بعض النصوص بأنَّ الابتعاد عن هؤلاء هو المعني بالأخبار.

وقــد فسّـر العلماء هذا التأكيد على أنَّه ابتعاد عن إمام الحقّ، فلا ينبغي الابتعاد عنه بمسافة كبيرة<sup>00</sup>.

وقد سلب النبي عمّن يتبعد عن مؤسسة التعليم الاجتماعي صفته الاجتماعية واعتبره كياناً منفرداً لوحده فقل عظي: إذا سُئلت عمّن لايشهد الجماعة فقل لا أعرفه"، بإعتبار أنّه لاينتسب إلى الجماعة الإسلامية.

ولعـلَّ الـبعض يتسـاط عمَّا يروى عن أبي عبد الله الصلاق الظَّلا في أنَّ قومـاً جلسوا عن حضور الجماعة فهَّم رسول الله ﷺ أن يشعل النار في دورهم

- (۱) ذكرى الشيعة للشهيد:٢٦٤.
  - (۲) ينظر البحار ۱۳ (۲).
  - (٣) النفلية للشهيد ٢٨.

٢٤٦ ...... ٢٤٦ وحضروا الجماعة مع المسلمين<sup>(۱)</sup>.

ونحس نرى، من خلال البعد الاجتماعي والتربوى للصلاة اليومية المؤدّاة في جماعة، وفي المؤسسة التعليمة العبلاية، وهي مساجد المسلمين، بأنَّ النبي عَلَيْه كان يؤكد ويؤسس نظرية التربية والتعليم والتنشئة الاجتماعية، فترسيخ هذه الـنظرية كان يتطلّب نوعاً من الحزم والضبط الاجتماعي، فالرأفة بالأمّة والعاطفة الجيّاشة التي يمتلكها النبي عَلَيْه تأبى أن تترك الفرد منزوياً عن الجماعة وبعيداً عن حلقات اللرس الاجتماعي الذي يتلقّله الفرد المسلم، فانزواء الفرد في صومعة بيته يحرمه فرص التعليم والتوعية الاجتماعية، لأنّ الفرد لا يتلقّى في دائرته الضيقة دروس الحياة الاجتماعية التي تجعله يتكيّف وينسجم مع العائلة الكبيرة، وهي المجتمع.

وقـد كان النبي ﷺ يتابع ساعات الصلاة اليومية التي يصلّيها جماعة ومن يحضر هـذه الصـلاة، فحـتّى أخصّ الناس إلى روحه وقلبه عليّ الليّة كان مورد مسـاءلته ﷺ حـين يخلـو المسـجد مـن حضور عليّ الليّة، مع أنّ عليًا اللّية كان كامل الشخصية.

فروي عن أبي جعفر محمد بن علي الله أنّه قل: قام عليّ الله الليل كلّه حتّى إذا انشقَّ عمود الصبح صلّى الفجر وخفق<sup>(\*)</sup> برأسه، فلمّا صلّى رسول الله علي الغَداة لم يره، فأتى فاطمة علي فقل: أيّ بنية، ما بل ابن عمّك لم يشهد معنا صلاة الغداة فأخبرته الخبر، فقل: ما فاته من صلاة الغداة في جماعة أفضل من قيامه ليله كلّه، فانتبه عليّ التي لكلام رسول الله عليه، فقل له: يا عليّه إنّ من صلّى الغداة في جماعة فكانّما قام الليل كلّه راكعاً وساجداً، يا عليّ

- (۱) الأصول الستّة عشر، أصل زيد النرسي:٤٥.
- (٢) يقسل: خفق فلان خفقةً، إذا نام نومةً خفيفة. وخفق الرجل، أي حرّك رأسه وهو ناعس.
   وخفق برأسه إذا نَعَس نعسةً ثمّ تنبّه. اللسان فخفق.

الني والتعليم والتنشئة الاجتماعية ...... الني والتعليم والتعليم والتنشئة الاجتماعية ........................... أمسا علمست أنَّ الأرض تعسجَّ إلى الله تعسالى مسن نوم العالم عليها قبل طلوع الشمس<sup>(1)</sup> .

إنَّ المتفكير الاجتماعي المـذي كــان لديه ﷺ هو الذي دعاه إلى التأكيد عـلى فضـل الـتجمع العبادي لأداء الفرائض، وإلاَّ ما يعنى في قوله لعليَّ الظَّيَّةُ إلاَّ الأخرين.

وكان النبي ي الله يدفع المسلمين للمواظبة على الحضور في مدرسة الإسلام الاجتماعية المسجد، لما للمسجد من أثر تربوى كبير ينعكس في سلوك وثقافة المسلم، وفي ذلك روى الحسين الخلا عنه القول: من أدمن المسجد أصاب الخصل الثمانية: آية محكمة أو فريضة مستعملة، أو سنّة قائمة، أو علم مستطرف أو أخ مستفاد، أو كلمة تدلّه على هلى، أو تردّه عن ردى، وتركه الذنب خشية أو حيام<sup>(7)</sup>.

والتنشئة الاجتماعية: همي عملية تعليم وغرز للقيم الاجتماعية والتربوية، ولها أدوات فاعلة تساهم في عملية التعليم والتنشئة، منها: الجامعة والمدرسة والحوزات العلمية والأسرة ودور العبادة المتمثلة بالحسينية والمسجد والتكية والهيئة الاجتماعية الصغيرة وهذه العملية هي عملية تطويرية ترفع السلوك الاجتماعي إلى الوجه الأمثل والأحسن، وبهذا الفهم انطلق الفقهاء المسلمون ووعًاظهم لدعوتهم الناس في حضور هذه المؤسسات الاجتماعية.

وتبدأ عملية التعليم والتنشئة من الجمتمع الصغير، وهو الأسرة، ثمَّ المدرسة ثمَّ المسجد أو الحسينية الذي يوازي المدرسة في عملية التوجيه والتنشئة الاجتماعية.

- دعائم الإسلاما: ١٥٣.
- (٢) المحاسن للبرقي: ٢٨ح ٢٦.

وقد فهم الفقهاء مغزى قوله على المحملاة لمن لم يصل في المسجد مع المسلمين إلاً لعلمة (() هذا الفهم.

إلاَّ أنَّ تطورات الحيلة ودراسات عــلماء الاجتماع تفسر لنا تأكيد النبيَّ على حضور الفرد للمسجد وعدم ترك هذا الحضور إلاَّ لعلَّة، وهو لغرض التعليم والتنشئة الاجتماعية فمسجد المسلمين مدرسة إعداد وتهذيب للأفراد

وقد بلغ من تأكيد النبي على حضور هذا الوسط الاجتماعي الفساعل أن روى الصلاق الكلا عنه تلك قل لاغيبة لمن صلّى في بيته ورغب عن جماعتمنه ومن رغب عن جماعة المسلمين سقطت عدالته ووجب هجرانه وإن رفيع إلى إمسام المسلمين أنسلره وحلّره ومن لزم جماعة المسلمين حرمت عليهم غيبته وثبتت عدالته".

ولا يعـني على بالوقوف على الممارسات البدنية للصلاة من قيام وقعود. وإنّما عنايـته على بالامـتدادات السلوكية للمصلّي، فالحياة المدنية التي تتطلّب

- (١) النفلية للشهيد:٢٨
- (٢) بحار الأنوار ٨٨: ٥و٧٧.

وقــد روى عنه ﷺ وصيَّه عليِّ اللَّلَا فقل: أقسم لسمعت رسول الله ﷺ يقول لي قبل وفاته بساعة مراراً ثلاثاً: يا أبا الحسن، أدَّ الأمانة إلى البَرَّ والفاجر فيما قلَّ وجلَّ، حتَّى في الخيط والمخيط<sup>(٢)</sup>.

(۱) عيون أخبار الرضا۲: ٥١مح ١٩٧.

(٢) بحار الأنوار٧٧: ٢٧٣.

## حضور الأنبياء في الحضارة

من المحقّق أنَّ استيعاب وفهم التاريخ والحضارة لايتحقّق إلاً بفهم الشرائع السماوية، فتغييب دور الشرائع السماوية ومبلّغيها من الأنبياء والأوصياء، يعني إقفل أوسع نافذة من العلم والمعرفة بهذه الحضارات وتاريخها، وإذا كمان من ينكر دور السماء وأتباعها في تأسيس هذه الحضارات فإنَّ معاصرة هذه الحضارات ومزامنتها لنبيّ مرسل لايكاد ينكر.

فيشير أهل المتاريخ إلى أنّ التمدّن والحضارة التي كانت في بلاد ما بين النهرين قد عاصرها نبيّ مرسل حيث تقول رواية التاريخ بأنّه في أواسط الألف الثالث قبل الميلاد دخل الأراميون في دور جديد فتدرجوا في الرقيّ بما امتازوا به من النشاط، فحازوا الأرضين وملكوا الإقطاع، وفي جملة المالكين سمورابي، جدّ عائلة حمورابي، فاستعان بأبناء قبيلته في توسيع دائرة سلطته... حتّى امتدّ لواء سلطانهم على معظم المدن العامرة في غربي آسيا، وعرفت دولتهم بالدولة البابلية الأولى، وعمد ملوكها ١١ملكاً حكموا ثلاثة قرون بين القرن ٢٤ والقرن ١٢ قبل الميلاد... وفي أثناء هذه الدولة ظهر إبراهيم الخليل الظيّة وهاجر من أور الكلدانين<sup>(1)</sup>.

ويقـدَّر المؤرخون بـأنَّ سيَّدنا إبراهيم الطَّكَةُ ولد بين قومه في أور الواقعة بـين دجلـة والفـرات في قلـب الجزيـرة العربـية في حدود العام ١٩٤٠ ق.م على أصـدق تقديـر، ومـن أور انـتقل إبراهيم الطَّكَةُ إلى حاران، وهناك راح يدعو إلى عـبادة الله الواحـد الأحـد ويحـاجج أبـله كما ذكر القرآن الكريم<sup>(\*\*)</sup>، بلغة الحوار

- (۱) جرجي زيدان، العرب قبل الإسلام، مكتبة الحيلة بيروت،٥٤.
- ۲) نجيب زبيب، التاريخ الحقيقي لليهود دار الهادي بيروت:١٦.

٢٥٢ سيسينينيني المعطفي عَلَيْهُ في التكوين الحضاري والمحاججة العقلية.

والاحتجاج مظهر حضاري يُنبئ عن تقدّم عقلي كبير، فالاستنتاج والمقايسة والاستقراء هي التي يتّكل عليها أهل الاحتجاج، والمحاورة تحكي تراث وثقافة وحضارة جيل وأمّة، وسواء كانت المعارف والمعتقدات التي يحملها أهل الحوار صحيحة أم غير صحيحة فهي مؤشر حضاري ومدني.

يقـول الدكـتور غوسـتاف لوبـون: المعـرفة هي عنصر الحضارة الأساسي وهـي العـامل الكـبير في ارتقائهـا المـلي، وأمًا المعتقد فهو الذي يرسم وجهة الأفكار ومن ثمّ وجهة السير.

وكان المناس فميما مضى يُعزون المعتقدات إلى مصدر إلهى فكانوا يعتنقونها غير مجلدلين فيها، وعلى رغم علمنا في الوقت الحاضر أنّها صلارة عن أنفسنا فإنّها لاتزال ذات سلطان علينا، وما تأثير قوّة البرهان فيها إلاً كتأثيره في الجوع والعطش، فملمًا نضج المعتقد في منطقة اللاشعور حيث لايصل إليها العقل عاناه المرء غير محاج فيه.

و مصدر المعتقدات اللاشعوري وغير الإرادي يمنحها قوة عظيمة، فللمعتقدات، دينيية كانت أم سياسية أم اجتماعية، شأن كبير في التاريخ على الدوام، إذ لا تلبث المعتقدات بعد أن تصير علمة أن تصبح قطوباً جلابة تجذب حواليها كيان الشعوب، وتطبع سمتها على كلَّ عنصر من عناصر حضارتها، فتوصف الحضارة حينئذ باسم الدين الذي أوحى إليها، ولذلك كانت أسماء الحضارة البوذية والحضارة الإسلامية والحضارة المسيحية أسماء صحيحة صائبة إلى الغاية، ومتى صار المعتقد قطب جذب أصبح قطب تغيير أيضاً، لانً عناصر الحيلة الاجتماعية المختلفة من فلسفة وفنون وأدب تتبلاًل لتلتئم به<sup>(1)</sup>.

(۱) الأراء والمعتقدات، ترجمة عادل زعيتر، ط مصر المطبعة العصرية،

| ۲۵۴ | الحضارة . | حضور الأنبياء في |
|-----|-----------|------------------|
|-----|-----------|------------------|

وقد تجلّت ثقافة التوحيد والدين السماوي في مقابلة إبراهيم الخليل التخلا مع ممثل الثقافة الطاغوتية والإشراكية الملك نمرود و فقد واجهه بالمحاججة والقياس العقلي، وحين كسر أصنامهم تساءلوا عن الفاعل فلجابهم في منهج مدروس ذكره الكتاب العزيز: وقَالُوا أَنْتَ فَعَلْتَ هَذَا بَالَهُمَا يَا إِبرَاهِيمُ قَالُوا فَعَلَهُ مقال محكم هذا فاسألوه مران كانوا يتعلقون فرَجَعُوا إلى أَنْسَهُم فَقَالُوا إِنَّكُمُ مُنَالًهُ الظَّالُونَ شَرَّ حَكْسُوا عَلَى مُؤُوسِهِ مُقَدْ عَلَيْتَ مَا عَلَا مَعَوَى فَالَوا إِنَّى مَا لَهُ عَالُوا إِنَّا الْعَلَيْ وَاللَّهُ ما لا يُعَمَّحُه مَنْهُ المَا عَلَى مُؤُوسِهِ مُقَدْ عَلَيْتَ مَا عَلَنَا مَعَلَيْ وَقَالُوا إِنَّكُمُ اللَّهُ ما تَا يَعْمَى مُوا اللَّهُ مَا يَعْدَ العَامِ مَا يَعْمَا مُوا الْعَلْمَ وَاللَّهُ مَا أَنْ مَعْلَى مُؤْفَا الْ

ولأهمية احتجاج إبراهيم الخليل التلكة ودوره الحضاري سجّل القرآن الكريم هذا الاحتجاج في قوله تعالى: ووَجَابَحَهُ قَوْمُهُ قَالَ أَنْحَاجُونِي في الله وقَدْ هَدَان وكَانَحَافُ مَا تُشْرِيكُونَ به إلا أَن يَشَاء مرَبِي شَيْئاً وَسَعَمرَ بِي كُلْ شَيْء عَلْمًا أَفْلاً تَنَذَكَرُ فَنَ وَكَيْفَ أَحَافَ مَا أَشْرَكَتُ وَكَانَحُونُ وَمَعَمرَ بِي عَلْمًا أَفْلاً تَنَذَكَرُ فَنَ وَكَيْفَ أَحَافَ مَا أَشْرَكَتُ وَكَانَحُونُ وَمَا أَشْرَكَتُ وَلاَ تَحَافُونَ أَخْتَ مُعَالًا لَدْ يُنَزِلُ به عَلَيْكُمُ طَلْد الا فَلَي الْفَرِيقَيْنِ أَحَقُ الأَمْنِ إِن كُنْ مَعْلَمُ وَكَمَ الله مَا تَوْمِهُ مَنْ إِنَ حَلَيْكُ مُعْلَمُ اللهُ مَا أَشْرَكْتُ وَكَانَ مَعْلَى اللهُ مَعْلَى اللهُ مَا أَشْرَكُتُ وَكُ قَوْمِهُ مَنْ اللهُ عَلَيْكُ مُعَالًا أَنْ عَلَي الْفَرِيقَيْنِ أَحَقُ الْمَنْ إِن كُنْ اللهُ مَا أَنْ مَعْلَى قَوْمِهُ مَنْ فَا عَلَي اللهُ عَلَيْكُ مُعْتَا اللهُ عَلَيْ اللهُ مَعْتُ مَنْ عَالًا عَلَي اللهُ مَنْ إِن مَعْتَ وَكُمُ مَا أَسْرَ

ويلاحظ أنَّ الثقافة التوحيدية التي قابلت الثقافة الوثنية لم تكن منفصلة عسن تاريخ الحضارات والمدنيات البشرية، فالارتباط الوثيق بين التمدَّن البشري وبين الـثقافات النـبوية المستمدة من الوحي السماوي كانت واضحة في مجمل التاريخ ... بل هي المظهر الخارجي للحضارات كلَّها.

(١) الأنبياء: ٢٢-٧٢.

(٢) الأنعام: ٨٠-٨٣

وُهكـذا فالبيـت والـبلد، والأمـن، وجــنت معاً مع الإسلام، منذ ولادته الأولى، وأثبت بها حضريته.

وكـلّ مـن البيت والبلد والأمن لاتتوافر إلاّ في فكر عمراني ذي منظور حضاري عريق.

والواقـع أنَّ الإسـلام في روحـه الأعمـق وفي جوهـره دين مدني، مرتبط بالحضـر وبـالمدن والعمران، وبالحيلة الفكرية والاجتماعية والاقتصادية المتطوّرة، وبالتنظيم المستقر للناس، وبالاجتماع الأوسع المتعاون<sup>(ن)</sup>.

فالسياسة المدنية التي كانت واضحة في سيرة النبيّ محمد عليّ ومن سبقه من الأنبياء تعكس الحضارة السماوية التي وضعتها الشرائع الدينية ومنها انبثقت أعلام السياسة المدنية، فالتاريخ السياسي يحتفظ في خزانته بداود وسليمان التخلا وهما نبيّان مرسلان عكسا فلسفة السماء ومبادئها في الإدارة السياسية التي ناسبت زمانهما، فالتاريخ يقول:إنّ تأسيس مملكة داود أعطى الامسم محتوى جديداً بحيث أضحى يشير لكافة السكّان الواقعين ضمن إطارها،

- (۱) الحج: ۷۸.
- (٢) البقرة: ١٢٧.
- (٣) البقرة: ١٢٦.
- ٤) ينظر شاكر مصطفى، الملذ في الإسلام ج١: ٢٣.

فالقراءة الدقيقة للعهد القديم، تبيَّن أنَّ داود لم يعتبر نفسه رئيساً دينياً أوزعيماً لقبيلة، بل حاكماً على كافة الأقوام التي كانت تعيش ضمن حدود مملكته، ولم تكن مسألة ديانتهم لتؤثر في سياسته تجاههم، هذا رغم أنَّه كان على دين فيهموه على ما يروى عنه \_ حسب لغتهم واعتقادهم \_ كما أنَّ النصوص ذات العلاقة تظهره كسياسي ذي حينكة، أي رجل دولة، وبانَّه عامل كافَّة السكَّان بشكل متساو، ودون تفريق بين بني إسرائيل الأصليين وبين المنضمين فم<sup>(1)</sup>.

وأهم معلم ومظهر حضاري ومدني يسجّله المؤرخون في تاريخ الدول والملوك همو المنظام المالي والستجاري الذي يعكس التطوّر الاقتصادي للدول وتحقيق الرفاه والمعيشة الجيّدة واللائقة آنذاك للمواطن.

والحيلة الاقتصادية المزدهرة للناس لاتتم إلاً بتحقيق الأمن والاستقرار للـناس لكسي يمارسوا نشاطهم الاقتصادي والتجاري، ويذكر التاريخ القديم أنَّ الـنبيَّ سـليمانالطَّظُانتوجَّه بمشاريعه نحو التجارة والصناعة واستخراج المعادن، وبـني بمساعدة ملـك صور أسطولا من السفن للتجارة في البحر الأحمر، وكان قاعدة هذا الأسطول مدينة اعصيون غابر، وسمَّيت إيلات فيما بعد.

وقـد أدرك رسـول السماء سليمان بن داود الظلام بثاقب بصره وهو النبيّ المرسـل أنّ نشـر ديانـة التوحـيد التي جاء بها تكون أكثر انتشاراً إذا كان هناك عهد من الاستقرار والتفاهم مع ما يحيط به من الممالك العربية، وبذلك يكون

 <sup>(</sup>۱) ينظر زيادمني، جغرافية العهد القديم، بنو إسرائيل، جغرافية الجذور، منشورات الأهالي دمشق/۱۲ و۱۱۷.

٢٥٦ ...... أثر الرسول المعطفي على في التكوين الحضاري جملاً من التكوين الحضاري بحسل الدعوة إلى ها أكثر سهولة وأيسر عملاً، فالتفت إلى أبناء شعبه أوّلاً فراح يعلمهم فضل القانون والنظام والتمسك بالأخلاق والفضائل، ومازال بهم حتّى أقىنعهم بنبذ الشقاق والحرب والالتفات إلى الصناعة والسلم حتى اعتبر عهده بحق عهد سلام فعاد ذلك عليه بثروات كثيرة.

وتذكر المتوراة أنَّ سليمان قـد عظم على جميع ملوك الأرض في الغنى والحكمة، وكانت الأرض كلَّها تلتمس مواجهة سليمان لتسمع حكمته التي أودعهما الله في قلـبه، وكـان كلَّ واحد يأتيه بهدايله من آنية فضة وذهب ولباس وسلاح وأطـياب وخـيل وبغـل حـتَّى جعـل الفضة في أورشليم مثل الحجارة وجعل الأرز في مثل الجميز<sup>(1)</sup>الذي في السهل كثرة.

وهكذا وصلت مملكته في عهله ذروة فالقبة من المجد والأبهة وبلغت مستوى من الترف هائلاً في المعيشة.

وبعد أنَّ تحقَّق لسليمان كلَّ ذلك راح يعمل على تمتين أواصر الصداقة وحسن الجوار والسايرة مع الممالك المحيطة به فوطَّد صداقته مع مصر وفينيقية بصورة خاصَّة، فستزوج ابنة فرعون مصر فعاد عليه ذلك الزواج بقلعة كنعانية هي إقليم جازر الذي كان قد احتله الفرعون وقدمه هدية لابنته بمناسبة زواجها شمَّ ارتبط بعد ذلك بعلاقات المصاهرة مع العمونيين والموآبيين والأدومين والحشيين والكنعانيين والأراميين وأهل جت وأهل صيدا صور فأثمرت سياسته تلك أمناً ورخاة، ولم يسبق أحد من الملوك المجاورين له والمحيطين به إلاً هاداه وراسله وبعث إليه وجوه وأعيان دولته، ومنهم بلقيس ملكة سبأ، وقد تكلَّم

(۱) الجُمَّيز والجُمَّيزى: ضرب من الشجر يشبه حمله التين ويعظم عظم الفرصاد.
 والفرصاد: التوت. اللسان (جز) و(فرصد).

حضور الأنبياء في الحضارة .. القرآن الكريم عن بعض فصول قصَّتها معه ومراسلتها له (')، وقد جاء ذلك في قودله تعالى: ﴿ قَالَتْ يَا أَيُّهَا الْمَلْأَ إِنِّي أَهْنَ إِلَى حَكَابٌ حَكْرٍ مُؤْلِنَهُ مَن سُلَيمان وَإِنَّهُ سِنْ الله المرجعين الرجعيد ألاً تعلوا عَلَى وأتوني مسلمين قَالَت ما أَبِهَا المَلاَ أَفْتُونِي في أَسْرِي مَا كُنتُ قاطعة أشرك حتى تشهدون قالوا نخن أولوا قوة وأولوا بأس شديد والأشر إليك فاخلري ماذا تأسربن قللت إن المكوك إذا ديخكوا قرية أفسد وها وجعكوا أعز كأخلها أذلة وكحكذلك تفعكون ولنى لَهُ إِلَيْهِ مَعَدَيَة فَنَاظِرَ بِمَرْبَرَ حَكُمَ الْمُرْسَلُونَ \*

فالأيات تشير إلى قوَّة سليمان الطَّلَا وسطوته السياسية والعسكرية أنذاك مَّا لم تتهيأ لملك آخر.

وهناك علم حضاري عرفته الدراسات التاريخية هو ذوالقرنين وهو شخصية دينية عرّفتها السماء وأمدّتها بما عرفت به من انجازات عظيمة، وقد عرّفه الفخر الرازي بأنّه هو الإسكندر بن فيلقوس اليوناني تلميذ أرسطاطاليس، وهو الني بلغ أقصى المشرق والمغرب والشمل، وبنى الإسكندرية، وغزا الأمم البعينة، وبنى المدن الكثيرة<sup>٣</sup>.

وقيد أشار القرآن الكريم لهذا العلم الفذّ بقوله تعالى: ﴿ وَيَسْأَلُوْ لَكَحَن ذِي الْمَرْبَيْنِ قُلْ سَأَتُلُوعَلَيْكُ مِنْهُ ذِحَكُم إِنَّا مَكَنَا لَهُ فِي الْأَمْرَضِ وَآتَيْنَاهُ مِن كُلِّ شَيْ سَبِّبَاكُ <sup>(1)</sup>.

وقمد بلغمت قوّته بحيث أنّه إذا مرّ بقرية زأر فيها، كما يزأر الأسد

- ینظر التاریخ الحقیقی للیهود:۱۲۲-۱۲٤.
  - (٢) النحل: ٢٩-٣٥.
  - (٣) التفسير الكبير ٢١: ١٦٣.
    - (٤) الكهف: ٨٣-٨٤

٢٥٨ ........... أثر الرسول المعطفي ﷺ في التكوين الحضاري المغضب، فيبعث في القرية ظلمات ورعد وبرق وصواعق، يهلك من ناواه وخالف، فـلم يبلغ مغرب الشمس حتّى دان له أهل المشرق والمغرب فقل أمير المؤمنين علي التمكيز ذلك قول الله عزّوجل: «إنّا مكنّا له في الأرض وآتيناه من كلّ شيء سبباً أي دليلاً".

وروى الباقر الملكة: أنَّ الله تعالى لم يبعث أنبياء ملوكاً في الأرض إلاَّ أربعة يعد نموح الملكة: ذوالقرنين واسمه عيَّاش، وداود وسليمان ويوسف، فأمَّا عيَّاش فملك ما بين المشرق والمغرب، وأمّا داود فملك ما بين الشامات إلى بلاد أصطخر، وكذلك ملك سليمان، وأمَّا يوسف فملك مصر وبراريها ولم يجاوزها إلى غيرها.

وهنالك رأي يقول بأنّ ذا القرنين لم يكن نبيّاً إنّما كان عبداً صلحاً، شأن طالوت الـذي كـان ملكاً في تاريخ بني إسرائيل الذي أشار له القرآن الكريم بقوله تعالى: **(وَقَالَ لَهُ حُنَبَيْهُ حُلَنَ اللَّهَ قَدْ تَعَتَ نَحَكُ حُطَالُوتَ مَلَحَكً) (<sup>11</sup>)، فهو لايخرج عـن نطباق الـثقافة التوحيدية، فهو إنْ لم يكن نبيّاً كان شَعبة من شعب الإيمان غرست فيها السماء بذور الصلاح والهداية والمعرفة.** 

قــل الصــلاق الظلافي في وصـف ســلطانه: أحـبّ الله فأحـبّه الله، وطوى له الأسباب وملّكه مشارق الأرض ومغاربها<sup>m</sup>.

فشخصية حضارية مهمة، كشخصية ذي القرنين، غير قادرة بإمكاناتها الذاتية من أن تعطف رقبة التاريخ، وتصنع آثاراً ومعالم لازالت قائمة باسمها، من غير توجيه نبويً.

(١) بحـار الأنـوار١٢: ١٧٩. وتقـد هذا البحث في الفصل السابق. الحضارة العالمية والمدينة الكونية: ٤٠.

- (٢) البقرة: ٢٤٧. ينظر بحار الأنوار ١٨١: ١٢.
  - (٣) فروع الكافي٥: ٧٠.

حضور الأنبياء في الحضارة ......

وقد روي أنَّ ذا القرنين حجَّ في ستمائة ألف فارس، ولاقى إبراهيم الخليل التلكة فمشى مع أصحابه إليه، فقل إبراهيم التلكة: بم قطعت الدهر؟ قل: بإحدى عشرة كلمة:سبحان من هو باق لا يفنى، سبحان من هو عالم لا ينسى، سبحان من هو حافظ لا يسقط، سبحان من هو بصير لا يرتاب، سبحان من هو قيّوم لا ينام، سبحان من هو ملك لا يرام، سبحان من هو عزيز لا يضام، سبحان من هو محتجب لا يرى، سبحان من هو واسع لا يتكلّف، سبحان من هو قائم لا يلهو، سبحان من هو دائم لا يسهو<sup>(1)</sup>.

كما إنَّ ذا القرنين أوَّل من صنع السدود وهو أول من استخدم السبائك المعدنية... وقد أشير لذلك في فصل الصناعة، وهذا مؤشر على دور الأنبياء في صنع الحضارة.

وحضور نبيّنا محمد يظلم في التاريخ الحضاري أوضح من حضور كلّ الأنبياء، حيث إنَّ النبيّ عطف التاريخ وأوقفه عند حافات ومقتربات وقفت حضارة الإنسان وما زالت حائرة مترددة عن هذه الإنجازات التي فرضت نفسها وتداخلت في مسيرة المدنية، حيث تناولت السيرة النبوية مجمل حياة الإنسان ومدينته وبيته، وحتّى طرقات المدينة التي يسكنها الإنسان وأحيائها وسككها وشعبها، فلم تترك السنّة موضوعاً إلّا طرقته ولم تترك زاوية من زوايا المجتمعات إلّا وتناولتها.

ف نجد حضور السنّة في تنظيم شوارع المدينة ومنعطفاتها والعناية بنظافتها وترتيب حركة المرور فيها، ومن هذا جاء قوله يَلْلَهُ: إنَّ على كلَّ مسلم في كلَّ يوم صدقة، قيل: من يطيق ذلك؟ قل: إماطتك الأذى عن الطريق صدقة،

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار١٢: ١٩٥، وج٩٣: ١٨٢.

٢٦٠ مستنفع عليه في التكوين المعملي ٢٠٠ وإرشادك الرجل إلى الطريق صدقة (١).

فتنظيم المدن ونظافتها يُعدَّ من أرقى المظاهر الحضارية التي تعكس الذوق الرفيع، وترغيباً للفرد في هذا السلوك جعل النبي ﷺ له أجر العابد القارئ للقرآن فقل ﷺ: من أصلط عن طريق المسلمين ما يؤذيهم كتب الله له أجر قراءة أربعمائة آية كلَّ حرف منها بعشر حسنات".

وتحضر السنّة في ترتيب البيت الشخصي للإنسان ونظافته فيقول ﷺ: لا تسؤوا مستديل اللحم في البيت فإنّه مربض الشيطان، ولا تؤوا التراب خلف الباب فإنّه ماوى الشيطان<sup>(\*\*)</sup>وقال ﷺ: <sup>و</sup>أجيفوا أبوابكم، وخُروا آنيتكم، وأوكوا أسقيتكم فإنَّ الشيطان لا يكشف غطامً ولا يحل وكلمً<sup>(4)</sup>.

وق ل ي الله المعامة في بيوتكم وأخرجوها نهاراً، فإنها مقعد الشيطان<sup>(0)</sup>، وقل الله: بيت الشيطان من بيوتكم بيت العنكبوت<sup>(0)</sup>وغير ذلك من الأحاديث، لما في ذلك من ضرر ناشئ عن تكاثر الجراثيم جراء تراكم الأقذار والأوساخ وبالتالي يكون البيت موطنا للأمراض والعاهات، وهذا توجه حضاري مهم نبهنا النبي تي على مراعاته<sup>(0)</sup>.

فكأنَّ الــنبيَّ عَلَيْهُ مشـرف عـلى تفاصـيل سـيرورة الحضارة ويعيش بين

(١) دعوات الراوندي: ٩٩ ح ٢٣٠.
 (٢) أمالي الطوسي ١: ١٨٦.
 (٣) فروع الكافي ٦: ٢٩٩ ح ١٨.
 (٤) علل الشرائع: ٢٨٥ ح ٢١.
 (٥) من لا يحضره الفقيه ٤: ٣ ح ١.
 (٦) فروع الكافي ٦: ٢٢ ح ١١.
 (٢) وأشرنا لذلك في فصل: التجمل والنظافة في الحضارة.

حضور الأنبياء في الحضارة .......... المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة في المخطرة ............................ أظهرنا، ويلحظ يوميات الإنسان المتحضر الذي يتحرك في الأزقة والطرقات فـتراه يوصبي بتنظيف المدينة وتنظيمها وترتيبها والعمل على احترام المدينة واستيفاء حقّها.

.

•

.

## الكتابة والتدوين

من المؤكَّد أنَّ الكتابة وظهورها في تاريخ الأمم والحضارات معلم مهم في التعبير عن أصالة الحضارة والأمّة التي كتبت بها ثقافتها وعلومها، ويشير الباحثون إلى أنَّ في بلاد وادي الرافدين قبل خمسة آلاف سنة، وبالتحديد في أواسط الألف الرابع قبل الميلاد اخترع الإنسان القديم أوّل كتابة معروفة في العالم حتَّى الآن، وهي التي سميت من قبل الباحثين المحدثين بالكتابة المسمارية، وكانت آلاف الألواح الطينية المكتشفة والمدونة بالكتابة المسمارية معارفهم نقل لنا لغة العراقيين القدماء وكثيراً من أفكارهم ومعتقداتهم وعلومهم ومعارفهم.

وقد أخذ الأكديسون الكتابة المسمارية ودوّنوا بواسطتها لغتهم الأكدية منذ أواسط الألف الثالث قبل الميلاد فكانت اللغة الأكدية أولى اللغات العربية التي وجدت طريقها إلى التدوين والحفظ، واللغة الأكدية تسمية مشتقّة من اسم الأقسوام الأكدية، وهي الأقسوام العربية القديمة، وهنه التسمية استخدمت بديلاً من التسمية القديمة للأقوام السامية، وقد استخدمت مفردة اللغة الأكدية عام ١٨٥٢ من قبل العالم رو لنصن<sup>(1)</sup>.

ويعتبر الباحدون أنَّ اللغة الأكدية هي أولى اللغات العربية القديمة المدوَّنة، واللغة الأكدية واللغة العربية المعروفة تتفرعان من أصل شجرة واحدة كان منبتها الأوَّل في شبه الجزيرة العربية... وقد امتدَّت أغصان تلك الشجرة لتغطي معظم أنحاء الشرق الأدنى القديم منذ أقدم العصور التاريخية المعروفة وحتى الآن...<sup>(7)</sup>.

- عامر مبليمان، التراث اللغوى، حضارة العراق١: ٢٧٣ و٣٠٣ و٢٨٥.
  - (٢) المصدر السابق (: ٣٠٧.

٢١٤ \_\_\_\_\_\_ ١٢ ومن هذا فاللغة العربية هي لغة تدوين وثقافة منذ أقدم العصور ومازالت، وهذا ما أهلها لأن تحمل رسالات السماء وشرائعها منذ عصور ومازالت، وهذا ما أهلها لأن تحمل رسالات السماء وشرائعها منذ عصور قديمة، وقد أشار الصلاق الملكة عن آبائه للتي إلى ذلك بالقول: ما أنزل الله كتاباً ولا وحياً إلاّ بالعربية فكان يقع في مسامع الأنبياء بألسنة قومهم<sup>(1)</sup>، والعربية هي اللغة التي اصطفاها الله لخطابه، قل الصلاق الملكة: تعلّموا العربية، فإنّها كلام العماد كلام العربية كله بالقول: ما أنزل الله كتاباً ولا وحياً إلاّ بالعربية فكان يقع في مسامع الأنبياء بألسنة قومهم<sup>(1)</sup>، والعربية هي اللغة التي اصطفاها الله لخطابه، قل الصلاق الملكة: تعلّموا العربية، فإنّها كلام الله الذي يكلم الله الذي يكلم به خلقه<sup>(1)</sup>.

والظاهر أنَّ اللغة العربية كانت لغة الحضارة والسماء في آن واحد، ضمن فترات تاريخية نجهل الكثير منها، إلاَّ أنَّ ما جرى من دور وموقع للغة اللاتينية في ديانة عيسى تظلير وفي تاريخ أوربا وعلومها وثقافاتها يقرب أذهاننا لقبول التاريخ العريق والدور الذي كانت تمارسة اللغة العربية في وضع ثقافة الإنسان وحضارته وديانته القديمة.

وبالنتيجة من كلَّ ذلك يقل: كانت حضارة محمد ﷺ امتداداً لحضارات السماء التي تجلَّت في داود وسليمان وذي القرنين الكلاً وغيرهم من أنبياء التوحيد من الذين ذكرتهم الكتب السماوية أو لم تذكرهم.

فمسار الحضارة الـتي بدأت بلّدم اللَّكْ تداوره الأنبياء ليصل إلى تكامله الحضاري في شخص خاتم الأنبياء محمد يَمَالِ وثقافته.

وإليك نصوصاً توحي باهتمام النبيِّ وحثَّه على التدوين والكتابة.

ومـن ذلك رواية عمر بن شعيب عن أبيه قل: قلت: يا رسول الله أكتب كلّمـا أسمع منك؟ قل: نعم، قلت: في الرضا والغضب؟ قل: نعم، فإنّي لا أقول

- (۱) علل الشرائع: ۱۲۱ح ۸
- (٢) الخصال للصدوق: ٢٥٨ ح ١٣٤.

الكتابة والتدوين ...... ٢٦٥ في ذلك كلَّه إلَّا الحقَّ<sup>(۱)</sup>.

وروى أبو هريرة أنَّ رجلاً شكا حفظه إلى رسول الله على فقل على: استعن على حفظك بيمينكه يعني اكتب، وروى أيضاً أنَّ رجلاً قل: يا رسول الله، إنَّي لا أحفظ شيئاً، قل استعن بيمينك على حفظك، يعني الكتاب، وروي أيضاً أنَّ رجلاً من الأنصار كان يجلس إلى رسول الله على فيسمع منه الحديث يعجبه ولا يقدر على حفظه فشكا ذلك إلى النبي على فقل: استعن بيمينك".

وقد روى عطا عن عبد الله بن عمرو قل: قل رسول الله على: قيّدوا العلم، قلت: يا رسول الله، وما تقييده؟ قل: الكتاب، وروي عن أنس أنَّ رسول الله على قل: قيّدوا العلم بالكتاب<sup>(\*\*)</sup>.

- (۱) غوالي اللآلي ۱: ۲۸ ح ۱۲۰ .
- (٢) تقييد العلم للخطيب البغدادي: ٦٧و٦٢.
  - (۲) تقييد العلم: ٦٧ و٧٠.

## النبيّ والحضارة والحسّ القومي والدولة القومية

يتردَّد مفهوم الوعي القومي في الأدب السياسي للمسلمين وغيرهم، فالوعي القومي يعني لديهم هو تمتين الحسَّ الوطني أو القطري أو الإقليمي أو القومي باللغة الأبعد، وهذا الوعي يعني الإحساس بالمواطنة والولاء للتربة ووضع العواطف والهتافات والشعارات السياسية والاقتصادية، للقيام بمسئولية اجتماعية وسياسية وأمنية تجاه جغرافية محدودة لجاميع من المواطنين يقتضي تالفهم وتراصّهم وانصهارهم في علبة واحدة لا يمكن اختراقها أو تقديمها بضاعة مجانية لطامع أو محتل، وإذا كان أصحاب السنظريات السياسية يستحسنون هذا الوعي، فإننا نرى أنَّ النبيَّ يَتَلَيُّ هو أوّل من قدح الوعي الوطني والقومي<sup>(1)</sup> بقوله وفق هذا المصطلح حجاً الوطن من الإيمان<sup>(1)</sup>

وينشأ الشعور أو الفكر القومي غالباً حينما يتراكم شعور لذى الجماعة بانتهم يشكلون مجموعة متماثلة يربط بينهم رابط اللغة والدم والعادات والتقاليد الاجتماعية والديانة المشتركة، وهنه الروابط قد شطب عليها الرسول صلى الله عليه وآله احتماًه، وبقيت الديانة المشتركة فقط، بغض النظر عن المذاهب والطوائف التي تتقسم هذه الديانة، فالسلمون الذين يُنسبون إلى المذاهب الأربعة المشهورة، والشيعة الذين أغلبهم إمامية اثنا عشرية، يشكلون خريطة المجتمعات الإسلامية.

وباحتساب ما ينتسب إلى هذه الديانة العظيمة، من طوائف وفرق هنا وهـنك، يتشـاطرون المشاعر والأحاسيس الدينية في كثير من المشتركات، كصوم

 (١) يُستخدم المصطلح القومي بمعنى الوطني في اللغة السياسية المعاصرة. ينظر مقدمة الدكتور عبد الغضار مكاوي: ٣٩ لكتاب الإسلام شريكا، تأليف فريتس شتيبات ط عالم المرفة الكويت ٢٠٠٤.
 (٢) أمل الأمل للحرّ العاملي١: ١١.

فالأشـكل الأولى لـلجماعة أو العشـيرة أو القبـيلة نشـات مـن خـلال قرابات الدم بين الناس.

ومفهـوم العشيرة في هـذا السيلق يـنلّ على أنَّ لهؤلاء الأعضاء الأصل والجذر نفسه.

ففي المراحل الأولى من تاريخ البشرية كان الأفراد يتجمعون ويعتبرون أنفسهم متّحدين قبل كلّ شيء بالرباط النموي ومنحدرين من جدّ مشترك.

وهذه المتجمعات كانمت تعميش مع بعضها المبعض بدافع الحاجة الاقتصلاية لكن مع استمرار حركة الزمن ازدادت التجمعات البشرية ونمت أكثر فانفصلت عنها جماعات، لكن الجماعات المتقاربة اتحدت بشكل قبيلة... .

فالقبيلة تحتوي على المثلت بل الألاف من الناس، فهي تمتلك رقعة أرض محدة بحيث يمكنها أن تعيش فيها وتصطاد.. .

وغالباً يستكلَّم أبسناه القبيلة الواحدة نفس اللغة ويمارسون قناعات دينية مشتركة وعلدات وتقاليد متقاربة.

وفي الحقب المتأخرة تكوَّنت تحالفات بين القبائل المتقاربة، والسبب في ذلك هو الحلجة الاقتصادية والدفاعية... .

وقـد ظـلَّ قربى الدم هو اللُحمة الأساسية التي تجمع بين مختلف القبائل المتحالفة.

إنَّ وحدة القبائل كانت تشكَّل تنظيما واسعاً حتَّى تتمكن من الدفاع عن نفسها على أساس رابطة الدم، وبتطوَّر وغو العلاقات الاقتصادية لعب المتقارب الإقليمي دوراً أساسياً في خلق قرابة أوسع حتَّى بين الناس الذين لا تجمعهم روابط قرابة، وتكوَّن تجمع واسعً على أساس وجود أرض واحدة تجمع هذه التجمعات في وحدة اجتماعية وسياسية.

وأساس هذا المتجمع كمان اللغة والعادات والتقاليد<sup>(1)</sup>، بناءً على هذه المنظرية، وهنا نشمات عواطف وأحاسيس سمّيت بالأحاسيس القومية، أو الوطنية، أو الإقليمية، أو القطرية، وغير ذلك من التسميات التي دخلت القاموس السياسي الحديث.

وقيد يضيق معنى المصطلح القومي ويتسع حسب الظروف السياسية والدولية ومستوى الوعي والثقافة الحاكمة.

فتجربة جمهوريات الاتحاد السوفيتي في القرن العشرين أعطت معنى أوسع لمفهوم القومية، فكانت مجموعة من الجمهوريات التي تختلف لغاتها وعاداتها وأصولها الدينية والمذهبية والعرقية، تخضع لموقف وشعور واحد هو الشعور بالانتماء السوفيتي الشرقي قبل الكتل السياسية الأخرى التي تضادّها في العقيدة السياسية والثقافة والعادات والتقاليد، حتى أنَّ الفنَّ والسينما السوفيتية آنذاك كانت ذات طابع متميَّز يشعر المراقب بأنَّ هذه الجمهوريات السوفيتية كانت تستحدر من أصل واحد وثقافة واحدة دون الإحساس

 (۱) ينظر تفصيل البحث: واسنى الأعرج، في نظرية التطور الاجتماعي: ۲۰ ط دار دمشق ۱۹۸۲. ٢٧٠ ..... ١٧٠ المستنبية في التكوين الحضاري الرسول المصطفى علي في التكوين الحضاري بالاختلافات الناشئة من اللغة والدين واللون والعرق... .

وحين يـدرس الباحث التأثير القومي والتأثير الديني يجد التأثير الديني أكـثر وضـوحاً وأبقـى من القومـي، فـتجربة الفتح العربي الإسلامي لإسبانيا أظهـرت للباحث الـورخ كاسترو الـتأثير الإسلامي الديني في الحياة الإسبانية حيث ظهر له تراث الإسلام واضحاً في: الحمّامات العامة، طقوس غسل الموتى، حجـاب النسـاء، إكـرام الضـيف، عادة تقبيل اليد، عادات الترحيب والتمنيات الطيـبّة الـتي تتضـمن اسـم الله، والعـبارات المستعملة في طلب الصدقة، وفي الاعتذار عن تلبية الطلب.

والمكانـة الأساسـية للديـن في نفـس الإنسـان الإسباني منظوراً إليه من الناحـية الفـردية والاجتماعـية، لا يضـاهيها إلّـا مكـان الإسلام في نفس الفرد المسلم وفي مجتمعه.

ولقـد وصـف الإنسـان الإسلامي بأنَّه نزّاع إلى الله أو متمركز حول الله، وهذا ينطبق على الإنسان الإسباني<sup>(י)</sup>.

فهـذا التصوير للعلاقة بـين الإسـلام والـتاريخ الإسـباني أوضـح من العلاقـة المتصـورة بـين العـرب والتاريخ الإسباني، وقد كان وجود الإسلام في الـبحر المتوسـط خـلال القـرون الوسطى كلَّها تقريباً يعود إلى العنصر العربي وهـو العنصر المكون الأقدم والأكثر ديناميكية، أمَّا البربر فقد دخلوا تحت لافتة العنصر العربي.

وقـد حـلَّ محـلَّ العنصـر العـربي العنصـر التركي، فلم يعد الصليبيون مضـطرّين لمواجهـة قوّة عسكرية عربية بصورة رئيسية، بل قوّة تركية وكردية'''،

- دان الإسلام، عند من المؤلَّفين ١: ١٢٩.
  - (٢) ينظر تراث الإسلام١: ١٤٤.

النيِّ والحضارة والحسَّ القومي والدولة القومية ..... ٢٠ تمــتل حضـوراً دينـياً قـبل أن يكـون قومياً يمثل أعراقاً وجغرافيات مخصوصة، وعلى العموم: فإنَّ آثار هذه القوميات وانعكاساتها كانت باهتة في شرق أوربا، عـلى العكـس مـن الآثـار الدينية التي كانت ومازالت في البلقان ودول البحر المتوسط تبدو واضحة.

فاض محلال الآثار القومية لبلدان البحر المتوسط والبلقان كان سريعاً، فـلم يسبق لهذه القوميات إلَّا هوية تاريخية ملغاة، بينما نجد آثار الديانة الإسلامية ظلَّت حتى إلى عصورنا الحديثة التي كانت من أسباب اندلاع الحرب بين الصرب والمسلمين في جمهوريات يوغسلافيا الاتحادية المنحلة.

وقد ظهر العامل والشعور الديني واضحاً في الحرب الأهلية اللبنانية التي اندلعت بعد حرب تشرين عام ١٩٧٣، فقد كانت بيروت الشرقية تُطلق النار على أختها الغربية لأنَّ الأحزاب الوطنية واليسارية كانت تنحدر من أصول دينية إسلامية، واحتفظت جبهة اليمين السياسي، المسيحي بوحدتها الدينية ذات الأصل الديني الماروني، ولم تنطفئ نيران العداوة الدينية إلَّا بعد مداخلات دولية لأنَّها صارت تشكل تهديداً للأمن والسلام الدولي، فوجدت الفصائل المتناحرة نفسها توقع هدنة الاتفاق الوطني الإقليمي متناسية الأصول الدينية التي قسمتهم إلى فئات متضادة، ولم تؤثر الوحدة القومية والانتساب إلى العنصر العربي شيئاً في نزع فتيل الحرب التي عصفت بالقطر اللبناني ومزقته.

ويتضاعف الشعور القومي عند حدوث خطر أو حرب يهدد الجماعة أو الإقليم الذي يقلَّ هذه الجماعة، ويتزايد الشعور والحس بالانتماء إلى القومية عند ما يقوم داعي التنافر أو التنافس الاجتماعي في وسط اجتماعي معيَّن، حيث ينحاز إلى جماعة تضمن حقوقه وتدافع عنه وتدرأ عنه الخطر الذي يدهمه.

وقـد تفهَّم النبيَّ ﷺ وأهل بيته المعصومون حالات خاصَّة تدفع الإنسان

٢٢ ...... التكوين الحضاري المعطفى علم التكوين الحضاري المعالمي علم في التكوين الحضاري إلى الاعتزاز والفخر القومي فلم تتناول النصوص من حالات مثل هذه وإنّما حظرت ومنعت النصوص حين تمتلئ العواطف القومية بمساعر الباطل والحور، لذا قدل علي بن الحسين التكل حين سُئل عن العصبية، فقل التكرين قوم العصبية التي يأثم عليها صاحبها أن يرى الرجل شرار قومه خيراً من خيار قوم آخرين ().

وبهـذا المعـنى قــل الـنبيّ ﷺ: من تعصّب أو تُعصّب له فقد خلع ربق الإيمـان مـن عـنقه، وقــل ﷺ أيضاً: من كان في قلبه حبّة من خردل من عصبية بعثه الله يوم القيامة مع أعراب الجاهلية<sup>(1)</sup>.

وكانت ممارسات المعصومين التي العملية ومواقفهم تجله القوميات والعناصر غير العربية تؤكد على ردم الفوارق والتمييز في الحقوق والواجبات، وقد لمست أم هاني بنت أبي طالب رضوان الله عليه ذلك من أمير المؤمنين علي التي فأثار حفيظتها، تقول رواية الشيخ المفيد: دخلت على علي التي أخته أم هاني بنت أبي طالب فدفع إليها عشرين درهماً، فسألت أم هاني مولاتها العجمية فقالت: كم دفع إليك أمير المؤمنين التي فقالت: عشرين درهماً فانصرفت مسخطة، فقل لها: انصرفي رحمك الله، ما وجدنا في كتاب الله فضلاً لإسماعيل على إسحاق<sup>70</sup>.

ويمكن تصعيد الحسَّ القومي أو الوعي القومي وتوسيع أفقه في العولمة الإسلامية، فبلذا كانـت الحكومـات الفيدرالـية نجحـت في خلق الحسَّ القومي الأمـريكي مـثلاً في نظـام الولايـات المـتحدة فـبانُّ الحس الإسلامي الذي يضع المسـلم في جغرافية الوطـن الإسـلامي الكـبير أو في إقلـيم من أقاليم الوطن

- (1) أصول الكافى ٢٠٨/٢-٧. البحار ٢٨٨ ٢٢.
  - (٢) أصول الكافي٢: ٣٠٨ح و٣.
    - (٣) الاختصاص: ١٥١.

النيَّ والحضارة والحسَّ القومي والدولة القومية ...... ٢٧٢ الإسلامي الكبير هو صورة موسَّعة ومكبَّرة للحسَّ القومي... .

نعـم قد يكون هناك تعارض وتزاحم واضح، ولا نفترض وجود تعارض وتـزاحم بـين الحـسَّ القومـي والحـسَّ الإسلامي يؤدي إلى التصادم واللاعودة بينهما، فوجود بعض المقتربات ممكنة.

إلَّا أنَّ الوعي القومي غير الـنظرية القومية السياسية الـتي تطـرح أيديولوجيا تفـوَّق وتسـلَّط العنصـر والجـنس في الجفرافيه السياسية والبشرية للإنسان.

وقـد رحّب الغرب والشرق المسيحي بتنامي الفكر القومي لدى الشرق المسـلم، ويـتحدّث مفكـرو الفلسـفة الاشـتراكية عن هذا الانعطاف السياسي بـالقول: وتُعـد النزعة القومية بدون شكّ\_حسب اعتقادهم\_أحد قواسم وعي المثقفين في أقطار آسيا وأفريقيا النامية وسمته المميزة الأهم.

وهـذه السـمة المميزة بالطـبع غـبر مطلقـة ففـي أقطـار أوربـا وأمريكا الشـمالية فـيما بـين القـرنين الثامن عشر والتاسع عشر كانت النزعة القومية بارزة جداً في الفكر الاجتماعي.

لكن إذا كانت هذه النزعة قد خفّت نسبياً في مهد الرأسماليه الأوّل بفعل تـأثير اتجـله كاسـح معـاكس، قـيام الرأسمالية كنظام عالمي تخطّى الحدود القومية، فإنّها في دول آسيا وأفريقيا الفتية التي قامت عبر صواع مرير مع الامبريالية، قد ألفت وبخاصّة في المراحل الأولى للحركة الشكل الرائد للوعي الاجتماعي<sup>(۱)</sup>.

وقــد ظهر أنَّ الحسَّ الديني الإسلامي أقوى من الحسَّ القومي في التاريخ السياسـي الحديث لفـترة مــا قــبل الحرب العالمية الأولى، فقد كان طرح مفهوم

 (۱) المثقفون والمتقدم الاجمتماعي، معهمد الاستشراق في أكلايمية العلوم السوفيتية، ترجمة شوكت يوسف، ط وزارة الثقافة دمشق: ۲۲۱.

ويلاحظ انعكاس تأثير الحس الديني الإسلامي واضحاً لدى مؤرّخي الحضارات والتاريخ السياسي حيث كان الوجود العربي الإسلامي في أوربا متبلوراً ومؤثراً، وقد وصف هذا التبلور بلحث غربي فقل: ورغم الخليط غير المتجانس في اسبانيا والمغرب العربي، فإنَّ النظام الإسلامي هناك استطاع أن يحتص ويتمثل بصورة تدريجية عناصر مختلفة في العرق واللغة والثقافة المحلية من إيبيرية ولاتينية وقوطية ويهودية، ومن هذه كلّها نشأ ذلك التوفيق الرائع للحضارة العربية الإسبانية الذي فتن الرومانتيكية والذي يأبى إلّا أن يفرض نفسه على أكثر محاولات التقييم العصرية رزانة<sup>(n)</sup>.

فالوجه العربي للحضارة رسمته الملامح والريشة الإسلامية، فإبراز الطابع العـربي مجـرداً مـن بعده الإسلامي يبدو ناقصاً ومبتوراً، ومن هنا كانت محاولة التقاط نظرية قومية مجردة من الدين الذي أحياها تبدو متعسرة.

- اليهود والدولة العثمانية، أحمد النعيمي: ١١٩.
  - (٢) فرانشيسكو غابرييلي، تراث الإسلام: ١٤٤.

النبيَّ والحضارة والحسَّ القومي والدولة القومية ..... ٢٧٥

وقـد كانـت محـاولات هـنا وهناك للملمة نظرية قومية سياسية شرقية تحاول منح العصر القومي الذي ولد في جمهورية مصر العربية كمنطلق وشرارة ثورية.

والظاهر أنَّ هـذا العصر قد بدأ منذ عام ١٩٥٢–إلى عام ١٩٧٠وأخذ بعده السياسي العالمي نسبياً، وحاول القوميون أن يركبوا سفن الدول الكبرى مجاراة لموازين القوى العالمية التي عصفت بالبلدان النامية، فكانت أطروحة دول العالم الثالث ومنظومة دول عدم الانحياز، وغيرها من الكتل التي برزت آنذاك.

وكانـت جمهوريـة مصـر العربـية تحتضـن الأفكار القومية الناهضة التي تحـاول وضـع ملامـح نظـرية جديدة تتزعم السلحة العربية، التي امتلات بثروة نفطية ذات قيمة ستراتيجية تتحكّم بالاقتصاد العالمي ومازالت.

ومن هذا السبب وغيره تعاورت أرض العرب نظريات وأفكار تدعو إلى إبراز العنصر العربي كأفضل عنصر، وإيقاد شعور قومي بأفضلية العرب على بقية الشعوب والأقوام، إلًا أنَّ الاتجاهات القومية لم تكن متجانسة في دعواها فبعضها يرى أنَّ القومية العربية إذا كانت عارية عن الإسلام فلا قيمة لها، وأنَّ العرب ملزمون بطرح الشعارات الدينية إلى جانب الشعارات القومية.

وقد تحدَّث جيل من المفكريين القوميين عن العودة إلى الذات القومية أو العربية... ويقول الباحث محمد امزيان عن هؤلاء: حينما يدعو كاتب ما إلى العودة إلى المذات القومية أو العربية، فهو يدعو إلى موروث هائل عن التراكمات والرواسب التي شكلت الشخصية العربية عبر التاريخ، والتي تكوِّنت روافدها من ثقافات وعادات متباينة، والدعوة إلى العودة إلى الذات العربية بالشكل الذي انتهت إليه في العصر الحالي هي عودة إلى ذوات مختلفة ومتعددة بحسب الخلفيات العقائدية التي انتهت إليها القومية العربيه والتي جعلت منها قطاعات أيديولوجيه متعارضة ومتأرجحة بين اليمين واليسار... ثم ٢٩ ...... أثر الرسول المعطفى على أن التكوين الحضاري يقبول: إن التراث الاجتماعي المذي يتحلث عنه هؤلاء هو الإنتاج الفكري المذي خلفه كل من الجاحظ والغزالي والتوحيدي والفارابي وابن مسكويه وعموم الفرق الكلامية والمتصوفة وإخوان الصفا وابن رشد وابن خلدون... وهمذه الجهود بغض المنظر عن التزامها بالمذهبية الإسلامية أو علمه، لم تكن أبدأ نتاجاً حضارياً عربية، ولم تظهر انعكاساً لظروف البيئة العربية والحياة الاجتماعي الذي التجمعي الذي يتحدث عنه هؤلاء هو الإنتاج الفكري وعموم الفرق الكلامية والمتصوفة وإخوان الصفا وابن رشد وابن خلدون... وهمذه الجهود بغض المنظر عن التزامها بالمذهبية الإسلامية أو علمه، لم تكن أبدأ نتاجاً حضارياً عربية، ولم تظهر انعكاساً لظروف البيئة العربية والحياة الاجتماعية داخل المجتمع العربي بمعزل عن الثقافة الإسلامية، وإنما هي جهود ناتجة عن تفاعل هذه العقول مع الثقافة الإسلامية، وظهرت مع الذ الحضاري الذي وقرته هذه الثقافة الإسلامية، وظهرت مع الذي الخياري الخياري والحياي والدي والحياي والما عن التزامها بالذهبية الإسلامية أو علمه، لم تكن أبدأ نتاجاً حضارياً عربياً، ولم تظهر انعكاساً لظروف البيئة العربية والحياة المحالي المحياية والحياة والحياة والحياة والحياة والحياة والحياة والحياة والحياة والمية، والحياة والحياة الامامية، وإنها مي جهود أبدان معالي وفرته هذه العقول مع الثقافة الإسلامية، وظهرت مع الذ الحضاري الذي وفرته هذه الثقافة (ألي وفرته هذه الثقافة).

ويبدو أنَّ بعض الباحثين لم يحصل لهم وضوح في تصور واستيعاب مصطلح الثقافة والحضارة العربية، فللعنى الاصطلاحي يشير ويومي إلى أنَّ الثقافة الإسلامية قد دوّنت وحفظت بلسان ولغة العرب، ولا يعني أنَّ العنصر العربي أو جماعة ذات عرق عربي خالص صنعت هذه الحضارة والثقافة، فإطلاق لفظ الحضارة الفارسية، والثقافة الإيرانية لا يعني حرمان القوميات الأخرى في هذه البلاد التي ساهمت في تشكيل ملامح هذه الحضارة والثقافة، وإنّما يُفهم هذا تدوين هذه الحضارة والإعلان عنها بهذا الثوب والبيان، وقد نبَّه القرآن هذا تدوين هذه الحضارة والإعلان عنها بهذا الثوب والبيان، وقد نبَّه القرآن مُذَا لمانُ عَرَبِي مُعلَى <sup>(1)</sup> وقوله: في أنَّ مُعلان عنها بهذا الثوب والبيان، وقد نبَّه القرآن مُذَا لمانُ عَرَبِي مُعلى <sup>(1)</sup> وقوله: في أنَّ مُعلاناً عَرَبِياً مُن مُعلاناً عَرَبِياً من ماله القرآن مُذا لمانُ عَرَبِي مُعلى <sup>(1)</sup> وقوله: في أمَّ مُعلاناً عَرَبِياً من أما يفهم

- منهج البحث الاجتماعي بين المعيارية والوضعية: ٢١٨و٢١٢.
  - (٢) النحل: ١٠٣.
  - (٣) الزخرف: ٣.
    - (٤) يوسف: ٢.
  - (٥) الأحقاف: ١٢.

النبيُّ والحضارة والحسَّ القومي والدولة القومية ...... ١٧٣ وتذويسب اللغـات والقوميات الأخرى، وإنما منح هذه اللغة التوصيلية بعداً جديداً منشؤه الدين.

ويميل أكثر الباحثين إلى أنَّ الإسلام نقل اللغة العربية والخطَّ العربي من الصعيد الحلبي-والمعبَّر عنه باللغة الحديثة الصعيد القومي-الذي كان يقتصر عملى شبه الجزيرة العربية وأطرافها إلى لغبة عالمية لأكثر من نصف العالم المعروف آنبذاك فقبراءة القبرآن الكبريم وفهم أحكامه يتطلّب بلاريب إتقان اللغة التي نزل بها، فدفع هذا الأمر المسلمين من غير العرب إلى تعلم اللغة العربية لفهم واجباتهم الدينية، وبالتالي فإنَّ التراث الفكري الكبير الذي خلفته الحضارة الإسلامية قد كتب باللغة العربية، ومن هنا أطلق على هذه الحضارة الحضارة العربية الإسلامية، لأن الإسلام ملهمها، وظلَّت داخل إطار فلسفته، وكانت لغتها العربية، وساعد على تبوئ اللغة العربية هذه المكانة الرفيعة وتحوّلها إلى لغبة للمثقافة والحكم مميزاتها التي تتمثل بكثرة مفرداتها ومترادفاتها وغنى الاشتقاقات فيها وبلاغتها ومخارج الحروف فيها، وينطبق الأمر ذات على الخط العربي الذي انتشر مع اللغة العربية، وزاد الإسلام من إبداع العرب في استنباط أنواع جديدة في كتابته فظهر الخط الكوفي والبصري والأندلسي والنسخ وغيره ومن شئة تأثر الشعوب الإسلامية بهذا الخط أخلت تكتب لغاتها به مثل اللغة الأوردية في الباكستان، واللغة التركية حتّى أوائل القرن العشرين، واللغة الكردية وغبرها (".

وبلغ تأثّر الشعوب غير العربية بلغة القرآن أن راودت زعماءهم أفكار بإحلال العربية محلّ لغتهم القومية بقول باحث معاصر: لمّا كانت اللغة التركية لغة قـوم رعاة ليس لهم حظّ من الحضارة ولم تستخدم في تدوين أدب أو إنتاج فكـري، فـإنّ العثمانـيين لجـأوا عقـب دخولهـم الإسلام إلى تشرب العديد من

دنظر تاريخ الحضارة العربية الإسلامية للتليسي: ٥٥.

١٨٨ ...... أثر الرسول المصطفى تظلير في التكوين الحضاري الألف الفراسية، ومازالت لغة الألف الفراط والمصطلحات والتعابير العربية مع بعض الفارسية، ومازالت لغة الأتراك، رغسم الانقىلاب الني قيام به مصطفى كمل سنة ١٩٢٨ باستخدام الأبجدية اللاتينية، مليئة حتّى اليوم بعدد من الألفاظ العربية.

ويقال: إنَّ السلطان سليم نفسه أدرك أنَّ لغة العرب بثرائها أقدر على خدمة مصالح الدولة من اللغة التركية القاصرة، فأخذ يفكر بعد فتح مصر والشام في جعل العربية لغة دولته الرسمية لولا وفاته التي حالت دون تنفيذ فكرته<sup>(1)</sup>.

وتمـازج الـثقافة والآداب العربـية مع الإسلام ومنطلقاته لا يمكن فكاكه وعزـله، لأنَّ هـذه اللغـة والـثقافة نمـت واصـبطغت بصبغة الدين ومن وحي علومـه، فالـبلاغة والـنحو وعلـوم القرآن والكلام والمنطق والفلسفة والحكمة كلّهـا علـوم شريعة ودين ولغتها الناطقة بها هي العربية، فالعربية وجه ولسان ويد وذراع تتلقى توجيهاً وتعليماً من عقل ودماغ نبيّ مرسل اسمه محمد عليه.

ولكن النبيّ ﷺ كان يدرك أنَّ اللغة واللسان وحده لا يزكي الإنسان ولا يعـنى شسيئاً لديـه، فحين بحث موضوع اللسان والأصل العربي في قصّة ذكرها المفيد خطب وقل ﷺ :

إنَّ الـناس من عهد آدم إلى يومنا هذا مثل أسنان المشط، لافضل للعربي على العجمي، ولا للأحمر على الأسود إلَّا بالتقوى<sup>(٣)</sup>.

والـنظريات العالمية الاجتماعية تـتخطّى المسائل العرقية والاعتبارات القومـية، فالـنظرية الماركسية والوجودية ونظريات الغربيين الأخرى التي نشأت مع موجات الفكر الحداثي قد تجاوزت في نظرياتها ورؤاها الحس القومي.

- سعيد عاشور، بحوث في تاريخ الإسلام وحضارته ص ٤٢٩.
  - (۲) الاختصاص: ۳٤۱.

النيَّ والحضارة والحسُّ القومي والدولة القومية ..... ٢٧٩

فافستقار السنظرية القومسية إلى تصوّر كسامل حلول الإنسسان والكلون والمجسمع يُفقسد هلذه السنظرية الديمومسة والانتشسار، فأصحاب الفكر لم يطرحوا نظرية علمية كافيه يتم من خلالها تفسير حركة الإنسان والتاريخ ووضع الحلول العملية لها.

فالتعصّب للجنس والعرق لا يمكن أن يتحول إلى مذهب أيديولوجي وتصور عقائلي له نظرياته وتفسيراته لوجود الإنسان وتاريخ العالم، لذلك استعارت الحركات القومية بعض منطلقاتها الفكرية من النظرية الماركسية، فإطلاق تسمية حزب البعث الاشتراكي والحركة القومية والتجمع الناصري الاشتراكي في الأرقام العربية القومية كان مؤشراً على هذه الاستعارة السياسية، وكانت العصبية القومية التي أوقد شرارتها علد من مفكري النصارى قد ظهرت في نشاطات نجيب عازوري الداعية إلى فهم الإسلام عن العرب، وطرح فكرة القومية العلمانية يبدأ بنجيب عازوري الذاعية إلى فهم الإسلام عن العرب، وطرح بانً تاريخ القومية العلمانية يبدأ بنجيب عازوري الذي أسس في سنة ١٩٠٤ جعية عصبة الوطن العربي، وأصدر كتاباً بالفرنسية هو يقظة الأمّة العربية، وفي سنة ١٩٠٧ أصدر جريئة شهرية أطلق عليها اسم الاستقلال العربي.

وفي كـتاب العـازوري ايقظـة الأمـة العربـية اتشـخيص واضح لعلاقته بفرنسـا وبريطانيا إذ يعلن بأنَّ روسيا تشكَّل الخطر الأكبر وأنَّ التوسع الألماني في آسـيا الصـغرى هـو خطـر أيضـاً، لذلـك فهـو يستثني من الخطورة بريطانيا وفرنسا ويعوّل عليهما الكثير.

ويحاول عازوري من خلال مطالبته بفصل الدين عن الدولة إلحاق العالم الإسلامي بالأفكار والعقائد والقيم الغربية<sup>(۱)</sup>.

(١) نجاح عطا الطائي، الفكر القومي إسلامياً وتاريخياً، منظمة الإعلام الإسلامي طهران. ٨٥.

كمان الحرزب عملى غمرار الفاشسمتية الشائعة في أوربا الثلاثينات... وقد لعب هذا الحزب بشكل منقطع دوراً مهماً في شؤون كلّ من لبنان وسوريا... .

ويسرى أنطـوان ســعلاة بأنَّ الأمَّة هي الوحدة الأساسية للتاريخ الإنساني وبأنَّهـا تنشأ عن المصلحة والإرادة لا عن اللغة أو الدين، وبأنَّها قائمة بذاتها، وقد وسَّع مفهومه لسوريا بحيث شمل جميع البلدان التي كانت سريانية اللغة<sup>(۱)</sup>.

وهـذه النظرية من أغرب النظريات وأضيقها، وكان الذي يجمعها الإرادة الـتي كونهـا حـزبه وجماعـة مـن أتـباعه الذيـن لا يفقهـون من العلم والثقافة السياسية شيئاً، سوى تاريخ ضاع في أزمنة لا يمكن إعادتها.

وحين تنشط الـنزعات القومية والعرقية وتنفلـت مـن عقالها تنطلق وتنفجر العبوات النارية وتتصاعد سحب الدخان والاقتتل، مخلفة ركام العداوة والشـحناء والحـرب الأهلـية التي تبدأ معها مسيرة الهرب من الأوطان والتشرد وعـندها يندم الإنسان ويراجع نفسه لم هذا الدمار وإلى مصلحة من يكون هذا الحصاد لأرواح البشر؟

وحين حمدث أنهميار الاتحساد المسوفيتي عام ١٩٩١ أنهارت معه جدارات

(1) الفكر العربي في عصر النهضة: ٣٣٣.

النبيّ والحضارة والحسّ القومي والدولة القومية ...... النبيّ والحضارة والحسّ القومي والديني. الأمن والاستقرار الاجتماعي والتوافق العرقي والقومي والديني.

كمان عمد الجمهوريات خمس عشر، لكن النزعات القومية والتي كان الاتحاد السوفيتي قادراً نسبياً على احتوائها وتجميدها قد أوقعتها في أتون صراع جديد، وقمد انفجر النزاع في إقليم القوقاز في منطقة قرباغ، وهي الأرض التي سكنها الأرمن وضمّها ستالين إلى أذربيجان؛ فلما بدأت حركة إعادة البناء البير يسترويكا تفجرت القضية وتحولت إلى حرب أهلية بين أرمينيا التي تريد الأرض وأذربيجان التي تضع اليد عليها وتم تشريد ا// مليون إنسان<sup>(1)</sup>، من هنا كانت الحلجة إلى نظريات مياسية أرفع من النظر إلى الأحاسيس القومية فقد استطاعت النظرية الشيوعية من إيقاف الحسّ القومي وحاولت من إلغائه إلى حين من الرمان، ولو أنَّ نظرية الإسلام الخمدي كانت هي الحاكمة في الجمهوريات السوفيتية لاستطاعت أن تصهر هذه الجمهوريات وتصنع منها بجتمعاً جديداً ينسى الواطن انتماءاته السابق.

وإسرادنا عملى المنزعة السيّ غزت الفكر العربي المسماة الحركة القومية نمابع من أنَّ المنزعة القومية باعتبارها نزعة عرقية، وليست مذهبية عقائدية لا تماخذ نموذجهما الاجتماعي، والنمط الحياتي من التوجيهات والمبادئ الإسلامية وإنّمما تمرى مثالها في المتراث الاجتماعي الذي يضع الدين جنباً إلى جنب مع العادات التي استقرّت عليها العلاقات الاجتماعية وأسلوب الحياة في المجتمع

فالنظرة القومية نظرة انتقائية تركيبية في نفس الوقت.

وُعـلى أسـاس مـن هـذه الانتقائـية تحدد تعاملها مع التراث الاجتماعي الإسلامي، تأخذ منه ما يصلح أن يكون عنصراً إيجابياً في تصوّراتها ومنطلقاتها، وفي نفس الوقت تدير ظهرها لكلّ ما هو مناهض لهذه التصورات والمنطلقات،

حمود المراغي أرقام تصنع العالم: ١٢٧، كتاب العربي.

٢٨٢ ...... ٢٨٢ يستستستستستستست أثر الرسول المصطفى عليه في التكوين الحضاري وهمي بذلك تمارس تشويهاً عميقاً لهذا التراث بعد تجريده من إطاره المذهبي العقائدي وإخضاعه لإطارات عقائدية مستوردة<sup>(١)</sup>.

ولا يعنى أنَّ الأديان تخلق مشاعر عدائية تجاه القوميات، بل قد تخلق لديها نوعاً من الفخر والاعتزاز المسموح به ضمن حدود الرسالات السماوية التي تبرى عندم وجنود أفضلية لقومنية عنلي قومية، إلَّا أنَّ فترات الوحي وتأسيس الرسالة السماوية وبداية نشرها يرتبط بذكريات وتاريخ قومية معيّنة من بنى البشـر، فالأديان لا تنتشر إلَّا بواسطة أداة التعبير القومي، أي اللغة، ولكلَّ دين علاقة جوهرية مع لغة معيَّنة، تنشأ عن التبشير به وعن كتبه وطقوسه المقدَّسة، ولا يمكنه أن ينتشر إلَّا بواسطة هذه اللغة، ولا ينتشر إلَّا إذا كان للأمَّة الناطقة. بتلك اللغة مصلحة قومية في انتشاره، فيستخدم الشعور القومي الدين كوسيلة لتأكيد ذاته، وفي هذا يقول ساطع الحصري: «إنَّ الدين إذا اتَّحد بلغة من اللغات قومى جذور تلك اللغة وحافظ على كيانها أكثر من جميع العوامل الاجتماعية الأخرى، ومما يُلاحيظ في سير الوقائع التاريخية أنَّ الديانة عند ما تتفرع إلى مذاهب عديدة، قد تربط مقدرات بعض هذه المذاهب ببعض اللغات بوجه خاص، وتنتشر اللغة المذكورة مع انتشار المذهب الذي تبناها وتتوسع سيطرة الأمّة التي كانت الصاحبة الأصلية للغة المذكورة بفضل هذا الانتشار... وعملى سبيل المثل، من المعلوم أنَّ المذهب الأرثذوكسي قد اعتمد على النص اليوناني من الإنجيل مما أدى إلى اصطباغ الكنيسة الأرثوذكسية بصبغة يونانية، وهـذه الصبغة قويت بوجه خاص في بلدان البلقان، وصارت الكنيسة اليونانية تسيطر على الأمم المسيحية في مقدونيا وبلغاريا سيطرة معنوية شديلة من الوجهة الدينية، على الرغم من أنَّها كانت هي بدورها تحت سيطرة الدولة العثمانية من الوجهة السياسية... .

دنفر منهج البحث الاجتماعي بين الوضعية والمعيارية: ٢١٩.

النبيَّ والحضارة والحسَّ القومي والدولة القومية ...... ٢٨٣

ولهذا السبب بدأت النهضة القومية البلغارية أولاً بالقيام ضد الكنيسة اليونانية، وضد رجالها اليونانيين، وأوجدوا كنيسة قومية قائمة بنفسها، إنَّ البلغار وضعوا بذلك حدًّا للخلافات التي كانت تظهر في بلادهم بين السياسة القومية وبين السياسة الدينية، وضمنوا استقلالهم القومي عن الكنيسة اليونانية، قبل أن يتموا استقلالهم السياسي عن الدولة العثمانية، إنّي أعتقد أنَّ هذه الأمثلة كافية لإظهار قوّة النزعات القومية تجاه الروابط الدينية، وللبرهنة على أنَّ الأديان العالمية نفسها لا تستطيع أن تقضي على النزعات القومية.

وإذا كمان الحصري يمرى مثالب المسيحية قد ساهمت في تعزيز الحس القومي على حساب الحس الديني، فهذا لم يحصل في صفوف المسلمين بترجيح الحس القومي على الحس الديني الإسلامي.

وكذلك لم تحظ نظرية العنصر العربي الخالص في الوطن العربي بتنظيم أو حركة سياسية قوية تتبناها كما حدث للنازية في ألمانيا، وظلّت هذه الأفكار حبيسة في صدور أصحابها ولم تلق تجاوباً وتفاعلاً من أهل الفكر والثقافة لـتدخل ميدان النشاط السياسي كحركة سياسية تدخل التاريخ السياسي كرقم له أهميته وحضوره.

وإنّما كانت الحركة القومية نسخاً للحركات الشيوعية واليسارية والاشتراكية، واستعارت نظرياتها الاقتصادية والسياسية من وحي أفكارها، وقد خضع بعض روّاد الفكر القومي إلى الحسّ الديني الموجود عند الناطقين بالعربية فتبنوا هنذا الفكر وهم ممّن ينحدرون من أصول غير عربية كساطع الحصري، فلم يقطع الحصري الخيط الإسلامي الذي شد أركان القومية العربية،

البرت حوراني، الفكر العربي في عصر النهضة: ٣١٩.

ويلاحظ أنَّ انبئاق الحركة القومية أو النظرية القومية في الغرب الأوربي قد تزامن مع حركة التوجَّه العلماني الذي طبع الحياة السياسية والمدنية للغرب المسيحي، فأعلام القوميات التي عرفت في أوربا كانوا علمانيين، وضعوا الكنيسة والمثقافة الدينية في مقابر منسية خارج ملن الثقافة والمعرفة العلمية... لذا حين يُشار للفكر القومي يعني الفكر المنسلخ عن جذوره الدينية، فللحكم عملى الحركات القومية الشرقية من خلال رؤية الحركات القومية الغربية يكون إجحافاً بحقها، ولا يعنى أنَّ هـ نم الحركات اتخذات دين الإسلام مرجعاً ومنبعاً أيديولوجياً له وإنَّما تجنبت الصراع الفكري مع الأديان والدين الإسلامي، بل أكثرها كان يتحدث عن الإسلام حديثاً إيجابياً، فكانت تظهر رجالات الفكر القومي أحياناً وكانَها متصالحة مع رجل الفكر الديني.

يقول الأستلذ أحمد محمد عبد الرازق:

إنَّ الدواعي والأسباب التي أدَّت إلى ظهور الفكرة القومية في الغرب ترجع إلى ضعف حدَّة الارتباط بين الدين وأنماط الحيلة الفردية، ولكن الأمر ليس كذلك في الإسلام، إذ هنك ترابط وثيق بين الدين وأنماط الحيلة الفردية، إذ تحكم الشريعة الإلهية أشكل التصرفات والأنشطة الإنسانية وفي الوقت الذي لا تكون فيه العقيدة مصدر سلطة في الغرب، فإنَّ الأمر ليس كذلك في النبيَّ والحضارة والحسَّ القومي والدولة القومية ...... عمر الإسلام، إذ الدين مصدر سلطة وإلزام<sup>(۱)</sup>.

وقـد انعكس هـذا في الـتاريخ السياسـي الحديـث حين اتخذت الأقطار العربـية والإسلامية الدين الإسلامي أحد مصادر التشريع القانوني إدراكاً منها بحيوية هذا الدين.

وقـد يكون من الضروري الإشارة إلى تاريخ النظرية القومية، فقد ظهرت النظرية القومية كنظرية سياسية في القرنين التاسع عشر والعشرين، وهي تقوم عـلى أساس تجميع العنصر الواحد تحت لافتة كبيرة ترى أنَّ العرق أو العنصر الخالص الذي يجمع الأمَّة الواحدة في مجتمع معيَّن قلار على إنشاء شعب متَّحد منظم ينهض حضارياً وسياسياً.

وقد طرحت النظرية القومية الأوّل مرة في منتصف القرن التاسع عشر من قبل غوبينو، وبعد برهة قصيرة أصبحت ركيزة لسياسة العنف التوسعية التي انتهجها موسوليني وهتلر، وكانت أحد الأسباب الرئيسة في الحربين العالميتين إذ دمّرت العالم، وبثَّ الألمان هذه النظرية اللاإنسانية بغية تحقيق دعاواهم على صعيد الأرض والسياسة".

وقـد عكست نصـوص الأدب الألمـاني هـذا الحسّ القومي العنصري بشـكل واضـح وسـافر تجـله الرؤى والأفكار السيامية التي كانت سائلة آنذاك كمـا في هذا النص المأخوذ من مسرحية شلاتر للأديب الألماني هانز جوست في ١٩٣٣: آخر شيء يمكن أن أدافع عنه هو أن تنتصر هذه الأفكار علي إنني أعرف هـذه القمامـة مـن العـام ١٨. الأخـوه. المساواة. الحرية. الجمل. الكرامة. لا.

- فلسفة المشروع الحضاري١: ٤٨٦.
- (٢) عباس علي العميد الزنجاني، القانون الدولي في الإسلام: ١٢٣. ترجمة علي هاشم ط مشهد البحوث الإسلامية.

٢٨٦ ...... أثر الرسول المصطفى تظليم في التكوين الحضاري فلسيظلّوا بعسيدين عنّي مع فوضاهم الأيديولوجية تلك. إننى أطلق عليهم الرصاص حين أسمع كلمة الثقافة، أزيح صمام الأمان عن البراوننج<sup>(۱)</sup>.

وأمّـا ظهـور الحـركة السياسـية القومـية في الشـرق الإسـلامي فقد تمثَّل واضـحا في تركيا، وقد اختلف البلحثون في تاريخ وسبب هذا الظهور المبكر في تركيا، وقد عُزي إلى:

أولاً: وجـود تركـيا ضـعيفة وبلـدان أوربـية قويـة، أدّى إلى اعتقاد بعض الأتـراك بعـدم كفايـة الديـن الإسـلامي لمواكـبة الحياة المتطورة وضرورة تقليد الأوروبيين في مبلائهم وعقائدهم.

ثانسياً: الحروب القومية ضدً الامبراطورية التركية، في دول البلقان، أدَّت إلى سريان مفعولها في الجنود المقاتلين هناك وفي عقول المعلمين والموظفين الذين أرسسلتهم الأستانة إلى تلـك المـناطق ومـنهم داعـية القومية العربـية سـاطع الحصري.

ثالـثاً: موقـف الاسـتانة مـن الإسـلام والمسـلمين أدّى إلى فقدان الروح والعقيدة الإسلامية من بين فثات كثيرة من المسلمين.

> رابعاً: انكسارات تركيا في حروبها ضد الامبراطوريات الجاورة. خامساً: الجهد الأوربي لدفع تركيا في هذا المجل.

سلاساً: ظهـور جمعيات واحزاب عديدة تهدف إلى تطبيق المبلائ القومية ولم شمل القومية الطورانية التي ينتمي إليها أتراك تركيا<sup>(٣)</sup>.

وأبـرز تـيَّار قومي برز في تاريخ تركيا هو تيار جمعية الاتحاد والترقّي، وقد

(۱) نهاية اليوتوبيا: ٤٩ والبراوننج بندقية حربية سميت باسم جون م. براوننج.
 (۲) نجاح الطائي، الفكر القومي: ۲۸ ط الإعلام الإسلامي.

النبيّ والحضارة والحسّ القومي والدولة القومية ...... ٢٨٧ كانت تؤكّد على المفاهيم الطورانية<sup>(١)</sup>على المستويين الداخلي وا<sup>لخ</sup>ارجي.

وهـنك اتجاهان في داخل الحركة الطورانية فيما يتعلّق بالتحرك السياسي حيث يسوى الاتجاه الأول أنَّ العثمانيين وإن كانوا من الترك أصلاً، فقد اختلط دمهم بكافة القوميات، ومنذ قرون طويلة ابتداءً من غربي آسيا وجنوبي أوربا من فرس وعرب وكرد وجركس وكرج وأرمن وبلغار وأرناؤط، وهذا يعني أنَّ الاتراك قد ابتعدوا عن الاتراك الأصليين ولا سيّما من المغول، والذين اشتهروا بقبح المنظر وغلط الطبع وكره الحضارة، والشغف بسفك الدماء وتخريب الديار ونسف العمران...

وأمّــا الاتجــاء الــثاني فإنّــه يؤكد أنَّ الترك هم أقدم أمم البسيطة وأعرقها واســبقها إلى الحضــارة، وأنّهــم هم والجنس المغولي واحد في الأصل، ويلزم أن يعـودوا واحــداً ويسمّون ذلك بالجامعة الطورانية ولم يقتصروا فيها على الترك الذين في سيبريا وتركمنستان والصين وفارس والقوقاس والأناضول وروسيا.

بل مبدأهم من هذه الرابطة إلى المغول في الصين وإلى المحار والقنلنديين في أوربا وكل من يقلل إنّه ينتمي إلى أصل طوراني، وهم يقولون بخلاف ما يقـول الأولـون، فهـم ترك أولاً ومسلمون ثانيا، وشعارهم عدم التدين وإهمل الجامعة الإسلامية، إلّا إذا كانت تخدم القومية الطورانية، فتكون عندئذٍ واسطة لا غاية.

وهـذا يعـني أنَّ هـذا الاتجـاه يدعو إلى إحياء عقائد الترك الوثنية السابقة عـلى أسـلافهم، كالوثن التركي القديم بورقورت، أو الذئب الأسود\_الأبيض الـذي صـوروه عـلى طوابـع الـبريد ووضـعوا له الأناشـيد وألزموا الجيش أن

 (١) الطورانية تشير إلى وطن الأتراك الأصلي في جبل توران الواقع في المنطقة الشمالية الشرقية من إيران. ٢٨٨ ...... الدينية المعامينية في التكوين الحضاري المصطفى على في التكوين الحضاري يصطف لإنشادها عند كلّ غروب، وكانهم يحلّون تحية الذئب محل الصلاة، ومبالغةً منهم في إقامة الشعور العرقي محلّ الشعور الإسلامي.

وقد تطرّف هؤلاء في الطورانية إذ قالوا: نحن أتراك فكعبتنا طوران، وهم يتغـنون بمدائـح جنكـيزخان ويعجـبون بفـتوحات المغول ولا ينكرون شيئاً من أعمالهم<sup>(۱)</sup>.

وحاول بعض المفكرين اليساريين بلورة المفهوم القومي العلماني للتنظيم الاجتماعي والسياسي للحركات والقوى السياسية والاجتماعية للشرق الإسلامي، وبنحو واضح ظهر هذا في القرن العشرين، وخصوصاً بعد الحرب العالمية الأولى والثانية التي دفعت بمجمل نظريات عصر التنوير إلى مسلحة الشرق الإسلامي جراء الاكتساح العسكري والسياسي للشرق الذي انحنى للغرب المسيحي في تقسيم أقاليم المشرق الإسلامي لدول التحالف، ما سهل طرح همذه الأفكار والمنظريات في المؤسسات التعليمية والإعلامية والمنوادي الاجتماعية، كنتيجة طبيعية لقانون الانتصار والهزيمة الحربية التي توجب للطرف المنتصر المتحكم بمثقافة وسياسة الدول المتركمة تحت سلطة الاحتلال، فخلقت لديهم روح الهوس العرقي والقومي، ودفعتهم إلى الوقوع في فخ الغطرسة البدوية التي ترى أفضلية الذات رغم خوائها.

ولكـن على العموم لم تحظ النظرية القومية كعقيدة سياسية بنجاح كبير. لأنَّ الفهم الإسلامي لا يرى للقومية بعداً قوياً في حياة الإنسان، فلدى المفكّرين الإسـلاميين تصور واضح مستمدً من الآية الكريمة التي تقول: ﴿ وَمَاحَكَانَالْمَاسُ إِلاَّامَةَ وَاحِدَةُ فَاحْمَلُهُوالَّهِ <sup>ش</sup>، فالتمزق البشري الذي استهوى البعض لا يكون سبباً

(١) اليهود والدولة العثمانية: ١٧٤.

(۲) يونس: ۱۹.

النبيُّ والحضارة والحسَّ القومي والدولة القومية ...... ٢٨٩ لتجميعهم مرَّة أخرى.

فلنحتلاف الـدم واللغـة والعنصر ليست إلّا مؤشراً على تفكك المجتمع البشـري الـذي يعيد تركيبه الإسلام، فالنبي تتلل يضع القوميين المتعصبين للدم والعنصـر مـن غير وعي في عداد الجاهليين يقول تتللة: من كان في قلبه حبّة من خرط من عصبية بعثه الله تعالى يوم القيامة مع أعراب الجاهلية<sup>(1)</sup>.

وإذا كــان اللحن القومي يُطرب بعض العازفين على هذا الوتر فإنَّ عليًّا الثليم: وجههــم ووجّـه شــعورهم هــذا بقوله: فإنَّ كان لابدٌ من العصبية فليكن تعصبُكم لمكارم الخصل ومحامد الأفعل ومحاسن الأمور<sup>m</sup>.

ولَمح علميَّ ﷺ إلى خطورة الإيغـل والإفـراط في الحـسَّ القومي الذي يـتجاوز حـدوده ومـداره فقـل الظَّنَىٰ: إنَّ الله تـبارك وتعالى يعدَّب الستَّة بالستَّة: العرب بالعصبية، والدهاقنة بالكبر، والأمراء بالجور، والفقهاء بالحسد، والتجّار بالخيانة، وأهل الرستاق بالجهل<sup>ش</sup>.

أمًّا تأكيد الانتساب إلى قومية والإعلان عنها فليس بالأمر المكروه والمرجوح، فعليَّ اللَّة يؤكَّد هويته القومية بقوله اللَّة: السبّلق خمسة، فأنا سابق العرب، وسلمان سابق فسارس، وصهيب سابق الروم، وبلال سابق الحبش، وخبَّاب سابق النبط<sup>(4)</sup>.

وكــان الــنبي ﷺ يحـرص على أن يكون التفاضل بين الأفراد والأمم هو الإيــان وصلخ الأعمل، فلا يمكن لقومية أيّ قومية كانت أن ترفع أو تضع من

> (۱) أصول الكافي ۲: ۳۰۸-۳۲. (۲) بحار الأنوار۱٤: ٤٧٢. (۳) المحاسن للبرقي: ۱۰ح-۳. (2) الخصل للصنوق: ۲۱۲.

٢٩٠ ...... اثر الرسول المعطفى على أن التحوين الحضاري كيان الإنسان، فالانتساب القومي لا يعني معياراً مهماً للى النبي على يزن به الأفراد، وفي هذا يقول على التلك حين سأله الأصبخ بن نباتة عن سلمان الفارسي على : ما أقول في رجل خلق من طينتنا، وروحه مقرونة بروحنا، خصة الفارسي على ، من العلوم بأولها وآخرها وظاهرها وباطنها وسرّها وعلانيتها، ولقد حضرت رسول الله على وسلمان بين يديم، فلخل أعرابي فنحاه عن مكانه وجلس فيه، فغضب رسول الله يتلك حتى درّ العرق بين عينيه واحرّتا عيناه، ثم قدل: يا أعرابي أتنحي رجلاً ما حضرني جير ثيل إلا أمرني عن ربي عزّوجل أن أقرئه السلام! يا أعرابي، إن سلمان مني، من جفاه فقد جفاني، ومن آذاه فقد أن أقرئه السلام! يا أعرابي، إن سلمان مني، من جفاه فقد جفاني، ومن آذاه فقد مسلمان، فيان الله تبارك وتعالى في السماء ويحبه رسوله في والانساب وفصل الله تبارك وتعالى ومن أذاه فقد الماني ومن أذاه فقد والاتي معن المادي المادين ومن قربه فقد قربني، يا أعرابي لا تعلمان في مسلمان، فيان الله تبارك وتعالى قد أصرني ما يا أطلعه على علم البلايا والمايا والانساب وفصل الحطاب".

ويـتحدَّث الشـيخ المفـيد عـن جمع من الصحابة كانوا بين يدي الصادق الطَّيَّلاً وفيهم أبو بصير فقل بعضهم: إنَّ سلمان كان مجوسيًا ثمَّ أسلم،\_عندها\_ اسـتوى أبو عبد الله الطَيَّلاً جالساً مغضباً وقل: يا أبا بصير، جعله الله علويًا بعد أن كان مجوسيًا، وقرشيًا بعد أن كان فارسيًّا".

وفي هـذا الخبر إيماء إلى أنَّ العرق والقومية والانتساب الإقليمي لا يمكن أن يكون ميزاناً ثابتاً تقف عنده النفوس البشرية فلا تتحرك، وكأنّها صُبَّت في هـذه القوالـب فـلا تـتخلص منها، فالصادق الظَّنَة حرَّك قوميته ونسبه مع تحرَّك عقيدته ودينه وتبدّله باتجله الانتساب الكبير وهو الإسلام والنبيَّ محمد يَقِلْهُ.

وبمما يمروى في هذا أنَّ سلمان على كان جالساً مع نفرٍ من قريش في

- (١) الاختصاص للمفيد: ٢٢١.
  - (۲) الاختصاص: ۳٤۱.

وروي أنَّـه وقـع بـين ســلمان إلله وبـين رجـل كـلام وخصومة، فقل له الرجل: من أنت يا سلمان؟

فقـل سـلمان: أمّـا أوّلـي وأوّلـك فنطفة قذرة، أمّا آخري وآخرك فجيفة منتـنة، فـإذا كـان يـوم القيامة ووضعت الموازين، فمن ثقل ميزانه فهو الكريم، ومن خفٌّ ميزانه فهو اللئيم<sup>(۳)</sup>.

وفي خبر قبل منصور بذرج: قلت للصادق اللغة: ما أكثر ما أسمع منك سبيّلي ذكر سلمان الفارسي! فقل: لا تقل سلمان الفارسي ولكن قل: سلمان المحمدي، أتبدري منا كبثرة ذكبري له؟ قلت:لا، قل: لثلاث خلال، إحداها إيثاره هوى أمير المؤمنين الطّيّلة على هوى نفسه، والثانية حبّه الفقراء واختياره إيّاهم على أهل الثروة والعدد، والثالثة حبّه للعلم والعلماء.

إنَّ سلمان كان عبداً صلحاً حنيفاً مسلماً وما كان من المشركين".

وقــد كــان ســلمان ﴾ مستوعباً وواعيا لانتسابه الجديد فكان إذا قيل له: من أنت؟ يقول: أنا سلمان ابن الإسلام، أنا من بني آدم<sup>(٤)</sup>.

- (۱) روضة الكافي۸: ۱۸۱ح۲۰۳.
  - (٢) أمالي الصدوق: ٤٨٩ -٧.
    - (٣) بحار الأنوار٢٢: ٣٢٧.
- (٤) ينظر بحار الأنوار٢٢: ٣٨٩ وشرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد١٨: ٣٤.

٢٩٢ ...... اثر الرسول المصطفى على في التكوين الحضاري و ٢٩٢ وقد كان سلمان (مندمجاً ومتفاعلاً مع الإسلام بشكل لا يمكن تجاهله حتى أنَّ النبيَّ النبيَّ الله سلمان.

وروت عائشة أنّه كان لسلمان مجلس من رسول الله ينفرد به الليل حـتَّى كان يغلبنا على رسول الله الأ<sup>(۱)</sup>قلا يمكن تصنيف سلمان الى ووضعه في الخانسات والصفوف الأعمية والقومية والإقليمية إلّا أن تقول كان إنساناً محمدياً إسلامياً علوياً قرشياً، وكما وصفه الصادق المكلاً.

فستجريده مسن هويسته القديمـة ضرورة تاريخية وعلمية ومنحه هوية عللية أقرب إلى حقائق التاريخ تبدو واردة.

وقيد قل عليَّ الظَّنَا لمن سأله عَن سلمان: بخ بخ، سلمان منَّا أهل البيت، ومن لكم بمثل لُقمان الحكيما،<sup>(0</sup>وقل عليَّ الظَّنَا فيه أيضاً: عُلَّم الأوَّل والآخر، بحرلاينزف، هو منَّا أهل البيت<sup>(0</sup>.

وهـناك من يعتقد بأنّ سلمان كان مؤمنا بالرسول ﷺ قبل الوصول إليه، وقيل بأنّه وصل إليه ﷺ قبل البعثة وآمن به<sup>(ن)</sup>.

وينسب لأبي هريرة قوله: كان سلمان صاحب الكتابين، يعنى الإنجيل والفرقان<sup>(0)</sup>.

وهذا يعني الإدراك والتسلط على الثقافة المسيحية والإسلامية. لأنَّ سني عمره الطويلة كانت كافية لإدراك العصر المسيحي والإسلامي

- (١) بحار الأنوار٢٢: ٣٩٠.
- (٢) بحار الأنوار ١٠: ١٢٣.
- (٣) الاستيعاب في معرفة الأصحاب٢: ٥٩.
  - (٤) بحار الأنوارة؟: ٢٣٤.
- (0) الاستيعاب في معرفة الأصحاب٢: ٥٩.

وكانـت النهضـة الإسـلامية الـتي قدحها المنورون من العلماء في القرن التاسـع عشـر المـيلادي قـد اندمجـت مـع النهضـة القومـية والفكـر القومـي لاعتـبارات سياسـية أملـتها ظـروف الـبلدان العربـية والإمــلامية الـتي تدين غالبيتها بالإسلام... .

وقد كانت فكرة الجلمعة الإسلامية التي استحوذت على اهتمام السلطان عـبد الحميد الثاني ذات هدف سياسي هو استقطاب الرأي العام الإسلامي إلى جانبه في محاربة خصومه السياسيين في الأقطار الغربية<sup>(1)</sup>.

فكانت الهوية الدينية تعبر بالضرورة عن مجموعة قوميات ذائبة في بوتقة إسلامية تضم العرب والأكراد والترك والفرس وغيرهم ممّا أفزع الدول الكبرى في تلك الحقبة الزمنية لذا أخذت تفكر بإسقاط هذه الدولة وتفتيتها وكانت عبارة الرجل المريض تعبيراً عن حس استعماري يخطط لاستلاب ميراث هذا الرجل الذي يحتضر، ولذا صار التأكيد على مفهوم الإقليم والقطر بدلاً من المفاهيم التي كانت تفرض نفسها في السياسة العامة للدول الإسلامية والتي كانت تحظى بقبول معظم رجل الدين، على رغم السياسة الطائفية المنحازة لمذهب ديني معين، مقابل المذاهب الدينية الأخرى، فأقاليم الدولة العثمانية كانت تتوزع على المذاهب الدينية الأخرى، فأقاليم الدولة إلى أنَّ علماء الدين كانوا يتفاعلون مع الدولة العثمانية باعتبار أن الخليفة أو إلى أنَّ علماء الدين كانوا يتفاعلون مع الدولة العثمانية باعتبار أن الخليفة أو السلطان العثماني هو مسلم لا يعارض شعارات المسلمين ومعتقداتهم

(١) اليهود والدولة العثمانية: ٤٥٨.

٢٩٤ ...... الدينية (١) . الدينية (١) .

ف الأجواء النفسية والثقافية لكافة المسلمين لم تتعرض لما يعكر صفوها آنذاك، ولكن تغيير المناخ السياسي للشرق الإسلامي بدأ يظهر في الأفق يقول برناردلويس: وأوّل هذه التغييرات هو الانحلال السياسي الذي أدّى إلى تفتيت المنطقة وتجزئتها، والأهم من ذلك أنّه لم يكن هناك خلاف على مشروعية الحكم، فالسلطان هو الحاكم بلا منازع لأنّه عاهل لآخر خلافة إسلامية تضم جميع مسلمي العالم تقربياً، ثمّ عزل السلطان وهدمت الخلافة، وقام مقامه عدد من الملوك والرؤساء والديكتاتوريين الذين دبّروا لمدة معيّنة أمورهم وربحوا تصفيق وتأييد شعوبهم، ولكنهم لم يكونوا أبداً موضع الرضى التام والقبول الطبيعي والولاء الأكيد المني كمان ممنوحاً لحكومة السلطان الشرعية، وهذا وهذا الطبيعي والولاء الأكيد المناطان غير محتاج للضغط والعنف والإرهاب، أو العوغانية السياسية في الحكم... وبضياع الشرعية والولاء خسر أهل الشرق الأوسط هويتهم الواحدة القديمة «الهوية الإسلامية»".

وهـذا الطـلاق الـذي شــهدته سياسة الشرق مع الغطاء الديني الظاهري الـذي كانـت تمثله تركيا انعكس في فلسفة ونظريات الفكر السياسي للبلدان الإسلامية، يقول البلحث أحمد محمد عبد الرازق:

وربَّما كانت الظروف التاريخية التي أعقبت سقوط الخلافة العثمانية في تركيا على يد كمل أتاتورك وإقامة النظام العلماني المتطرف فيها، لعبت دوراً

(١) ففي العراق مثلاً كان الوالي العثماني يزور العتبات المقدّسة لطائفة الشيعة الإمامية، ونقل عن الخليفة العثماني سليمان القانوني، أنّه زار مرقد عليّ الظلافي في إحدى جولاته في ممالك الدولة العثمانية، وترجل من مركبه على مسافة أربعة فراسخ لما رأى قبّة عليّ الظلا تعظيماً لها. ينظر جعفر آل محبوبة، ماضي النجف وحاضرها : ٢٢٠.

النبيُّ والحضارة والحسَّ القومي والدولة القومية ..... ۲.... أساسياً في أفكار على عبد الرازق في نفي الارتباط بين الرسالة والحكم، إذ تطلُّع الكمثير لملء هذا الفراغ الذي نجم عن إلغاء الخلافة العثمانية، وكان في مقدَّمة المتطلعين لملء همذا الفراغ أحمد فواد ومن ثم فإنَّ كتاب «الإسلام وأصول الحكم» لم يكس بحدثاً أكاديمياً من أبحاث السياسة أو علم الكلام عند المفكِّرين والمـثقفين المسـلمين، وإنَّما كان بالدرجة الأولى وقبل كلَّ شيء جهداً سياسياً في معركة سياسية حامية بل ضارية وقائمة على قدم وساق، كما كانت تحدّيباً لملك يمليك كبلّ القوى والإمكانيات، وفوق كلّ ذلك كان أحد العوامل الـتي أفسدت على الاستعمار البريطاني في مصر والشرق العربي الاستفادة من لعببة الخلافة هـذه، ثـمَّ يـتحدَّث عـن المفهـوم القومي الذي برزعقب سقوط واندحار مفهوم الخلافة الإسلامية: لقدجاء مفهوم القومية الإقلمية التي ترتكز عملى حبَّ الوطن بمفهومه المحلِّي الضيَّق والولاء له من خلال اتصل المثقفين العرب بالثقافة الغربية، ولعلَّ أوَّل من دعا إلى مفهوم الوطنية القومية في مصر هـو الشـيخ رفاعـة رافع الطهطاوي في كتابه مناهج الألباب المصرية في مباهج الأداب العصرية، وقسد تأثير في ذلسك بالمثقافة الأوربسية محساولاً بنحو ما مزج الأفكار الإسلامية بالقيم الغربية.

ولكن القومية المصرية لدى الطهطاوي لا تنخذ شكلاً علمانياً، بل إنَّ المفكَّر المسلم يحاول أن يجد سنداً من التعاليم الإسلامية التي تدعو إلى حبَّ الوطن والـولاء له، فلـيس لـدى الطهطاوي تـناقض بين الوطنية بمعنى حبَّ الوطن والعمل له وبـين الإسـلام عقـيلة الأمّـة وأسـاس وعـيها الحضاري، فالرابطة الدينية لا تتناقض عنده مع الرابطة القومية<sup>(1)</sup>.

وهــذا الـتوجه الفكـري قــد سرى لعقود كثيرة في فلسفة الفكر القومي لدى المسلمين، فانحازت مع القوى الإسلامية بشكل عفوي.

 <sup>(</sup>١) فلسفة المشروع الحضاري بين الإحياء الإسلامي والتحديث الغربي٢: ٢٤٢و٢٥٢.

٢٩٦ ..... أثر الرسول المصطفى عَلَيْهُ في التكوين الحضاري يقول أركون:

وهـذا الشـيء يفسّـر لـنا كـيف أنَّ الأيديولوجيا الناصرية كانت تحارب الإخـوان المسـلمين وتحـبَّذ في الوقت ذاته الشروط النفسية والثقافية لتوسعهم وانتشارهم.

وفي الواقع أنّه على الرغم من توجهها العلماني فإنَّ الناصرية كانت تهتم بنفس الموضوعات الأساسية والمحورية المشتركة لدى الحركات الإسلاموية كافة وتعطيها الأولوية والامتياز، وتتمثل هذه الموضوعات بالنزعة المضوية والتركيز على العصر الذهبي والوحدة العربية وعظمة العرب ومعاداة الإمبريالية والصهيونية والعدالة الاجتماعية، ونحن نجد الظاهرة نفسها لدى الجزائر الاشتراكية والنظام الملكي للحسن الثاني<sup>(1)</sup>

ومجمـل الحـركات القومـية كانـت تقـع في مسالك ضيّقة لا تستطيع أن تـتعامل مـع معطـيات الـتحوّل العـالمي وحراك الفكر البشري الذي حمل آفاقاً واسعةٌ وجديدة للتعبير عن آمل الشعوب وتطلعاتها.

ولذلك فشلت الاتجاهات القومية في أن تلج حلبات الصراع العالمي والاستراتيجي وفشلت في التحليل والمنهج والرؤية العالمية الكاملة؛ فلذلك بدأت تحركات البلدان الاشتراكية في عقود القرن العشرين لتسدَّ الفراغ النظري والفلسفي لدى الدول التي رفعت الشعارات القومية.

وعلى العموم كان القوميون قد حصروا عقائدهم داخل حدود جغرافية ضيقة انتهت بهم إلى العزلة والضمور السياسي.

وفي الواقــع قــد فشل الاتجله القومي في عكس المشاكل والمعانة التي كان يعيشــها الجــتمع المحلــي... وحين قرر الوحدويون والقوميون أن يرفعوا شعارهم

عمد أركون، الفكر الإسلامي، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء ١٦٠.

إنَّ الدين الإسلامي يحترم الهوية القومية ويحفظ خصوصيات الإنسان الجغرافية واللسانية، فالـنبي علم لم يصادر لغة في زمانه حتى اللهجات المنبئقة عن القومية الواحلة، بل كانت لديه محترمة، فكان تلك يخاطب هذه القبائل بلهجاتها، وما علم القراءات القرآنية إلَّا مظهر من مظاهر الاحترام القومي، فلم تصادر لهجاتهم ولم يكرهوا حتى في رواية الحديث النبوي على لهجة قريش التي كانت اللهجة الرسمية للشريعة الإسلامية آنذاك، وبصفته تلك رئيس الحكومة الإسلامية في حينها لم يصلر النبي علي أمراً بتوحيد اللهجات أو اللغات التي امتلات بها جزيرة العرب.

ولكن الهوية الجديدة، أو قسل القومية الجديدة الستي طرحها الدين الإسلامي همي الهوية المحمدية، وهي أعلى درجة وأشرف مرتبة يصلها الإنسان، وله تُعزى وتنسب كلّ الأمم والشعوب وإلى اليوم، فهو فوق كل انتساب وكلّ عصبية ويجمع لشرف عصبته ودعوته كلّ إنسان فيقول تلله: أنا مولى من لا مولى له أنا مولى كلّ مسلم، عربيّها وعجميّها<sup>(()</sup>.

وكانست دعـوة السنبيَّ ﷺ وخطاباتــه ذات آفاق أممية عالمية تجاوزت زمانها

معاني الأخبار للصدوق: ٤٠٥، بحار الأنوار٦٧: ١٦٩. مشيراً إلى مفهوم الأمة لذا كان الضمير مؤنثاً.

٢٩٨ ...... الموادية المحمد المعالم علم المعالم علم المعالم علم المحمد المعالي المحمد المعالي والمعالي المعالي والمعالي المعالي والمعالي والمعالي والمعالي المعالي المعالي والمعالي المعالي والمعالي المعالي المعالي المعالي والمعالي المعالي المعالي والمعالي المعالي والمعالي المعالي والمعالي المعالي والمعالي المعالي المعالي والمعالي المعالي والمعالي المعالي والمعالي والمعالي المعالي والمعالي والم والمعالي معالي والمعالي معالي والمعالي والمعا

وفي خبر آخر يتحدث صلَّى الله عليه وآله عن عللية دعوته فيقول يَلْقَدْ جعلني رمسول الرحة ورمسول التوبة، ورمول الملاحم والمقفَّى، قفيَّت النبيين جاعة، وأنا القيَّم الكامل الجامع، ومنَّ عليَّ ربَّي وقل: يا محمد قد أرسلت كلَّ رمسول إلى أمَّته بلسانها وأرمسلتك إلى كلَّ أحر وأسود من خلقي، ونصرتك بالرعبُّ الذي لم أنصربه أحداً، وأحللت لك الغنيمة، ولم تحلَّ لأحدٍ قبلك، وأعطيت لك ولامَّتك كنزاً من كنوز عرشي فاتحة الكتاب وخاتمة سورة البقرة وجعلت لك ولامَتك الأرض كلَّها مسجداً وترابها طهورا، وأعطيت لك ولأمتك التكبير، وقرنت ذكرك بذكري حتَّى لا يذكرني أحدً من أمَتك إلَّا ذكرك مع ذكري، طوبى لك يا محمد ولامَتك".

والملاحظ أنَّ خطاب الأنبياء كان ذا طابع خاص يمكن تسميته مجازاً بطابع قومي، ويبدو أنَّ وضع المبلدئ السماوية في متناول الآفاق القومية للأنبياء كان واضحاً من ظاهر النصوص القرآنية كما في قوله تعالى: **فواذ قَالَ مُوسَى لَقَوْمِه** كما قَوْمِ إِنَّكُ حُظْلَنْتُ حُأَنْفُسَكُ حُواتَكَان كُمُ الْعَجْلَ فَتُوبُوا إِلَى مَامَ عَكُ حُفَاقَتْلُواً أَنْفُسَكُ حُذَ<del>اكَ حُطَيْمٌ لَكُ حُو</del>َالَةُ مَامَ عَكَمُ مُعَكَمَ مُعَالي عَلَيْكُمُ مُعَكَمَ مُوالَقًا ال

- (۱) صحيح مسلماً: ۲۷۰ ح۲۱۰ كتاب المسلجد.
- (٢) الخصل للصدوق: ٤٣٥، ونحوه في مسند أحد؟ ٢٠٤.

| 799 | احسَّ القومي والدولة القومية | لنبي والحضارة والحس القو |  |
|-----|------------------------------|--------------------------|--|
|     |                              | يسريه ".                 |  |

وكما في قوله تعالى محدّثاً عن قوم إبواهيمالطيخ: ﴿ وَحَبَّاجَهُ قَوْمُهُ قَالَ أَتْحَاجُوْنِي في الله وَقَدْ هَدَانِ وَلاَ أَخَافُ مَا تُشْرِكُونَ بِهِ إِلاَ أَن يَشَاء مَرَبِي شَيْئاً وَسَعَ مَرَبِي كُلْشَيْ عَلْمَا أَفَلَا تَنَذَكَرُهُنَهُ \*\*

وكما في قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ أَمْ سَلْنَا نُوْحَا إَلَى قَوْمِهِ فَقَالَ مَا قَوْمِ اعْبُدُواْ اللَّهُ مَا لَحَكُم مِنْ إِلَهِ غَيْرَةُ إِنِّي أَخَافُ عَلَيْكُ مُ عَذَابَ يَوْمِ عَظِيمَهِ <sup>(7)</sup>. وكما في قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّهُ لَذِكْ وَلِقُوْمِكَ وَمَعَوْفَ تُسْأَلُونَهُ <sup>(1)</sup>.

وغيرهــا مــن الآيات الدالة على ذلك، ولا شكَّ بأنَّه كان معظم البلحثين يعتقد

حيـثما حـلُّ الإسـلام حـلُّ معه الشعور بدور العرب الخاصّ في التاريخ، فالـنبي ﷺ كـان عربـياً، والقـرآن نـزل باللغـة العربية، وحتّى البدو والأعراب كانوا من مادة الإسلام، أي وسائله البشرية لفتح العالم.

وقــد اســتمرَّ وعـي العـرب القومي هذا، لا بل ازداد بفضل العناية التي كان السلاطين العثمانيون يحيطون بها المدارس السنّية والشرع.

لكـن هذا الوعي لم يتجلَّ في النزعة نحو وجود سياسي منفصل، بل ظهر في الاعـتزاز باللغة والثقافة والأجداد وفي الشعور بالمسؤلية نحو الإسلام، وعلى

- (١) البقرة: ٥٤.
- (۲) الأنعام: ۸۰
- (٣) الأعراف: ٥٩.
- (٤) الزخرف: ٤٤.

٣٠٠ ...... ٢٠٠ ...... أثر الرسول المعطفى تمالي في التكوين الحضاري هذا الشكل ترزعمه ونطبق باسمه العبلماء المحليون، وبوجه أعم العائلات الكبرى في مدن الولايات، تلك العائلات التي صانت تقاليد الدراسة الدينية، واللغة العربية وعلومها، وذكريات ما قام به العرب في سبيل الإسلام<sup>(1)</sup>.

ولم يعارض المفكرون الإسلاميون المتوجهات الوطنية والقومية التي برزت في البلدان الإسلامية في القرن العشرين، حيث كان المسلمون يستمعون ويقرأون آراء كثير من مفكريهم الذين أدلوا برأيهم في مسألة مهمة تهم المستقبل الحضاري والاجتماعي والسياسي لبلدانهم، وقد كان بعضهم يرى أنَّ القومية والوطنية منمومتان إذا أدَّتا إلى تفرقة الأمّة، ومع هذا فإنّه يعتبر أنَّ بعض الأنبياء كانت لهم أهداف قومية أيضاً<sup>(1)</sup>، حيث يصف باحث معاصر رسالات الأنبياء السابقين بالقول:

رسالتهم كانت محصورة بإنقاد طائفة أو قوم معينين، وليس إصلاح كلّ البشر، كما يعتقد أيضاً أنَّ الإسلام لم يأت لنفي الأقوام، بل جاء لإعطاء القوميات هوية أوسع وأكبر<sup>m</sup>.

وإلـتفلت الإنسـان إلى ماضـيه وأجـداده لا يُعـدَّ جـرماً كبيراً وإثماً ينبغي التخلّص منه، بل يكون افتخاراً وزهواً للإنسان وخاصة حينما يكون الانتساب إلى النـبوَّة والتوحـيد، ولكـن جهل الإنسان وشقام جعله يحن إلى أسياد الجهل والشرك

فانبثقت أطروحة التغني بالأمجاد والعزف على الماضي التراثي العرقي

- (١) ينظر الفكر العربي في عصر النهضة: ٤٣.
   (٢) استناداً لقول النبي تقلية: أعطيت خساً لم يُعطهنُ أحدً قبلي، كان كلّ نبي يُبعث إلى قومه خاصّة وبعثت إلى كمل أخمر وأسود روى الخبر مسلم في صحيحها: ٢٧-٢٥ كتاب المساجد.
- (٣) محمد رضا وصفي الفكر الإسلامي المعاصر في إيران دار الجديد بيروت ط الأولى: ١٦١.

> أنا النبي لا كلب أنا ابن عبد المطلب وإنما اقتصر على جدّه عبد المطلب الذي رَبَّله. وانتسب النبي عَلَي إلى عدنان وقل: كلب النسابون<sup>(7)</sup>.

ولكن النبي تقليلا وضع لعلى الظلام نسباً يفتخر به هو النسب الجهادي التوحيدي تقول الرواية: أنَّ رجلاً فاخر علياً الظلام فقل له رسول الله تقلله: يا علي فاخر أهل الشرق والغرب والعرب والعجم، فأنت أقربهم نسباً، وأبر عملك رسول الله وأكرمهم نفساً، وأعلاهم رفعةً وأكرمهم وللاً، وأكرمهم أخلً وأكرمهم عملًه وأعظمهم حلماً، وأقلمهم سلماً وأكثرهم علماً، وأكرمهم عزاً في نفسك ومالكه وأنت أقراهم لكتاب الله عزَّوجل وأعلاهم نسباً، وأشجعهم في نفسك ومالكه وأنت أقراهم لكتاب الله عزَّوجل وأعلاهم نسباً، وأشجعهم وأحسنهم خلفاً، وأصدقهم للما في في الدنياء وأشلكهم جهاداً، وأحسنهم خلفاً، وأصدقهم لساناً، وأحبتهم إلى الله وإليًّ، وستبقى بعدي ثلاثين وأحسنهم خلفاً، وأصدقهم لساناً، وأحبتهم إلى الله وإليًّ، وستبقى بعدي ثلاثين ما تعبد الله، وتصبر على ظلم قريش لكه ثمَّ تجاهد في سبيل الله إذا وجلت أعواناً، تقاتل على تأويل القرآن كما قاتلت على تنزيله، ثمَّ تُقتل شهيداً أعواناً، تقاتل على تأويل القرآن كما قاتلت على تنزيله، ثمَّ تُقتل شهيداً أعواناً، تقاتل على تأويل القرآن كما قاتلت على تنزيله، ثمَّ تُقتل شهيداً أعواناً من الله يا علي إلى على قاتل ناقة صالح في البغضاء لله أعواناً والبعد من الله يا علي إلى مغلوب مغصوبه تصبر على الأذى في اله إلى اله إذا وجلت

- (۱) الكافي ۲: ۲۲۹-مه.
- (٢) الاشتقاق لابن دريد: ٢٢، طبقات ابن سعدا: ٢٤.

٣٠٢ ------ المسلمين عليه في التكوين الحضاري المسلم عليه في التكوين الحضاري وفي محتسبة في التكوين الحضاري وفي محتسبة أجرك غير ضائم، فجزاك الله عن الإسلام خيراً (''.

وقد رويت أحاديث في فضل العرب، فسّرها الأئمة المعصومون بأساس ولائي واعتقادي، ومن ذلك قول النبي يَتَلَيُّ لا تسبّوا قريشاً ولا تُبغضوا العرب<sup>(\*\*)</sup>، فسّر بانهم الأئمة الثي<sup>\*\*\*</sup>وما جاء في خبر الصادق التَّلَيُّ: نحن قريش وشيعتنا العرب وعدوّنا العجم<sup>(\*)</sup>فسّره العلامة المجلسي بالقول: العرب المدوح من كان من شيعتهم وإن كان عجماً، والعجم المذموم من كان عدواً لهم وإن كان عرباً<sup>(\*)</sup>.

وقد وصلت إلينا أخبار تفيد بأنَّ بعض القوميات والمدن والأعراق قد دخلت في قوائم الجمعات المذمومة أو تبدو وكأنها مؤهلة أو تحمل استعداداً ذاتياً للإشم والعدوان، وإنَّ كان من المسلَّم بأن مثل هذه الأخبار لا يمكن التسليم بصحتها بالكامل، لأنَّ مهمة الأنبياء والأوصياء ليس تقطيع أوصل الجمعات البشرية ووضع أمّة دون أخرى في درجة النجاح والسقوط الاجتماعي، أو الغضَّ من هذه الأمة أو تلك، كما أنَّ العدالة الإلهية لم تمنع فرص الهداية والصلاح عن أمّة دون أخرى.

وحقائق العلم تذهب إلى أنَّ الخصائص البشرية هي واحدة تنتهى إلى آدم أصل البشر ووالدهم، يقول النبي عظم: إنّكم من آدم وآدم من طين<sup>(١)</sup>وفي خبر يقول عظم: الناس كلَّهم أبيضهم وأسودهم وقرشيهم وعربيهم وعجميهم

- (١) بحار الأنوار٢٩: ٤٢٦.
- (٢) علل الشرائع: ٣٩٣-٤.
  - (٣) بحار الأنوار٦٧: ١٧٦.
- (٤) معاني الأخبار: ٤٠٤-٢٧.
  - (٥) بحار الأنوار ١٧: ١٧١.
- (٦) الزهد للأهوازي ٥٦ ح١٥٠.

النبيّ والحضارة والحسّ القومي والدولة القومية ...... ٣٠٢ مسن آدم<sup>(١)</sup>، فمــا يعــني هذا الفاصل المفترض الذي نجده في بعض النصوص التي تُنسب إلى النبيّ والأئمة المعصومين عليهم أفضل الصلاة والسلام.

وإذا كانت بعض النصوص عالية في إسنادها فمن المكن أن تحمل هذه عـلى مـرحلة ما قبل الهداية، أو حين تختار الشرك وتقاوم دعوة الحق فإنّها تُترك ومـا تحمل من بذور الشر، أمّا حين تقبل الهداية والصلاح فإنَّ هذه الأمم تنفتح لها أبواب الخير وتبدع في مسارها الاجتماعي والحضاري.

وأمًا الحديث عن البلدان والأمصار فهو حديث يماثل بحث القوميات فما يُنسب إلى النبي يَمَلَيُ من الحديث والقول بأنّ بعضهم يروي عن النبي يَمَلَيُه بأنّه قل: انتحوا مصر ولا تطلبوا المكث فيها<sup>(٢)</sup>يجعلنا نتساعل أليس يوسف الصديق المَمَلَيُة قـد مكث في مصر ما شاء الله له المكث حتّى انتقل إلى جوار ربّه ولم يترك هـذه الأرض، أو لـيس أنّه دعا أباه يعقوب المَمَلَيَّة للبقاء والعيش في مصر وهو نبيَّ كـامل معصوم، أو لم تكـن إقامة موسى المَمَلَيَّة وهو من أولي العزم إقامة طويلة في أرض مصر.

وهــناك أخــبار أخــر تخـصٌ مدنــاً وبلدانــاً أخرى غير مصر ومن ذلك ممّا يُنسـب إلى الــنبي ﷺ قوـله: لا تساكنوا الخوز، ولا تزوّجوا إليهم، فإنَّ لهم عرقاً يدعوهم إلى غير الوفله<sup>(٣</sup>.

ونُسب إلى عليَّ الطّيْنَ قوله: إنَّ أهل أصفهان لا يكون فيهم خمس خصل: السخاوة والشجاعة والأمانية والغيرة وحبَّنا أهل البيت<sup>(i)</sup>، وغير ذلك من نصوص وأخبار أشار لها الشيخ المجلسي في باب الممدوح من البلدان والمذموم

- (۱) فروع الكافيه: ۳٤٠.
- (٢) قصص الأنبياء للراوندي: ١٨٦-٢٣٦.
  - (٣) بحار الأنوار ٧٤: ١٩٣ وج٢٧: ١٧٤.
    - ٤) الخرائج والجرائح٢: ٥٤٥-٧.

٢٠٤ مسمع عليه في التكوين الحضاري ٢٠٤ منها ضمن عليه في التكوين الحضاري منها ضمن موسوعة بحار الأنوار الجامعة للرر أخبار الأئمة الأطهار.

وقد علّـق العلامة المجلسي رحمه الله على مثل هذه الأخبار بالقول: يمكن أن تتـبلُّل أحـوال هـذه الـبلاد بلخـتلاف الأزمنة، ويكون ما ذكر حالهم في ذلك الزمان<sup>(1)</sup>.

في حين أنَّ النصوص القرآنية لم تشر إلى قومية معيَّنة بوصف سلبي، فلم نجـد هـذه الإشـارات كمـا نلمسـها في نصوص الحديث، وما نجده من إشارات نـاقدة هـي وصف حالة جاهلية أو مرحلة عامة من مراحل التفكير البشري أو الموقـف تجـاه الأديـان والأنبـياء والرسـالات السماوية، حيث تجد ذلك واضحاً بالنسبة لأعراب الجاهلية كما في قوله تعالى: **﴿ الأَخْرَابُ أَشَدُ حَكْمُ مُوَيَّاً قَامُ**<sup>(1)</sup>

فالكتاب حين يتحدَّث عن سنَّة لدى العرب لم يتحدث عنهم بصفتهم عرباً وإنَّما تحدَّث عنهم بصفتهم أعراباً، والأعراب تعني في مفهوم الإسلام الجهل والتخلف والبداوة والبعد عن التحضر والفهم، ولا يعني المس بالأصل والجدد والقبيلة والأرومة، فالمساس بالعرب كقومية يعني المساس بأشرف الخلق محمد يتلك الذي ينتسب إلى هذه القومية، وهو النموذج الكامل الذي تتأسى به الأمم والشعوب، فكيف تكون أمَّة عظيمة أنجبت خير الخلق وأكرمهم ذات ملامح سلبية وميول عدوانية!

وحين يتحدّث القرآن عن أمم لا يتحدّث عن أصول هذه الأمم وأعراقها وإنّما يتحدّث عن ضلالها وإعراضها وبعدها عن الطريق المستقيم، فلا نجد إشارات إلى الأصول الفارسية أو الرومية أو العربية أو السلافية، أو غيرها من الأصول والأعراق البشرية.

(1) بحار الأنوار ٢٠٧.

(٢) التوبة: ٩٧.

النبيُّ والحضارة والحسَّ القومي والدولة القومية ...... ٢٠٠٥

وقمد حظيمت بعمض البيوت وبعض الأماكن بأوصاف إيجابية تفتخر الجموع بالانتسباب لهما، وقبد يكون وصف اجتماعي أو سياسي باعث اعتزاز وافستخار، يتمنى الإنسبان لسو حاز هذا الوصف أو ذاك أو يكون هنالك كيان وصرح حضاري يُنسب له الشخص فتتطلع له الأفئدة والعيون، ومهما تكن الجماعة أو الفئة التي يُنسب لها فإنَّها لا تجاوز الكيان الخاصَّ بالمؤمن، فالمؤمن نسيج وحده، ومستودع الافتخار، وموضع الرحمة، فإذا كان المفتخرون يعتزُّون بالانتساب إلى كيان خاص واحد، فإنَّ المؤمن ينتسب إلى كلِّ الكيانات ويتشعَّب انتسبابه ويستحدد عملي ضوء همذه المدلالات، وإلى همذا التنوع والتعدد أشار الصادق التلكة فيقول معرَّفاً بكماله: المؤمن علوي لأنَّه علا في المعرفة، والمؤمن هاشمي لأنَّه هشم الضلاله، والمؤمن قرشي لأنَّه أقرَّ بالشيء المُلْخوذ عنا، والمؤمن عجمي لأنَّه استعجم عليه أبواب الشرَّ، والمؤمن عربي لأنَّ نبيَّه عليه عربي وكتابه المنزل عربى والمؤمن نبطي لأنه استنبط العلم، والمؤمن مهاجري لأنَّه هجر السيات، والمؤمن أنصاري لأنَّه نصر رسول الله وأهل بيت رسول الله، والمؤمسن مجساهد لأنَّه يجاهد أعداء الله عز وجلَّ في دولة الباطل بالتقيَّة وفي دولة الحق بالسيف".

قــل المجلسي رحمه الله: كــأنَّ المقصود من هذه الرواية أنَّ مناط الشرف والفضـل والكـرامة الإيــان والــتقوى والعمل الصالح، فإذا انضمَّت إليه سائر الجهـات كانــت أحسـن وأشرف، وإن افترقتا فصاحب الإيمان والتقوى أشرف، وبالكرامة أحرى....

(۱) علل الشرايع: ٤٦٧.

٣٠٦ ------ وقل أيضاً: إنَّ المؤمن لشرفه وكماله يمكن أن يطلق عليه كلَّ من هذه وقل أيضاً: إنَّ المؤمن لشرفه وكماله يمكن أن يطلق عليه كلَّ من هذه الألفاظ بوجه حسن.

وقــل أيضـاً: أو المعـنى أنَّه من أيَّ هذه الأصناف كان فإطلاقه عليه بوجه حسن يتضمَّن مدحاً عظيماً<sup>(1)</sup>.

(١) بحار الأنوار ٢٢: ١٧٢.

## مفهوم الدولة والحكومة والقانون

يلاحظ أنَّ الفكر القومي المذي تطرقنا له والذي ظهر في عقود القرن العشرين كان مسار فكر جديد في الطروحات والنظريات السياسية، بالنسبة لشرقنا المسلم، كما أنَّ الفكر القومي الذي برز في تلك الأزمنة والذي لقي ترحيباً وتأييداً في الأوساط السياسية الفتية تعرَّض للمدّ والجزر وفقاً للبيئة التي وُلد فيها.

ومن المؤكد أنَّ الفكر القومي لا يعني بالضرورة الدولة القومية التي أصبحت الشكل المهيمن للحكومة، والتي برزت في الغرب ككيان سياسي في القرن السابع عشر، وتحديداً مع مؤتمر وستفاليا ١٦٤٨م<sup>(۱)</sup>، فتلاه قيام تجارب سياسية متعددة بـدأت في الغـرب الأوربـي فنضـج مفهموم الدولة والحكومة بالصورة والرؤية الحديثة، فتكاملت مع مرور الزمان والتطوّر الحضاري.

ويظهر واضحاً لمدى التحقيق والبحث عند البلحث وغيره وجود فرق بين مفهومي الدولة والحكومة، فللحكومة الوكيل الأساسي عن الدولة، والقائم بتنفيذ الأمور اليومية المتعلَّقة بالدولة، والحكومات آليات قصيرة الأجل لإدارة الأهداف طويلة الأجل للدولة.

والحكومات المتتابعة في الدولة تمثَّل هذه الدولة، ولكنَّها ليست بديلاً لها.

ويُقـل في الدولة بوصفها معقلاً للسلطة، لذا لا يمكن لها أن تبقى خارج السياسة".

وتعرف الحكومة بأنَّهما الهيئة التنفيذية والإدارية العليا في الدولة،

دنظر هبة رؤوف عزّت، المرأة والعمل السياسي: ١٧٢.

 (٢) ينظر الجغرافيا السياسية لعالمنا المعاصر، بيتر تيلور، كولن فلنت، ترجمة عبد السلام رضوان، وإسحق عبيد: ٢٩٠و٣٠٠. ٣٠٨ ------- ٣٠٨ وحدة قانونية تتمتع بالشخصية الدولية، تتضمَّن وجود هيئة والدولية، تتضمَّن وجود هيئة الجماري والدولية، تتضمَّن وجود هيئة اجتماعية تباشر سلطات قانونية معيَّنة إزاء شعب مستقرَّ في إقليم معيَّن<sup>(۱)</sup>.

والدولة بنظر الإسلام ضرورة حضارية واجتماعية وإلى ذلك أشار النبي يتجل بقوله: السلطان ظل الله في الأرض يأوي إليه كل مظلوم من عباد<sup>m</sup>، وبلغت الضرورة للدولة والحكومة حدًا أن قل علي الظلا: سلطان ظلوم خير من فتن تدوم<sup>m</sup>.

لأنَّ الفراغ السياسي بغياب السلطة والدولة يؤدَّي إلى زعزعة القيم والاستقرار الاجتماعي والاقتصلي، فتعصف الأزمات والكوارث بالأمَّة وتهلَّدها، بـل تجعلها في دوامة فتن تمزَّق الكيان البشري، ولهذا قل عليَّ الظَّلاً: لابـدُّ للـناس من أمير بَرَّ أو فلجر يعمل في إمرته المؤمن، ويستمتع فيها الكافر، ويُبلِّغ الله فيها الأجل، ويُجمعٌ به الفي، ويُقاتل به العَدوَّ، وتأمَّنُ به السُبل، ويؤخذ به للضعيف من القوي، حتَّى يستريح بَرَّ، ويُستراحَ من فلجرِ<sup>(1)</sup>.

وهـذا الفهـم الحضـاري المبكّر لدور الدولة وتحديد وظيفتها الاجتماعية والسياسية عكسه لنا عليّ الظّنة بقوله لابن عبّاس حين دخل عليه وهو يخصف نعلـه قـائلاً الظّنة له: والله لهـي أحبُّ إليُّ من إمرتكم، إلّا أن أقيم حقّاً، أو ادفع باطلاً<sup>(0)</sup>.

وقد أشار القوآن الكريم إلى ضرورة الدولة للكيان البشري في قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ أَمْرْسَلْنَا مُسْلَنَا بِالْبَيْنَاتِ وَأَنْزَلْنَا مَتَهُمُ مُ الْحَكِمَاتِ وَالْمِيزَ إِنَ لِيَقُومُ النَّاسُ

- (١) عبد الواحد كرم، معجم المصطلحات القانونية: ٢٠١و٢٣١.
- (٢) بحار إلأنوار٧٥: ٣٥٤ وج ٢٢ ط بيروت، غوالي اللآلي١: ٢٩٣.
  - (٣) بحار الأنوار ٢٥٩ ٢٥٩.
  - ٤) نهج البلاغة: ٨٢ كلام رقم ٤٠.
    - (٥) نهج البلاغة: ٧١ خطبة ٢٢.

وهـذا مؤشر واضح عـلى أنَّ الأنبياء والذين كـانوا يحملـون مـبادئ ورسـالات كاملـة ومنهم أولو العزم، كُلَّفوا بتحقيق وتشكيل لبنات الحكومات والـدول، لأنَّ تنفـيذ القـانون وحمـل الـناس عـلى الخضوع للقوانين لا يتمّ إلَّا بـتوفر أجهـزة مـنظمة تراقب وضع اللوائح والشرائع وتسعى إلى بسط العدل والنظام في حياة الإنسان.

ولذلك اقـترن القـانون والتشـريع والدولـة بمفهـوم الديـن والشريعة السـماوية، فالحديـث عـن التشـريع والحكومة والقانون هو حديث عن الدين والسماء والنبوَّة بالضرورة.

ويستطيع الباحث أن يتملمس ذلك من النصوص الدينية، فقوله تعالى: (وَقَالَهُ مُنَبَّهُ مَانَ اللَّهَ قَدْ مَعْتُ كَمُ مَا لُوتَ مَلَكًا) <sup>(1)</sup>، يوحي بانً اختيار السلطة السيامية كان يجري وفق تقديرات وحسابات دينية، وما الدولة والحكومة إلما تدبير ديني سماوي، وقد اتسم التاريخ السياسي لبني إسرائيل بالطابع الديني، وممّا يروى في هذا أنَّ النبي تَنَا قُلْ: إنَّ بني إسرائيل كانت تسوسهم أنبياؤهم <sup>(1)</sup>.

وعند الحديث عن مفهوم الدولة والحكومة لابدُّ من الإشارة إلى القوانين والتشريعات التي توضع بين يدي الدولة والحكومة التي تتخذها منهج عمل لها.

وكانت سيرة الأنبياء توحي بأنّهم يقومون بعملية تقنين وتشريع، أو توصيل هنه القوانين والشرائع إن لم يقم بعضهم بعملية التشريع، أو بدور

- (۱) الحديد: ۲۵.
- (٢) البقرة: ٢٤٧.
- (۲) مسند أبي يعلى ج۱۱: ۷۰ خ۲۲۱۱.

٣٠ ..... ١٠ من توصيل وتقنين حسب متطلبات الأزمنة وحاجة الناس للشرائع مزدوج من توصيل وتقنين حسب متطلبات الأزمنة وحاجة الناس للشرائع والأنظمة، ويُفهم الدور التشريعي للأنبياء من الوصف الخاص الذي وصف به بعض الأنبياء بوصف «أولو العزم» فكل واحد من هؤلاء الأنبياء جاء بكتاب مدوّن وشريعة ومنهاج أوجبوا على الناس الأخذ بها<sup>(١)</sup>.

وقد وردت نصوص تحلّد وتفسّر هذه التسمية حيث روى سماعة أنّه سأل الصادق الطيخ عن هؤلاء، فقل الطيخ: هم نوح وإبراهيم وموسى وعيسى ومحمد عليهم أفضل الصلاة والسلام.

وقـد سـأله سماعـة عن علَّة هذه التسمية فقل الطَّقَة لأنَّ نوحاً الظَّقَة بُعث بكـتاب وشـريعة، وكـلَّ مـن جـاء بعـد نـوح الطَّقَة أخـذ بكتابه الطَّقَة وشريعته ومـنهاجه حتى جاء إبراهيم الطَقَة بالصحف وبعزيمة ترك كتاب نوح الطَقة، وكلَّ نبيَّ جاء بعد إبراهيم الطَقة أخذ بالصحف وبعزيمة ترك كتاب نوح الطَقة.

حتّى جـاء موسـى الظلام داعـياً إلى الأخـذ بالـتوراة. ثـمَّ جاء عيسى الظّيّلا بالإنجيل، وكلَّ نبيَّ جاء بعد عيسى الظّيّلا أخذ بشريعة عيسى الظّيّلا حتّى جاء محمد عظّية خاتماً هذه الشرائع والنظم<sup>(1)</sup>.

ويُفهم من هـذه الرواية سير التطوّر القانوني والتشريعي الذي كانت عليه الرسالات السماوية والانعطاف المرحلي لهـذه الـنظم والشرائع التي تلاحظ المستوى العقلي والمدني للـناس، فحيـثما تطوّر الإنسان وقفز قفزة حضـارية كانـت السـماء تقـنن وتشـرع لهـذه المرحلة، حتّى انتهت إلى مرحلة التكامل الحضاري والتشريعي للنبيّ محمد عليه خاتم المرسلين والمشرعين.

وتُعتـبر مـرحلة التقـنين والتشريع أعلى مستوى حضاري تبلغه الأمّة في

(١) ينظر بحار الأنوار ٦٨: ٢٢٦.

(٢) ينظر تفصيل الرواية في أصول الكافي٢: ١٧ باب الشرائع.

ف الأمم المتمدّنة همي أمم مشرّعة مقننة، فإنّ لم يكن هناك قانون وتشريع فكيف يمكن تسمير حياة الناس وتنظيمها، فالقانون والشرائع فلسفة عقلية وأفكار حضارية اتخذت سمة التنظيم والترتيب للحقوق العامة والخاصّة للناس ولحرياتهم.

وقد رافقت عملية التشريع والتقنين الوجود البشري منذ أن خط الإنسان خطواته الأولى على الأرض، ولم تكن هناك فاصلة كبيرة بين هبوط آدم الملكة وعملية الدسترة والتشريع، كما ترى حكاية أصول التشريع وبداياته في قوله تعالى: ﴿ وَاتْلُ عَلَيْهِ مُنَكَأَ ابْنَي آدَمَ الْمُقَالَةُ قَرْمَا فَتُعَبَّلُ مَن أَحَدهما وَلَحْ يُنَكُلُ مَنَ وله تعالى: ﴿ وَاتْلُ عَلَيْهِ مُنَكَأَ ابْنَي آدَمَ الْمُقَالَةُ فَرَا فَتُوا فَتُعَبَّلُ مَن أَحَدهما وَلَحْ يُنَكُلُ مَنَ ولا تعالى: ﴿ وَاتُلُ عَلَيْهِ مُنَكَأً ابْنَي آدَمَ الْمُقَالَةُ فَنَ الْنَ سَطَتَ إِلَي يَدَكُ لَتَقْتَلُونَ مَا أَنْ بِاسطيدَ كَمَ ولا تعالى: ﴿ وَاتُلُ عَلَيْهِ مُنَا أَبْنَ اللهُ مَنَ الْمُعَنَّ الْمُعَالَةُ مَنْ الْمُعَالَةُ مَنْ الْمُعَالَةُ مُنْ اللهُ مَنْ اللهُ وَالْمُعَالَةُ مُنَا اللهُ مَنْ اللهُ مُنَا اللهُ مُنْ الْمُعَالَةُ مَنْ الْمُعَالَةُ مُوالُكُونَ مَا أَنْ بِاللهُ مُعَالًا اللهُ مُنَا اللهُ مُنَا الْمُعَالَةُ مُنَا اللهُ مُعَالًا إِلَيْ الْمُعَالَةُ وَالْعُولَةُ مُعَالًا مُواللَكُونَ مَنْ أَنْ مُعَالًا اللهُ مُنَا الْمُعَالَةُ مُعَالًا عَمَة مُعَالًا اللهُ مُوالاً اللهُ مُعَالًا اللهُ مَنْ الْعُنْعَالَ اللهُ مُرَالًا مُن اللهُ مُعَالًا اللهُ مُعَالًا اللهُ مُعَالًا اللهُ مُنا اللهُ مُعَالًا النام وذَلِكَ جُمَا اللهُ مُنَ اللهُ مُنَاللهُ مُنْ الْعُمَالَةُ مُعَالًا عُمَالًا مُعَالًا مُنا اللهُ مُعَالًا

الإسلام وعلم الاجتماع: ٧٨ ط مجمع البحوث الإسلامية بيروت.

١٢٢ ------ أثر الرسول المعطفى تظلَّر في التكوين المعطنى تظلَّر في التكوين المعداي مشُلَ هَذَا الْغُرَابِ فَأْوَامِرِي مَسَوْحَةَ حَي فَأَصْبَحَ مَن التَّادِمِينَ مَنْ أَجُلْ ذَلِكَ حَتَبْنَا عَلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ أَنَّهُ مَن قَتَلَ نَفْسًا بِغَيْرٍ نَفْس أَوْ فَسَاد في الأَمْرَض فَعَكَ أَمَّا قَتَلَ النَّاص جَميعًا وَمَنْ أَحْيَاهَا فَعَكَ أَمَا أَحْيَا النَّاص جَميعًا ولَقَدْ جَاءَتَهُ مُرْسُلُتَا مَالَيْنَات تُدَرَيْ مَتَل مَعْد ذَلِكَ فِي الأَمْنِ لَقَا أَحْيَا النَّاص جَميعًا ولَقَدْ جَاء تَهُ مُرْسُلُتَا مَالَيْنَات تُدَرَيْ مَعَا ذَلِكَ فِي الأَمْنِ اللَّهُ وَمَسَوْدَ إِذَا يَعْمَ مَعْدَا وَالْعَامَ مُعَالًا مَعْدَا مُعَالًا مَالَيْنَات تُ فَسَادا مَا يَقْتَلُوا أَوْ يُعَمَدُونَ إِنَّهُ مَنْ عَالَهُ مَنْ مَا لَكُنَا مُعَالًا مَن عَشَر مَعْنَ وَقُولَ فَسَادا مَا يَعْتَلُوا أَوْ يُعَالَقُوا أَوْ تُقَعَلَمُ أَدْيَا الْذَي مَعْدَ مَعْتَ الْمَاسَ مُعَالًا مُعَالَق فَسَادا مَا يَقْتَلُوا أَوْ يُعَالَقُوا أَوْ تُقَعْلَمُ أَنْهُ عَلَى مُوالاً وَعُمَالًا عَالَيْنَات اللَّهُ وَمُ

فقوله تعالى في مفردة كتبنا يؤكد صدور التشريع والقانون الذي يدخل في تفاصيله قانون الجزاء والعقوبات ضمن مجموعة القوانين الداخلة في مفردة اكتبنا، شمَّ تسير الآيات سيرورة زمنية لتضع قانوناً يساير المجتمعات والأزمان حيث وجللت، وهو قانون الردع السياسي والاجتماعي لمن يحارب المجتمعات والقوانين فليس له إلَّا القتل والمحو من الوجود

فالفساد والشرّ لا علاج له إلَّا بالاستئصل والاقتلاع، وهذا ما أخذت به حتّى الشرائع غير السماوية.

وحلجة الإنسان إلى القانون والحكومة والدولة حلجة فطرية أزلية، ومنذ أن حيي الإنسان حية الاجتماع بدأ يعوزه القانون لينظم له بعض علاقاته بمن يعايشهم في حياته، فابتدأ القانون يجد سبيله إلى الوجود ثمَّ أخذ يتطوَّر بتطوَّر أحوال الإنسان في مراحل نموَّه الاجتماعي.

فربٌ الأسرة في الأسرة المنفردة كان هو مصدر القانون ومنفَّذ، فهو الذي يــوْدَّب ابــنه إذا بــدر مـنه مــا يســيء إلى أمَّــه أو إخوته وهو الذي يضع قاعدة التُديـب ونوع الجزاء، وفي القبيلة تتكون أعراف يلتزم بها أبناؤها ويقضي بها

(۱) المائدة: ۲۷-۲۳.

مفهوم الدولة والحكومة والقانون ...... أو عمرًاف القموم، ثمَّ خطا الإنسان خطواته في منازعاتهم رئيس القبيلة أو عمرًاف القموم، ثمَّ خطا الإنسان خطواته الكبرى فألَّف مجتمعه الكبير، مجتمع الشعوب والأمم، عندئذٍ كثرت معاملات الـناس وتشعبَّت وتعلَّدت منازعاتهم وتنوَّعت فافتقروا أيما افتقار إلى القانون الذي ينظم لهم تلك العلاقات<sup>(1)</sup>.

ولا شكَّ بأنَّ أصول القانون تعود إلى نزول الشرائع السماوية وظهور الحضارات وتطور المتمدن الإنساني، فحيثما وجدت حضارة ومدنية ظهرت بوادر القانون والتشريع، لذلك قالوا باختلاط القانون بالمدينة، وينسب إلى هيرقليطس الإغريقي القول: «عملى الشعب أن يقاتل من أجل القانون كما يقاتل من أجل سور المدينة".

وحين ينبـثق القـانون تكون الحاجة إلى القوة أو الدولة أو الحاكم الذي يقـوم بتنفـيذ هـذا القانون ورعايته، ومن هنا تكون نظرية الدولة نظرية دينيية اقترنت مع تشريع الأحكام، وفي هذا يقول الشيخ جعفر سبحاني:

وما ورد في هذه المجالات من قوانين وأحكام تدلّ بصميم ذاتها على أنَّ مشرعها افترض وجود حاكم يقوم بتنفيذها ووجود قوّة مجرية وسلطة تنفيذية تتعهد اجراءها وتتولّى تطبيقها مع العلم بأنَّ سنّ القوانين وحده لا يكفى في تنظيم المجتمعات<sup>(17)</sup>.

وعـرَّفوا القـانون بأنَّـه مجموعـة الأحكـام والقواعـد الملـزمة الـتي تنظم علاقات الأشخاص في المجتمع تنظيماً يكفل لهم حقوقهم أفراداً وجماعات، وبأنَّه

- ینظر مصطفی عبد الله، علم أصول القانون: ٤٠.
  - (٢) توشار، تاريخ الأفكار السياسية ٢٦.
    - (٣) معالم الحكومة الإسلامية: ٢٣.

٣١٤ مسمسه المسلمين المعامين المعامين المسلمين المسلمين المسلمين المعامين المعادي المعادي المعادي المعادي المعادي المنشء للحقوق().

ويُعدَّ المنبيِّ عَلَيْ أوَّل واضع للقانون الإسلامي في التاريخ، ومنه بدأت اللوائح التشريعية حيث قل لسعد بن عبادة **الأ الله جعل لكلَّ شيء حدًّا،**<sup>(\*)</sup> فهـذا مـبدأ قانوني عام تنبئق عنه التقنينات والتشريعات القانونية، ويقل عنها في لغة علم القانون الحديث فروع القانون، وكان النبي عَلَيْ يتعامل مع الوقائع القانونية تعـاملاً واقعـياً واعـياً، مـنها ينـبغي أن تُقنن تفريعات علوم القانون

فقد تعامل الـنبي على مع واقعة قانونية مالوفة، تتعلَّق بعلاقة المرأة بزوجها، حيث رواها الصلاق الخلا بالقول: جاءت امرأة عثمان بن مظعون إلى الـنبي على فقالـت: يـا رسول الله، إنَّ عثمان يصوم النهار ويقوم الليل! فخرج رسول الله على مغضباً يحمل نعليه حتى جاء إلى عثمان فوجده يصلي فانصرف عثمان حين رأى رسول الله على فقـل له يتله: يـا عثمان، لم يرسلني الله تعالى بالرهبانية، ولكن بعثني بالحنيفية السهلة السمحة، أصوم وأصلي وألمس أهلي، فمن أحب فطرتي فليستن بسنتي، ومن سنّتي النكلح<sup>m</sup>

وحين مارس النبيَّ ﷺ سلطته القضائية في حادثة الرجل المريض الزاني وضع السنيّ ﷺ في تنفيذ العقوبة، مسألة الحالة الصحية للجاني فيكون تنفيذ القانون هنا تنفيذاً واعياً مدروساً.

تقـول الرواية: أتي رسول الله برجل دميم قصير قد سُقي بطنه وقد درّت عـروق بطـنه قد فجر بامرأة فقالت المرأة: ما علمت به إلّا وقد دخل عليَّ، فقل

- (١) عبد الله مصطفى، علم أصول القانون: ٢٥و٢٦.
  - (٢) فروع الكافي ٢. ١٧٤ ح ٤ باب التحديد.
    - (٣) فروع الكافي ٥: ٩٤ ح ١.

وقد وضع النبي تلك فاصلاً قانونياً بين إقرار الجاني على نفسه وبين الجاني المتلبس بالجريمة بشهادة جماعية، تقول الرواية: أقرَّ ما عز بن مالك عند رسول الله تلك بالمزنا فأمر تلك أن يُرجم، فهرب من الحفيرة، فرماه الزبير بن العوَّام بساق بعير فعقله فسقط فلحقه الناس فقتلوه، ثمَّ أخبروا رسول الله تلك بذلك فقل لهم: فهلًا تركتموه إذا هرب يذهبا فإنَّما هو الذي أقرَّ على نفسه وقل لهم: أما لو كان عليَّ الكان حاضراً معكم لما ضللتم، ووداه رسول الله تلك من بيت مل المسلمين<sup>(۲)</sup>

وتحتفظ العهود والمواثيق بقوة قانونية لدى النبي على، ويتضح هذا في رواية الصدوق التي تقول: إنَّ النبي على بعث خالد بن الوليد إلى حيّ يقل لهم بنو المصطلق من بني خزيمة، وكان بينهم وبين بني مخزوم إحنة في الجاهلية، وكانوا قد أطاعوا رسول الله على وأخذوا منه كتاباً لسيرته عليهم، فلمّا ورد عليهم خالد بن الوليد أمر مناديه ينادي بالصلاة ثم أمر الخيل فشنّوا عليهم الغارة فقتل وأصاب منهم، فطلبوا كتابهم فوجدوه فأتوا به النبي على وحدثوه بما صنع خالد بن الوليد فاستقبل رسول الله على القبلة ثمّ قل: اللهم إتي أبرا إليك ممّا صنع خالد بن الوليد فاستقبل رسول الله يتا القبلة ثمّ قل: اللهم إتي أبرا باصنع خالد بن الوليد فاستقبل رسول الله يتا القبلة ثمّ قل: اللهم إتي أبرا بوليك ممّا صنع خالد بن الوليد ثمّ قُدم على رسول الله يتا بتر ومتاع فقل لعلي التيكرينيا علي ائت بني خزيمة من بني المصطلق فارضهم ممّا صنع خالد ثمّ رفع يتلا قدميه فقال: يا علي، اجعل قضاء أهل الجاهلية تحت قدميك فاتلهم علي التيكرينيا علي التهم حكم فيهم بحكم الله عزّوجل، فلما رجع إلى النبي علي الما مدت الما النهي إليهم حكم فيهم بحكم الله عزوجل، فلما رجع إلى النبي يتلا قال: يا علي أحبرني بما صنعت، فقل: يا رسول الله عمدت فاعليت النبي

- (۱) فروع الكافي ۷: ۲٤٤ ح ٤.
- (٢) فروع الكافي ٧: ١٨٥ ح ٥ باب صفة الرجم.

٣٦ ------- الر الرسول المعطفي تمالي في التكوين الحضاي دم ديسة، ولكل جنين غرّه، ولكل مل مالاً، وفضلت معي فضلة فأعطيتهم لميلغة كلابهم وحبلة رعاتهم، وفضلت معي فضلة فأعطيتهم لروعة نسائهم، وفضرع حسبيانهم، وفضلت معي فضلة فأعطيتهم لما يعلمون ولم لا يعلمون، وفضلت معي فضلت معي فضلة فأعطيتهم من موصى (").

وحين نتأمّل هذه الرواية نقف على ممارسات قانونية مهمّة، منها ١-احترام المواثيق والعهود ومنحها قوّة إلزامية.

٢- استند علي العلاق في ممارسته القانونية على مبدأ التعويض القانوني والقضائي<sup>(٢)</sup>.

٣−الـتعويض العـاط والمجزي الذي مارسه علي الظظ بصفته ممثلاً ونائباً عن السلطات: التشريعية والقضائية والتنفيذية.

وقد تكاملت المسيرة القانونية للإنسان بالشريعة التي جاء بها النبي تقلير فهمنا وضعت شريعة دولة وحيلة، وإليها انتهت الشرائع الدينية السابقة، وقد تحمدًت الصلاق اللغة: عن هذه الشريعة بقوله: إنَّ الله تبارك وتعالى أعطى محمداً تعمد شرائع نوح وإبراهيم وموسى وعيسى التفكيز: التوحيد والإخلاص وخلع الأنداد والفطرة ألحنيفية السمحة، ولارهبانية في الإسلام ولا سيلحة، أحلَّ فيها الطيّبات وحرَّم فيها الخبائث ووضع عنهم إصرهم والأغلال التي كانت عليهم، نُسمَّ افترض عليه فيها الصلاة والزكلة والصيام والحج والأمر بللعروف والنهي عن المنكر والحلال والحرام والمواريث والحدود والفرائض والجهد في سبيل الله

- (١) علل الشرائع: ٤٧٤.
- (٢) المتعويض القمانوني: هـ وتعويض يمتقرر بمنص في القانون، أمّا التعويض القضائي فيتقرر بحكم قضائي. ينظر معجم المصطلحات القانونية للدكتور عبد الواحد لحرم: ١٤٣.

مفهوم الدولة والحكومة والقانون ...... وبخواتيم سورة البقرة والمفصّل، وأحلَّ وزاده الوضوء، وفضّله بفاتحة الكتاب وبخواتيم سورة البقرة والمفصّل، وأحلَّ له المغنم والفي، ونصره بالرعب وجعل له الأرض مسجداً وطهوراً، وأرسله إلى الأبيض والأسود والجنَّ والإنس، وأعطاه الجزية وأسر المشركين وقداهم ثمَّ كلَف ما لم يكلَف أحدً من الأنبياء وأنزل عليه سيف من السماء من غير غمد، وقيل له: ﴿ فَقَاتِلْ فِي سَبَيلِ اللَّهِ لاَ تُحَكَّفُ إِلاَ نَفْسَكُومَ <sup>(1)</sup>.

(١) أصول الكافي ٢: ١٧ بلب الشرائع، والآية في سورة النسلة: ٨٤

## مفهوم الحقوق

ويـترادف غالباً مصطلح الحقوق مع مصطلح القانون باعتبار أنَّ اللفظين يمثلان موضوعاً واحداً وهو تحقيق وبسط العدالة في المجتمع.

وهــناك حقــوق أساســية حيوية للفرد تُستنبط من الكتاب والسنَّة، وهذه الحقوق:

أ- حق الحياة؛ فكل إنسبان يتمتع بحق الأمن على حياته ودمه من كل تهديد، وقد صرّح بذلك في القرآن قوله تعالى: ﴿ مَن قَتَلَ نَفْسًا بِغَيْرٍ نَفْسٍ أَوْفَسَادٍ فِي الأَمْرَضِ فَكَأَنَما قَتَلَ النَاصَ جَمِيعًا ﴾ <sup>(1)</sup>.

ب- حقّ الملكية الخاصة: أي إنَّ الإنسان آمن على ماله فلا يصادر، وعلى رزقه لا يُضار فيه، وعلى عمله فلا يُنقل منه أو يُعزل عنه بسبب معارضته.

وقد نصٌّ القرآن على ذلك، فالله تعالى يقول:

﴿ فَلَحَكُمْ مَؤُوسُ أَمُوَالحَكُمُ لا تَظْلِمُونَ وَلا تُظْلَمُونَ ﴾ ".

ج- حـقَّ الحرية الشخصية: فكلَّ إنسان مأمون على حرّيته فلا يُحبس أو يُعتقل أو تُحدد إقامته إلَّا بحقَّ وفي الأماكن التي عيّنها الشارع كالمفلس والمجنون والقاصر وغيرها.

- (۱) المائدة ٢٢.
- (٢) البقرة: ۲۷۹.

٣٢٠ ..... ٢٢٠ ..... أثر الرسول المصطفى عظ في التكوين الحضاري

وقد سبق الإسلام بالنص على الحقوق الثلاثة الرئيسية مجتمعة قبل القوانين الغربية إذ يقول الرسول الأعظم تللم: كلَّ المسلم على المسلم حرام، دمه وماله وعرضه<sup>(1)</sup>، ويقول السيَّد باقر شريف القرشي: وأعلن الإسلام منذ بزوغ نوره حقوق الإنسان وأشلد صروحها ودعا المجتمع الإسلامي إلى تطبيقها على مسرح الحياة، لقد أعلن الإسلام حقوق الإنسان ورفع شعارها وتبناها في جميع الجمالات فهسو السابق لتأسيسها والمطبق لبنودها من غير ثورة أو حرب، على عكس أورب فهي، إنّما هتفت بها ودعت إليها نتيجة للاضطهاد البالغ الذي واجهته شعوبها من جراء الحكم الأسود الذي خيّم عليها<sup>(1)</sup>.

ويستكرّر في لغة الأدب السياسي والاجستماعي مفهوم الحقوق، وما زال محسور الحديث والشعارات المعاصرة، وهذه الحقوق تارة تُخصّص بمفهوم حقوق المسرأة، أو حقسوق الإنسسان، أو حقسوق العسامل، وغيرهما ممن قائمة المفاهسيم والمصطلحات الدائرة حول محور الحقوق أو غيرها.

وقـد اسـتندت هـذه المفاهـيم إلى وثائق تاريخية مهمة، منها إعلان حقوق الإنسان في الولايات المتحده الأمريكية عام ١٧٧٦،وإعلان الثورة الفرنسية ١٧٩٠، والإعلان العالمي لحقوق الإنسان الصادر عام ١٩٤٨ عن الأمم المتحدة.

ويعرَّف فقهاء القانون الحقَّ بأنَّه مصلحة يحميها القانون<sup>®</sup>وأوَّل من وضع مفهـوم الحقـوق في متناول يد العقلاء والعلماء هو النبيَّ عَلَيًّا حيث تداول رواة حديثه علي مصطلح الحقوق الذي تكرر في لغة الحديث النبوي.

والحـقّ واحد الحقوق يشمل ما كان لله، وما هو لعباده، وهو اسم من أسماء

- (١) فاضل الصفار، الحكومة الديمقراطية: ٩٦.
- (٢) نظام الإسلام السياسي، دار التعارف بيروت ١٧٩.
- (٣) ينظر عبد الواحد كرم، معجم المصطلحات القانونية: ١٨٨.

واسطى الرسمو المستعلي، واحق الحرم، ومنه الحديث السريف ما حق المرى مسلم أن يبيت ليلتين إلًا ووصيّته عنده أي ما الأحزم له والأحوط إلّا هذا.

والحقِّ: الواجب اللازم، وفي القرآن: ﴿ وَكَانَ حَقًّا عَلَيْنَا نَصْرُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ ``.

والحـقّ: العــلل... الحقّ: النصيب، وفي الحديث أنَّ الله أعطى كلَّ ذي حقّ حقَّـه فــلا وصــيَّة لــوارث، أي حظَّه وتصيبه الذي فرض له، وشرعاً: ما ثبت به الحكم: وفي اصطلاح أهل المعاني: هو الحكم المطابق للواقع.

ويُطلــق عــلى الأقوال والعقائد والأديان والمذاهب باعتبار اشتمالها على ذلك<sup>m</sup>.

ويعرّف هـنري لثي بريل اجتماعيات الحقوق بأنّها علم الحقوق بوصفها مجموعـة أحكام إلزامية تعيّن العلاقات الاجتماعية المفروضة في كلّ آن من قبل الجماعـة التي ينتمي الأفراد إليها، وعلى قدر ما تتغيّر الجماعات تتطوّر الأحكام والقواعد الحقوقية<sup>(1)</sup>.

وقـد حملت نصوص الحديث جملة من الحقوق منها حقّ الاخوّة في الإيمان فقـل الــنبيّ ﷺ: للمســلم على أخيه ثلاثون حقّاً لا براءة له منها إلّا بالأداء أو العفـو: يغفـر زلّـته، ويرحم عبرته، ويستر عورته، ويقيل عثرته، ويقبل معذرته،

- (۱) الذاريات: ۲۳.
  - (۲) الروم: ٤٧.
- (٣) ينظر سعدي أبو حبيب، القلموس الفقهي: ٩٤، ولسان العرب حقق.
  - (٤) مفاتيح العلوم الإنسانية: ١٧٢ رقم ٥٨٠.

٣٣ ...... ويديسم نصيحته، ويحفظ خلّته، ويرعى ذمّته، ويعود مرضته، ويردّ غيبته، ويديسم نصيحته، ويحفظ خلّته، ويرعى ذمّته، ويعود مرضته، ويشهد ميّته، ويجيب دعوته، ويقبل هديّته، ويكافئ صلته، ويشكر نعمته، ويحسن نصرته، ويحفظ حليلته، ويقضي حاجته، ويشفّع مسألته، ويسمّت عطسته، ويرشد ضالّته، ويردّ سلامه، ويطيّب كلامه، ويسبّ إنعامه، ويصدّق أقسامه، ويوالي وليّه ولا يعاديه، وينصره ظالماً ومظلوماً، فأمّا نصرته ظالماً فيردّه عن ظلمه، وأمّا نصرته مظلوماً فيعينه على أخذ حقّه، ولا يسلمه ولا يخذله، ويحبّ له من الخير ما يحبّ لنفسه، ويكره له من الشرّ ما يكره لنفسه".

ويبدو للباحث في تماريخ الشرائع السماوية تجذّر مفهوم الحقوق، فعلى هذا يمكن أن يقل: ما كاننت شريعة الأنبياء إلّا مجموعة قواعد ونظم تبرمج وتوضح الحقوق المطلوبة... ومن هذا المنطلق كتب عليّ بن الحسين الظّيّة في هذه الحقوق رسالة إلى بعض أصحابه قل فيها: اعلم أنَّ لله عزَّ وجلّ عليك حقوقاً محيطة بك في كلّ حركة تحرّكتها أو سكنة سكنتها، أو حل حلتها، أو منزلة نزلتها، أو جارحة قلبتها، أو آلة تصرّفت فيها.

فأكبر حقوق الله تبارك وتعالى عليك ما أوجب عليك لنفسه من حقّه الذي هو أصل الحقوق، ثمّ ما أوجب الله عزّ وجلّ عليك لنفسك من قرنك إلى قدمك على اختلاف جوارحك، فجعل عزَّ وجلَّ للسانك عليك حقاً، ولسمعك عليك حقّاً، ولبصرك عليك حقّاً، وليدك عليك حقاً، ولرجلك عليك حقاً، ولبطنك عليك حقاً، ولفرجك عليك حقاً، فهذه الجوارح السبّع التي بها تكون الأفعل، ثمّ جعل عزّ وجلّ لأفعالك عليك حقوقاً، فجعل لصلاتك عليك حقاً، ولصومك عليك حقاً، ولفرجت عليك حقوقاً، فهذه الموارح السبّع التي الما عليك حقوقاً، ثمّ جعل عزّ وجلّ لأفعالك عليك حقاً، وهديك عليك حقاً، ولأفعالك عليك حقوقاً، ثمّ يخرج الحقوق منك إلى غيرك من ذوي الحقوق الواجبة عليك فأوجبها عليك حقوق ائمتك، ثمّ حقوق رعيّتك، ثمّ حقوق رحك، فهذه حقوق

بحار الأنوار٤٧: ٢٣٦، كنز الكراجكي: ١٤١.

مفهوم الحقوق ..... ٢٣٣ منهوم الحقوق ..... ٢٣٣ تتشعّب منها حقوق، فحقوق أئمتك ثلاثة أوجبها عليك حقّ سائسك بالسلطان، ثمّ حقّ سائسك بالعلم، ثمّ حقّ سائسك بالملك، وكلّ سائس إمام. وحقوق رعيتك ثلاثة أوجبها عليك حقّ رعيتك بالسلطان، ثمّ حقّ

وعصون رعينت عرف الجاهل رعية العالم، ثمّ حقّ رعيتك بالمستقان، ثم عن رعيتك بالعلم فإنَّ الجاهل رعيَّة العالم، ثمّ حقّ رعيتك بالملك من الأزواج وما ملكت الأيمان.

وحقوق رعيّتك كثيرة متّصلة بقدر اتصل الرَّحم في القرابة، وأوجبها عليك حقّ أُمّك، ثم حقَّ أبيك، ثم حقّ ولدك، ثمّ حقّ أخيك، ثمّ الأقرب فالأقرب والأولى فالأولى، ثمّ حقّ مولاك المنعم عليك، ثمّ حقّ مولاك الجارية نعمته عليك، ثمّ ذوي المعروف لديك، ثمّ حقّ مؤذّنك لصلاتك، ثمّ حقّ إمامك في صلاتك، ثمّ حقّ جليسك، ثمّ حقّ جارك، ثمّ حقّ صلحبك، ثمّ حق شريكك، ثمّ حقّ مالك، ثمّ حقّ غريمك الذي تطالبه، ثمّ حق غريمك الذي يطالبك ثمّ حقّ حليطك، ثمّ حقّ غريمك الذي تطالبه، ثمّ حقّ خيمك الذي يطالبك ثمّ حقّ حليطك، ثمّ حقّ غريمك الذي تطالبه، ثمّ حقّ خيمك الذي يطالبك ثمّ حقّ حليطك، ثمّ حقّ غريمك الذي تطالبه، ثمّ حقّ خيمك الذي يدعي منائلك، ثمّ حقّ مستشيرك ثمّ حقّ المشير عليك، ثمّ حقّ مستنصحك، ثمّ حقّ الناصح لمك، ثمّ حقّ من هو أكبر منك، ثمّ حقّ من هو أصغر منك، ثمّ حقّ سائلك، ثمّ حقّ من سألته، ثمّ حقّ من جرى لك على يديه مساءة بقول أو فعل عن تعمّد منه أو غير تعمّد، ثمّ حقّ أهل ملّتك عليك، ثمّ حقّ أهل ذمّتك؟ ثمّ الحقوق الجارية بقدر علل الأموال وتصرّف الأسباب.

فطوبمي لمن أعانه الله على قضاء ما أوجب عليه من حقوقه ووفّقه لذلك وسنّده.

فأمًّا حـقَّ الله الأكـبر علـيك: فـأن تعـبده لا تشـرك به شيئاً، فإذا فعلت بالإخلاص جعل لك على نفسه أن يكفيك أمر الدنيا والأخرة.

وحقٌّ نفسك عليك أن تستعملها بطاعة الله عزَّ وجلَّ، وحقَّ اللسان

٣٢٤ ----------- اثر الرمول المصطفى على في التكوين الحضاري إكرامه عن الخنى، وتعويده الخير، وترك الفضول التي لا فائدة لها، والبر بالناس وحسن القول فيهم. وحقّ السمع تنزيهه عن سماع الغيبة، وسماع ما لا يحلّ سماعه. وحقّ البصر أن تغضّه عمّا لا يحلّ لك وتعتبر بالنظر به. وحقّ يدك أن لا تبسطها إلى ما لا يحلّ لك. وحقّ رجليك أن لا تمشي بهما إلى مالا يحلّ لك، فبهما تقف على الصراط فانظر أن لا تزلّ بك فتردى في النار.

> وحقّ بطنك أن لا تجعله وعاءً للحرام، ولا تزيد على الشبع. وحقّ فرجك أن تحصنه عن الزنا، وتحفظه من أن ينظر إليه.

وحق الصلاة أن تعملم أنّها وفلاة إلى الله عزّ وجلّ وأنت قائمً بين يدي الله عنزّ وجلّ، فبإذا علمت ذلك قمت مقمام العبد الذليل الحقير الراغب الراهب السراجي الخائف المستكين المتضرّع المعظّم لمن كان بين يديه بالسكون والوقار، وتقبل عليها بقلبكه وتقيمها بحدودها وحقوقها.

وحـقٌ الحـجُ أن تعلم أنَّه وفلاة إلى ربَّك وفرار إليه من ذنوبك وبه قبول توبتك وقضاء الفرض الذي أوجبه الله عليك.

وحقّ الصوم أن تعلم أنّه حجابً ضربه الله على لسانك وسمعك وبصرك وبطنك وفرجك ليسترك به من النار، فإن تركت الصوم خرقت ستر الله عليك.

وحقّ الصدقة أن تعلم أنّها نخرك عند ربّك عزّ وجلّ، ووديعتك التي لا تحـتاج إلى الإشهاد عليها فإذا علمت ذلك كنت بما تستودعه سرّاً أوثق منك بما تسـتودعه علانية، وتعـلم أنّهـا تدفـع البلايا والأسقام عنك في الدنيا، وتدفع مفهوم الحقوق ...... ٣٢٥ عنك النار في الآخرة.

1.1.1.1

وحقّ الهَدْي أن تريد به وجه الله عزَّ وجلَّ، ولا تريد به خلقه، ولا تريد به إلّا التعرّضُ لرحمة الله ونجلة روحك يوم تلقله.

وحقّ السلطان أن تعملم أنّك جُعلت له فتنة وأنّه مبتلى فيك بما جعله الله عـزُ وجـلٌ له عليك من السلطان، وأنَّ عليك أن لا تتعرَّض لسخطه فتلقى بينك إلى التهلكة، وتكون شريكاً له فيما يأتي إليك من سوء.

وحقّ سائسك بالعلم التعظيم له والتوقير لمجلسه، وحسن الاستماع إليه والإقـبل علـيه، وأن لا تـرفع علـيه صوتك وان لا تجيب احداً يساله عن شيء حـتّى يكـون هـو الذي يجيب، ولا تحدَّث في مجلسه أحداً ولا تغتاب عنده أحداً، وأن تدفع عنه إذا ذكر عندك بسوء، وأن تستر عيوبه وتظهر مناقبه.

ولا تجالس له عدوًا ولا تُعادي له وليًّه فإذا فعلت ذلك شهد لك ملائكة الله بأنَّك قصدته وتعلَّمت علمه لله جلَّ اسمه لا للناس.

وأمّا حتى سائسك بالملك فان تطيعه ولا تعصيه إلّا فيما يسخط الله عز وجلّ، فإنّه لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق، وأمّا حتى رعيتك بالسلطان فأن تعسلم أنّهم صاروا رعيتك لضعفهم وقوّتك، فيجب أن تعدل فيهم وتكون لهم كالوالد الرحيم، وتغفر لهم جهلهم، ولا تعاجلهم بالعقوبة، وتشكر الله عزّ وجلّ على ما آتك من القوّة عليهم.

وأمّا حقّ رعيتك بالعلم فأن تعلم أنَّ الله عزَّ وجلّ إنّما جعلك قيّماً لهم فيما آتـاك مـن العـلم وفتح لك من خزائنه، فإن أحسنت في تعليم الناس ولم تخرق بهـم ولم تضـجر علـيهم زائك الله مـن فضـله، وإنَّ أنـت منعت الناس عـلمك أو خرقـت بهـم عند طلبهم العلم منك كان حقّاً على الله عزَّ وجلّ أن يسلبك العلم وبهامه ويسقط من القلوب محلّك. ٣٣ ..... وأمّا حتى النزوجة فأن تعلم أنَّر الرسول المصطفى ﷺ في التكوين الحضاري وأمّا حتى النزوجة فأن تعلم أنَّ الله عزَّ وجلَّ جعلها لك سكناً وأُنساً فتعلم أنَّ ذلك نعمة من الله عليك، فتكرمها وترفق بها، وإنَّ كان حقّك عليها أوجب فإنَّ لها عليك أن ترحمها لأنّها أسيرك وتطعمها وتكسوها فإذا جهلتً عفوت عنها.

وأمّا حتقّ مملوكك فـأن تعلم أنّه خلق ربّك وابن أبيك وأمّك ولحمك ودمك لم تملكه لأنّك صنعته دون الله ولا خلقت شيئاً من جوارحه ولا أخرجت لـه رزقـاً، ولكـنَّ الله عـزَّ وجـلّ كفـاك ذلـك، ثـمّ سـخّره لـك وائتمنك عليه واستودعك إيّـاه ليحفظ لك ما تأتيه من خير إليه فأحسن إليه كما أحسن الله إليك، وإنْ كرهته استبدلت به، ولم تعذّب خلق الله عزَّ وجلّ، ولا قوّة إلّا بالله.

وحق أُمَّك أن تعلم أنَّها حملتك حيث لا يحتمل أحدَّ أحداً، وأعطتك من ثمرة قلبها ما لا يُعطي أحدً احداً، ووقتك بجميع جوارحها، ولم تبل أن تجوع وتطعمك، وتعطش وتسقيك، وتعرى وتكسوك، وتُضحى وتظلَّك، وتهجر النوم لأجلك، ووقَتْكَ الحرّ والبرد لتكون لها فإنّك لا تطيق شكرها إلَّا بعون الله تعلل وتوفيقه.

وأمَّـاحقَّ ابيك فأن تعلم أنَّه أصلكَ، وأنَّه لولاه لم تكن، فمهما رأيت في نفسـك مَّـا يعجـبك فاعـلم أنَّ أباك أصل النّعمة عليك فيه، فاحمد الله واشكره على قدر ذلك ولا قوَّة إلَّا بالله.

وأمّـا حـقّ ولدك فأن تعلم أنّه منك ومضاف إليك في عاجل الدنيا بخيره وشـرّه وأنّـك مسؤول عمّا وليته من حسن الأدب والدلالة على ربّه عزّ وجلّ، والمعونـة له على طاعته، فاعمل في أمره عمل من يعلم أنّه مثاب على الإحسان إليه، معاقب على الإساءة إليه.

وأمًا حقّ أخيك فأن تعلم أنّه يلك وعزّك وقوّتك، فلا تتّخذه سلاحاً على معصية الله، ولا عدّة للظلم لخلق الله، ولا تدع نصرته على عدوّه والنصيحة له.

فإن أطاع الله وإلَّا فليكن الله أكرم عليك منه، ولا قوَّة إلَّا بالله.

وأمًا حقّ مولاك المنعم عليك، فأن تعلم أنّه أنفق فيك ماله وأخرجك من ذلّ الـرقّ ووحشـته إلى عـزّ الحـرّية وأنسها، فأطلقك من أسر الملكة وفكَّ عنك قـيد العـبودية وأخـرجك مـن السـجن، وملّكك نفسك، وفرَّغك لعبادة ربّك، وتعلم أنّه أولى الخلق بك في حياتك وموتك وأنَّ نصرته عليك واجبة بنفسك وما احتاج إليه منك، ولا قوّة إلّا بالله.

وأمَّـا حـقَّ مـولاك الـذي أنعمـت عليه، فأن تعلم أنَّ الله عزَّ وجلَّ جعل عـتقك له وسيلة إليه، وحجاباً لك من النار، وأنَّ ثوابك في العاجل ميراثه، إذا له يكن لم رحم، مكافأة بما أنفقت من مالك وفي الآجل الجنّة.

وأمّـا حـقّ نني المعروف عليك فأن تشكره وتذكر معروفه وتكسبه المقالة الحسنة وتُخلص له الدعاء فيما بينك وبين الله عزَّ وجلّ، فإذا فعلت ذلك كنت قد شكرته سرّاً وعلانية، ثمّ إنْ قدرت على مكافأته يوماً كافيته.

وأمَّا حـقّ المؤدَّن أن تعلم أنَّه مذكّر لك ربَّك عزَّ وجلّ وداع لك حظَّك، وعونك على قضاء فرض الله عليك فاشكره على ذلك شكرك للمُحسن إليك.

وأمَّا حتقَّ إمامك في صلاتك فأن تعلم أنَّه قد تقلَّد السفارة فيما بينك وبين ربَّك عزَّ وجلَّ، وتكلَّم عنك ولم تتكلَّم عنه، ودعا لك ولم تدع له، وكفاك هول المقام بين يدي الله عزَّ وجلّ، فإن كان به نقص كان به دونك، وإنْ كان تماماً كنت شريكه، ولم يكن له عليك فضل فوقى نفسك بنفسه وصلاتك بصلاته، فتشكر له على قدر ذلك.

وأمَّـا حقَّ جليسك فأن تلين له جانبك وتنصفه في مجازاة اللفظ ولا تقوم مــن مجلسك إلَّا بلِذنه، ومن يجلس إليك يجوز له القيام عنك بغير إذنك وتنسى زلَّاته وتحفظ خيراته، ولا تُسمعه إلَّا خيراً.

وأمَّـا حـقَّ الصـاحب فـأن تصـحبه بالتفضّـل والإنصـاف، وتكرمه كما يكرمك، وكن عليه رحمةً، ولا تكن عليه عذاباً، ولا قوّة إلَّا بالله.

وأمّـا حـقّ الشـريك فــلاً غـاب كفيـته، وإن حضر رعيته، ولا تحكم دون حكمـه، ولا تعمـل رأيـك دون مـناظرته، وتحفـظ علـيه ماله ولا تخونه فيما عزَّ أوهــان مــن أمـره، فإنَّ يد الله تبارك وتعالى على الشريكين ما لم يتخاونا ولا قوّة إلَّا بالله.

وأمًا حـقٌ مـالك فـأن لا تـاخله إلَّا من حلَّه، ولا تنفقه إلَّا في وجهه، ولا تؤثـر عـلى نفسـك مـن لا يحمدك، فاعمل فيه بطاعة ربَّك، ولا تبخل به فتبوء بالحسرة والندامة مع السعة، ولا قوَّة إلَّا بالله.

وأمَّـا حـقٌ غـريمك الـذي يطالـبك فـإنْ كنـت موسراً أعطيته، وإنْ كنت معسراً أرضيته بحسن القول ورددته عن نفسك ردًا لطيفاً.

وحـقّ الخلـيط أن لا تغرَّه، ولا تغشَّه، ولا تخدعه، وتتقي الله تبارك وتعالى في أمره.

وحـقَّ الخصـم المدَّعـي علـيك فإن كان ما يدَّعي عليك حقًّا كنت شاهله عـلى نفسـك ولم تظـلمه، وأوفيـته حقَّه، وإن كان ما يدّعي باطلاً رفقت به، ولم تأت في أمره غير الرفق، ولم تسخط ربَّك في أمره، ولا قوّة إلَّا بالله.

وحقَّ خصمك الذي تدَّعي عليه إنْ كنت محقًا في دعوتك أجملت مقاولته، ولم تجحـد حقّـه، وإنْ كنـت مـبطلاً في دعوتـك اتّقيت الله عزَّ وجلّ وتبتَ إليه **مغهوم الحقوق** ...... ٣٢٩ وتركت الدعوى.

وحقّ المستشير إنَّ علمت أنَّ له رأياً أشرت عليه، وإن لم تعلم أرشدته إلى من يعلم.

وحق المشير عليك أن لا تتهمه فيما لا يوافقك من رأيه، فإن وافقك حمدت الله عزَّ وجلً.

وحـقّ المستنصـح أن تـؤدّي إلـيه النصـيحة ولـيكن مذهـبك الـرحمة له والرّفق به.

وحق الناصح أن تلـين له جـناحك وتصـغي إلـيه بسـمعك، فـإن أتى الصـواب حمدت الله عزَّ وجلَّ وإنَّ لم يوافق رحمته، ولم تتهمه وعلمت أنَّه أخطاً. ولم تؤاخـذه بذلـك إلَّـا أن يكون مستحقاً للتهمة فلا تعبا بشيء من أمره على حل، ولا قوَّة إلَّا بالله.

وحقّ الكبير توقيره لسنّه، وإجلالـه لـتقدّمه في الإسلام قبلك وترك مقابلـته عند الخصام، ولا تسبقه إلى طريق ولا تتقدمه، ولا تستجهله، وإنْ جهل عليك اجتملته وأكرمته لحقّ الإسلام وحرمته.

وحقَّ الصغير رحمـته في تعلـيمه والعفـو عـنه والسَّتر عليه والرفق به والمعونة له.

وحسقَّ السائل إعطاؤه على قدر حاجته، وحقَّ المسئول إنَّ أعطى فاقبل منه بالشكر والمعرفة بفضله، وإن منع فاقبل عذره.

وحقّ من سرَّك لله تعالى ذكره أن تحمد الله عزَّ وجلّ أوَّلاً، ثمّ تشكره. وحـقٌ من أساءك أن تعفو عنه، وإنْ علمت أنَّ العفو عنه يضرّ انتصرت، ..... أثر الرسول المعطفي يظل في التكوين الحضاري

قل الله تبارك وتعالى: ﴿ وَكُنَنِ انْتَصَرَ بَعْدَ ظُلْمِهِ فَأُوْلَئِكَ مَا عَلَيْهِ مِ مِّنِ سَبِيلٍ (".

وحـقٍّ أهل ملَّتك إضمار السلامة والرحمة لهم، والرَّفق بمسيئهم، وتألَّفهم واستصلاحهم، وشبكر محسنهم وكفَّ الأذي عنهم وتُحبَّ لهم ما تُحب لنفسك وتكره لهم ما تكره لنفسك وأن تكون شيوخهم بمنزلة أبيك وشبانهم بمنزلة إخوتك وعجائزهم بمنزلة أمَّك والصغار بمنزلة أولادك.

وحـقَّ الذمَّة أن تقبل منهم ما قبل الله عزَّ وجلَّ، ولا تظلمهم ما وفوا لله عز وجل بعهده".

ويرى القارئ بأنَّ هذه الرسالة هي وثيقة حضارية راقية، حيث تبدأ بحق الخالق الني خلق الأرواح جميعها وتنتهى بحقوق أهل الكتاب عمن نأوا عن هداية المصطفى على ولا يخفى على القارئ أهمية هذه الرعاية والحنو من نفس كريمة ملؤها الرحمة، جعل مِسْك الختام ذكر من صدَّوا عن عقيدته ورسالته، ولو تأمَّلنا نصوص هذه الوثيقة لوجدنا أنَّ هذه الوصايا هي بمثابة قانون دستوري وضع للأمم والشعوب، ترجع له في عملية التقنين والتشريع، حيث وضع الظيخ لكلِّ حتقٌ فقرة دستورية يبني المشرع عليها، ومنها مثلاً تستنبط مبلدئ حقوق الإنسان التي تنادي بهما الهيئات والمؤسسات الدولية، فرسالة الحقوق بلورت حقوق الإنسان وطالبت بصيانتها، فإذا كانت هذه الرسالة دعت إلى فرض الحقوق بسين البشسر كافسة فهمي بحق ميثاق عالمي سبق زمننا الذي ينسب شعار حقوق الإنسان إليه.

- الشورى: ٤١.
- (٢) الخصال للصدوق: ٥٦٤، بحار الأنوار ٢٠: ٧٢.

## النبيّ وحقوق المرأة وتكوين الأسرة

لم تحفظ المرأة في تاريخها الاجتماعي بمنزلة كريمة كللنزلة التي أنزلها النبي تظلق في حديثه تظلي ورعايته الكريمة، فللرأة نالت من الألفاظ الكريمة والمحترمة كحد أدنى ما لم تكن تحلم بها حتّى أنه قل لأنجشة: رفقاً بالقواريو. مكنياً تظلي عنها بأسلوب جمالي مهذّب، ولدى استقرائنا لتاريخ الحضارات القديمة السابقة لحضارتنا الإسلامية لم نجد لها دوراً محترماً ووظيفة اجتماعية لائقة بها غير الاستيلاد والامتهان، فالغرب يفتخر بالإغريق الذين اشتهروا بالفلسفة والآداب والفنون والعلوم في حين وكما كمان واقعهم نراهم أعلى العموم الستيلاد والامتهان، فالغرب يفتخر بالإغريق الذين اشتهروا بالفلسفة يعدون النساء من المخلوقات المنحطة التي لا تنفع لغير دوام النسل وتدبير المنزل، فإذا وضعت المرأة ولداً دميماً قضوا عليها، ومن ذلك قول مسيوترو يُلُونغ: كانبت المرأة السيئة الحظ التي لا تضع في إسبارطة ولداً قويًا صلحًا للجندية تُقتل، وقل: كانت المرأة الولود تُؤخذ من زوجها بطريق العارية لتلد للوطن أولاداً من رجل آخره".

وكانت الدراسات الدولية قد عنيت كثيراً بلحوال المرأة في العالم، وكانت تهستم بموضوعات مثل الحقوق الاقتصادية أو الاجتماعية أو أحوال الهجرة بين النساء، والجديد أن تمستدً هذه الدراسات والتي تشارك فيها منظمات عدَّة مثل منظمة الصحّة العالمية، ومنظمة الطفولة، ومنظمة الأنشطة السكّانية... والجديد أيضاً أن تمتدً لقضية مثل العنف ضد النساء وتحاول استخراج أرقام وإحصاءات من الظاهرة..

ونتيجة لمتفاقم ظاهرة العنف في المجتمع الأوربسي ظهرت منظمات

(۱) غوستاف لوبون، حضارة العرب، ترجمة عادل زعيتر: ٤٠٦.

وهـذا مؤشـر عـلى تـراجع المـرأة وضـياع حقها في مجتمع متقدم صناعياً وتكنولوجياً يصنّف ضمن المجتمعات التي شهدت التمدن والحضارة الحديثة.

وصار الحديث الذي يتناول انهيار الأسرة الغربية حديثاً واقعياً كجزء من انهـيار الكـيان الاجـتماعي العـام، واخـتلف أصـحاب الفكـر في تعلـيل هذا الانهيار.

وهناك من يعزو انهيار الأسرة إلى مصادر متعددة.

مـنها الإبلحـية الجنسية التي بدأت خلال الستينيات من القرن العشرين، وإلى تسـاهل الوالديـن، وتصـاعد الحركة النسائية، والانتشار الصريح للمثلية الجنسية.

وقـد نشأت فئة دنيا مستبعلة تضم رجالاً كثيرين هائمين على وجوههم، ونسـاء كـثيرات عـزباوات حائرات تمّا أفضى إلى ارتفاع مستوى الجريمة، علاوة على أنّها تعبير عن تغسّخ الأسرة مثلما هي نتيجة لذلك<sup>(٣)</sup>.

في حين أنَّ الإسرة هي مصدر التماسك الاجتماعي ونواة المجتمع المثالي، فحين تـنهار الأسرة ينهار المجتمع ويتهدَّم، وهنا يبرز دور المرأة الحجر الأساس لهـنه الخلية الاجتماعية الخطيرة، ولذلك كانت الشرائع السماوية تؤكد على صلاح هذه الخلية، وصلاح المرأة التي تبني هذه الأسرة وتعدَّها، فلذلك عدَّ النبيَّ يَتَلُهُ المرأة الصلحة نعمة ينبغي أن يشكر الرجل الله جلّ وعلا عليها بعد نعمة

- ینظر أرقام تصنع العالم لمحمود المراغي: ٣٩و٤٢.
- (٢) أنطوني جيدتز، بعيداً عن اليسار واليمين: ٦٥ و٨٥.

ومـع هــذا وذاك فــإنَّ الأُمــرة خلــية تــتظافر في بــنائها أيــدي أفـرادها ومؤسسيها، والمرأة العنصر الأوّل فيها.

وتُعـدَّ الأسـرة في الـرؤية الإسـلامية وحـدة أساسية من وحدات المعمار الكونـي، وبناءً أساسياً من أبنية المجتمع الإسلامي يتضافر مع الأبنية الأخرى في تحقيق مقاصد الاستخلاف.

وإذا كانت الرابطة الإيمانية هي التي تجمع المرأة والرجل على مستوى الأمّة في إطار الاستخلاف، فإنّ الأسرة تمثّل الوحدة الأساسية التي تجمعها على مستوى الجماعة، سواء في إطار علاقات القرابة أو المزواج، وتحكمها قيم التراحم والمودّة والسكن، قال تعالى: ﴿ هُوَالَّذِي خَلَقَكُمُ مِن قُسُواً حدَوَ جَعَلَ مُهَا مَهُوجَهَا لَيَسْكُوا لَلُهُهَا ﴾ "وقال أيضاً: ﴿ وَمَنَ آمَاته أَلْ خَلَقَ لَكُمُ مِن قُسُواً عَدَمَ أَمْرُواجُهَا لَيَسْكُوا إِلَيْهَا وَجَعَمَلَ بِمَتَكُمُ مُوَدًةً وَمَرَحْمَة إِلَّا فِي ذَلِكَ إَلَيات القوم يَتَعَكُرُونَهُ أَنْ يَعْلَى \*\*

ويرتبط تأسيس الأسرة بفطرة الله التي فطر الناس عليها من نزوع كلّ من الجنسين للآخر، وهو ما يجعلها إحدى السنن الاجتماعية، ومهمّة التشريع هي المحافظة عـلى المـودّة والرحمة والسكن، والتي هي صفات من صميم خلقة الإنسان وفطـرته الـتي فطـره الله علـيها، والـتي لا تتـبلّك، فمهمـة التشريع لا

> (۱) فروع الكافي<sup>ه</sup>: ۳۲۷ح۱ باب من ونّق لزوجة صالحة. (۲) الاعراف: ۱۸۹. (۳) الروم: ۲۱.

٣٣٤ ..... ١٣٣ مستستند في التكوين الحضاري ٢٣٤ الرسول المصطفى الله في التكوين الحضاري تنفصبل عن التكوين بل مهمته حفظه من الضياع أو الانحراف.

الأسرة في الرؤية الإسلامية إذاً فطرة وسُنَّة اجتماعية يؤدَّي الإعراض عن الالـتزام بأحكامهـا الشـرعية وآدابهـا إلى انفـراط عقـد الجـتمع وانهياره، فهي مؤسسة طبيعية تراحمية تحكمها قيم العفو والفضل والتقوى، وليست مؤسسة اصطناعية نشـات مع تطـور الراسمالـية لتحقيق تراكم الثروة من خلال نظام الإرث كمـا يذهـب الماركسـيون، ولا هـي ذات طبيعةٍ صـراعية تنافسية تخضع لعلاقات توازن القوى كما يذهب التحليل الاجتماعي الليبرالي.

ويمـثل مفهـوم التوحـيد دعامـة أساسـية في فلسـفة الأسـرة في الـرؤية الإسـلامية، إذ إن التشـريع الإسـلامي لا يـنظم فقط العلاقة بين الرجل والمرأة داخل الأسرة، بل يجعل الصلة بينهما صلة توحد وتكامل، مؤكّداً على انسجام هـذه الصلة مع الفطـرة السوية، آخذاً موقفاً من الصراع بين الجنسين، ومحرّماً لأيُّ شـكل مـن أشـكل الاسـتغناء عن الطرف الآخر ومشلّداً على النهي عن الزنا والشذوذ<sup>(1)</sup>.

ومـن هذا الأساس كانت الأحلايث التي جاءت عن النبيَّ ﷺ وأهل بيته المعصومين مؤكّدة على ضرورة التزوّج وكراهة العزوبة والاستغناء عن الطرف الآخر.

ومن ذلك قوله عليم: المتزوّج النائم أفضل عند الله من الصائم القائم العرب.

وقو-له ﷺ: مسن أحبَّ أن يلقـى الله طاهراً مطهَّراً فليلقه بزوجة، وقوله ﷺ: شرار أُمَّتي عزّا بها<sup>؟؟</sup>.

- د. ينظر هبة رؤوف عزت، المرأة والعمل السياسي: ١٨٧.
  - (٢) بحار الأنوار١٠٣: ٢٢٢.

وقو-له ﷺ: مسن تسرُّوج فقــد أحـرز نصف دينه فليتَّق الله في النصف الباقي.

وقوله على الله عن أحبَّ قطرتي فليستن بسنَّتي ومن سنَّتي النكاح.

وقو له على الله الما يسنع المؤمن أن يتَّخذ أهلاً لعلَّ الله أن يرزقه نسمة تثقل الأرض بلا إله إلَّا الله (").

وجعل النبي على الإيمان والصلاح هو المعيار الذي ينبغي أن يؤخذ به في إنشاء الإسرة وتكوينها، ونلحظ ذلك في حوارات النبي على في قصة تزويج جويبر من الذلفا، وكان جويبر رجلاً قصيراً دميماً محتاجاً عارياً، وكان من قباح السودان فضمة رسول الله تتل لحل غربته وعُراه، وكان يُجري عليه طعامه، فقل له يوماً: لو تزوّجت امرأة فعففت بها فرجك وأعانتك على دنياك وآخرتك، فقل له جويبر: يا رسول الله بأبي أنت وأمي من يرغب في؟ فو الله ما من حسب ولا نسب ولا مل ولا جل فأية امرأة ترغب في! فقل يتلا: يا جويب، إنَّ الله قد وضيعاً وأعزَّ بالإسلام من كان في الجاهلية شريفاً وشرف بالإسلام من كان ما كان من نحوة الجاهلية وتفاخرها بعشائرها وباسق أنسابهه فالناس كلهم أبيضهم وأسودهم وقرشيّهم وعربيّهم وعجميهم من آدم، وإنَّ آدم خلقه الله من طين، وإنَّ أحبّهم إلى الله عزّ وجلّ يوم القيامة أطوعهم له وأتقام.

وما أعـلم يـا جويـبر لأحدٍ من المسلمين عليك اليوم فضلاً إلّا لمن كان أتقـى منك وأطوع، ثمّ قل له: انطلق يا جويبر إلى زياد بن لبيد فإنّه من أشرف بني بياضة حسباً فيهم، فقل له: إنّي رسول رسول الله إليك وهو يقول لك: زوّج جويـبر ابنـتك الذلفاء، فانطلق جويبر فلتى الرسالة، فانطلق زياد إلى رسول الله

(١) مكارم الأخلاق: ١٩٦.

وجعل النبي يما للمرأة المتفاهمة مع زوجها والمتأدبة بآداب الدين درجة الشهيد والعمامل الداعي إلى الله تعمل، ويظهر هذا من رواية الحسن بن الفضل الطبرسي حيث يقول: جاء رجل إلى رسول الله يما فقل: إنَّ لي زوجة إذا دخلت تلقّتني وإذا خرجت شيّعتني، وإذا رأتني مهموماً قالت: ما يهمك إنْ كنت تهتم لرزقك فقد تكفّل به غيرك وإنْ كنت تهتم بأمر آخرتك فزادك الله هماً، فقل رسول الله يمان: بشّرها بالجنّة وقل لها: إنّك عاملة من عمّل الله ولك في كلّ يوم أجر سبعين شهيداً".

وكان معيار التقوى شاملاً لجنس المرأة والرجل، تقول الرواية: نزل قوله تعالى: وما أيما الناص أياً خَلَفْناكُ ممن ذَكَر وأَنْنَى <sup>(1)</sup>، في ثابت بن قيس حين قل للرجل الذي لم يَتفسَّح له: ابن فلانة، فَقَل النبي يَتَلَيُّ: من الذاكر فلانة؟ فقام ثابت فقـل: أنـا يا رسول الله، فقل: انظر في وجوه القوم، فنظر إليهم فقل: ما رأيت يـا ثابت؟ فقل: رأيت أسود وأبيض واحمر، فقل يَتَلَيُّ: فإنّك لا تفضلهم إلًا بالتقوى والدين، فنزلت هذه الآية<sup>(1)</sup>.

ويعـتقد بعـض الباحـثين بَان المرأة تمتعت بمكانة مهمة لدى العرب قبل الإسـلام، حيث كانت تؤدّي مهاماً عديدة، سواء في الأعمل المنزلية أو الاهتمام

- (١) بحار الأنوار ٢٢: ١١٧، قروع الكافيه: ٣٤٠.
  - (٢) مكارم الأخلاق: ٢٠٠.
    - (٣) الحجرات: ١٣.
    - (٤) بحار الأنوار٢٢: ٥٤.

في حـين أنَّ المـرأة لــدى الغـرب الأوربـي لم تحظ في تاريخها البعيد بهذه المـنزلة، وإنَّ كــان المظهر الجديد الذي عرفت به المرأة الغربية يبدو غريباً ومثيراً للانتباه، إلَّا أنَّ هذا الوضع هو وضع طارئ وبدون تاريخ.

ف الإعلان الشهير لحقوق الإنسان والمواطن الذي أصدرته المثورة الفرنسية لم يطبق عملى حتى المرأة في التصويت إلّا عام ١٩٤٥، فقد أمر بذلك شارل ديغول بعد انتهاء الحرب العالمية الثانية مباشرة وهذا يعني أنّه لزم مرور ١٥٠ سنة لكى تطبّق مبادئ الثورة الفرنسية على المرأة<sup>(٣)</sup>.

ولا يعـني انفـلات المـرأة مـن مسئولية الأسرة والتزام الضوابط الدينية والأخلاقية نصراً محرزاً لها.

ولا ننسى ويفوت عن بالنا عند انبئاق المجتمع المدني في المدينة المنوّرة أنَّ الـنبيَّ ﷺ وضع لائحة حقـوق الإنسـان وحقـوق المـرأة في بـرنامجه السياسي والاجـتماعي، وقـد كانـت الوصـايا الأخيرة للنبيَّ هي مراعاة حقوق المرأة، ومن ذلك ما روي في خطبته ﷺ أنّه قال: يا أيّها الناس، إنَّ النساء عندكم عوانٍ<sup>m</sup>، لا

- (1) تاريخ الحضارة العربية الإسلامية للتليسي: ٤٣.
  - (٢) أركون، قضايا في نقد العقل الديني: ١٨١.
- (٢) قال أبو الهيثم: العاني الخاضع، والعاني: العبد، والعاني: السائل من ماء أو دم. اللسان دعنه.

١٣٨ ...... أثر الرسول المعطفي ﷺ في التكوين الحضاري عليه المعادي عليه في التكوين الحضاري يملكن لأنفسهن ضراً ولا نفعاً، أخذتموهن بأمانة الله واستحللتم فروجهن بكملمات الله، فلكم عليهن حق، ولهن عليكم حق، ومن حقكم عليهن أن لا يوطئن فرشكم، ولا يعصينكم في معروف، فإذا فعلن ذلك فلهن رزقهن وكسوتهن بالمعروف ولا تضربوهن (١)

وقـد جعـل الـنبيّ ﷺ المـرأة أسـيراً في يد الرجل يستوصي بها، أو عبداً مملوكـاً يعـاني مـن الرقّ والعبودية يطلب لها العتق والحرية، وهذا عطف ونظر منه ﷺ لأحوال المرأة التي كانت عليها آنذاك.

ونحو هذا الخبر روى سليمان بن عمرو بن الأحوص قل: حدَّني أبي أنّه شهد حجَّة الوداع مع رسول الله تظلير فحمد الله وأثنى عليه وذكر ووعظ ثمَّ قـل: استوصوا بالنساء خيراً فإنّهن عندكم عوان، ليس تملكون منهن شيئاً غير ذلك، إلّا أن يأتين بفاحشة مبيَّنة، فإن فعلن فاهجروهن في المضاجع واضربوهن ضرباً غير مُبرّح، فإن أطعنكم فلا تبغوا عليهن سبيلاً، إنَّ لكم من نسائكم حقاً ولنسائكم عليكم حقّاً، فلما حقّكم على نسائكم، فلا يوطنن فرشكم من تكرهون ولا يلذن في بيوتكم لمن تكرهون ألا وحقهن عليكم أن تُحسنوا إليهن في كسوتهن وطعامهن"".

وكان على المعنية المراج حقَّ الضعيفين اليتيم والمرأة ".

وكمان النبيِّ عليه إذا بشّر بجارية قل: ريحانة ورزقها على الله عزَّ وجلَّ.

وجاء في خبر أنَّه ﷺ بشَّر بابنة له فنظر في وجوه الصحابة فرأى

- (١) الخصل للصدوق: ٤٨٧، البحار١٠٣: ٢٤٥.
- (٢) سنن ابن ماجة ا: ٥٩٤-١٨٥ كتاب النكلح.
  - (۳) مستد أحد۲: ۳۹3.

وفي فضل الإناث قبل عليه: نعم الولد البنات مُلطفات مُجهدات مُوفي فضل الإناث مُجهدات مُ

وله عليه ول آخر في فضلهنَّ: البنات حسنات والبنون نعمة، والحسنات يُثاب عليها والنعمة يُسلَّ عنها<sup>(ن)</sup>.

وجعل النبي ﷺ للبنت رتبة متقدَّمة حتَّى عند توزيع الهدايا فيقول ﷺ من دخل السوق فاشترى تحفة فحملها إلى عياله كان كحامل صدقة إلى قوم محاويج، وليبدأ بالإناث قبل الذكور، فإنَّ من فرَّح ابنة فكانَّما أعتق رقبة من ولد إسماعيل<sup>(0)</sup>.

ومن المناسب لهذا الفصل أنَّ نقول: عرفت الحضارة الإسلامية شأن الحضارات الأخرى تطبيقات العلوم المنظرية وظهر ذلك في الهندسة والصناعات والصيدلة والطب، وقد سجل التاريخ العلمي بعض هذه الإنجازات العلمية، ومن ذلك ما عرف في تاريخ المسلمين من المستشفى المحمول، وهذا النوع من المستشفيات عرفه المسلمون منذ زمن الرسول محمد يتله، وهو يشبه مستشفيات الميدان في الجيوش الحديثة، وهذا النوع هو الذي ينتقل من مكان إلى مكان بحسب ظروف الأمراض والأوبئة عدا أيّام الحروب، وهو يشبه المستوصفات السيّارة في وقتنا الحاضر.

- (١) بحار الأنوار ١٠٤: ٩٧و١٠٤.
- (٢) مفليات: من فَلَى الشعر وأخذ القمل منه. اللسان افلام.
  - (٣) بحار الأنوار١٠٤: ٩٨.
  - (٤) بحار الأنوار١٠٤: ١٠٤.
  - (٥) بحار الأنوار١٠٤: ٢٩ و٩٤.

ولما تتابعت الفتوح كان لكلّ جيش مضارب ممرضات من النساء لمداواة الجرحى، وكان هذا هو جهلاهن<sup>(۱)</sup>.

ونقل من كتاب اليواقيت لأبي عمر الزاهد عن ليلى الغفارية قالت: كنت امرأة أخرج مع رسول الله عظة أداوي الجرحي<sup>(٢)</sup>.

وفي هذا جاءت رواية الكليني بأنَّ النبيَ ﷺ خرج بالنساء في الحرب حتّى يداوين الجرحى ونفلهنُ من غنائم الحرب".

وقد أسند يما لله عن دوراً اجتماعياً مهماً كما نلمس ذلك وهذا تكريم للمرأة إذا ما أخذ بنظر الاعتبار المرحلة الزمنية التي عاشتها المرأة في مجتمع جاهلي تُسلق به المرأة كسبية في الحرب من غير أن يكون لها أي دور سلبي أو إيجابي، في حين أنَّ النبي يَملي أكرمها بالمشاركة الإيجابية الحضارية، وهذه المشاركة تجلّت في ممارسة الطبابة وتقديم خدمات علاجية للجيش مع مراعلة منحهنً بعض الحقوق الملاية التي تُعتبر مرحلة متقلمة في وقتها، فاستخدام العنصر النسائي ضمن تشكيلات الجيش عمل حضاري سجلته صحائف التاريخ.

وبلـغ احترام مشاعر المرأة لدى النبي عليه درجة تفوق حدَّ التصوَّر، فحين

 (١) هـ لتي العبوسي، المستشفيات في بغداد، دراسات في الطبّ العربي: ١٥٤ ط بغداد وزارة التعليم العالي.
 (٢) بحار الأنوار٢٣. ٢٣٩.
 (٢) فروع الكافي٥: ٢٥-٨

واحترام المرأة وكيانها الأجتماعي يتجلّى واضحاً في حديث الإفك الذي رميت به عائشه، وهي كامرأة وزوجة كإنسان له حقّه الطبيعي في قضيّة اجتماعية خطيرة واجهته، فما كان من النبيّ إلّا أن خاطبها بلغة واعية هدئة يعكس فلسفة النبيّ يتلة ورؤيته للمرأة حين توضع في دائرة الاتهام، تقول الرواية: التفت إليها يتلة قائلاً: يا عائشة أنّه بلغني عنك كذا وكذا، فإنْ كنت بريئة فسيبرئك الله، وإنْ كنت المستو بذنب فاستغفري الله وتوبي إليه فإنْ العبد إذا اعترف ثمّ تعلم تله الله عليه، قالت عائشة: فلماً قضى رسول الله يتله مقالته قلص دمعي حتّى ما أحسّ منه قطرة".

وكان من تبجيل المرأة واحترام دورها في الحيلة أن جعل ﷺ للرجل نصيباً من الثواب لمجرد أن يقوم بدور ثانوي لإعانتها في منزلها وبيت أسرتها.

تقـول رواية عليَّ الطَّلا أنَّه دخل علينا رسول الله ﷺ وفاطمة جالسة عند القـدور وأنــا أُنقِّي العدس، فقل: **يا أبا الحسن، ق**لت: لبَيك يا رسول الله، فقل:

- (۱) الخرائج والجرائحا: ۵۱–۲۸.
- (٢) صحيح البخاري ج ٥: ١٥٢.

٢٢٢ ..... ٢٣٢ ..... أثر الرسول المصطفى على في التكوين الحضاري

اسمع منَّى وما أقول إلَّا من أمر ربِّي، ما من رجل يعين امرأته في بيتها إلَّا كان لـه بكـلُّ شـعرة عـلى بدنه عبانة سنة صيام نهارها وقيام ليلها، وأعطاه الله من المثواب ممثل ما أعطه الصابرين داود النبيِّ ويعقوب وعيسى الكلام، يا عليَّ من كان في خدمة العيل في البيت ولم يأنف كتب الله اسمه في ديوان الشهداء وكتب له بكلٍّ يوم وليلة ثواب ألف شهيد وكتب له بكلٍّ قدم ثواب حجَّة وعمرة وأعطله الله بكلٌّ عرق في جسده مدينة في الجنَّة، يا عليَّ ساعة في خدمة البيت خير من عبلاة ألف سنة وألف حجَّه وألف عمرة وخير من عتق ألف رقـبة، وألـف غـزوة وألف مريض علاء، وألف جمعة، وألف جنازة وألف جايم يشبعهم، وألف عار يكسوهم، وألف فرس يوجهه في سبيل الله، وخيرٌ له من ألف دينار يتصلَّق بها على المساكين، وخيرٌ له من أن يقرأ التوراة والإنجيل والزبور والفرقان، ومن ألف أسير أسر فاعتقهم، وخير له من ألف بدنة يُعطى للمساكين، ولا يخرج من الدنيا حتَّى يرى مكانه من الجنَّة، يا عليَّ من لم يأنف من خدمة العيل فهو كفَّارة للكباير، ويطفيء غضب الربَّ، ومهور الحور العين، وتزيد في الحسنات والدرجات، يا عليَّ لا يخدم العيل إلَّا صدِّيق أو شهيد أو رجل يريد الله به خير الدنيا والآخرة".

ومع هذا التكريم واللطف الذي حظيت به المرأة من قبل النبي على فقد جعل لزوجها عليها حقّاً بيَّنه على لمَا جاءت امرأة إليه على فقالت: يا رسول الله، ما حقّ الـزوج عـلى المرأة؟ قـل على: تطيعه ولا تعصيه ولا تتصدق من بيته بشميء إلَّا بلذنه ولا تصوم تطوّعاً إلَّا بلذنه، ولا تمنعه نفسها، وإنَّ كانت على ظهر قتب، ولا تخرج من بيته إلَّا بلذنه، فإن خرجت بغير إذنه لعنتها ملائكة السماء وملائكة الأرض وملائكة الغضب وملائكة الرحة حتَّى ترجع إلى

(١) بحار الأنوار١٠٤: ١٣٢.

وقل ﷺ: لو أنَّ جميع ما في الأرض من ذهب وفضَّة حملته المرأة إلى بيت زوجها ثمَّ ضربت على رأس زوجها يوماً من الأيَّام تقول: من أنت؟ إنَّما المل مالي، حبط عملها، ولو كانت من أعبد الناس، إلَّا أن تتوب وترجع وتعتذر إلى زوجها.

وقسل علمي الليكان: سمعـت رسـول الله تي يقول: أيما امرأة هجرت زوجها وهي ظللة حشرت يوم القيامة مع فرعون وهامان وقارون في الدرك الأسفل من النار إلًا أن تتوب وترجع<sup>m</sup>.

وقد وضع النبي على لائحة حقوق لكلّ من الرجل والمرأة في محاورته مع خولة الصحابية حين قالت له على الله المعطّر لزوجي كأنّي عروس أزفّ إليه، فاتيه في لحافه فيولّي عنّي، ثم آتيه من قبل وجهه فيولّى عنّي، فأراه قد أبغضني يسا رسول الله، فماذا تأمرني؟ قل: اتقي الله وأطيعي زوجك، قالت: فما حقّي عليه؟ قال: حقّك عليه أن يطعمك ممّا يأكل ويكسوك ممّا يلبس ولا يلطم ولا يصيح في وجهك، قالت: فما حقّه عليّ؟ قال: حقّه عليك أن لا تخرجي من بيته إلّا بلذنه ولا تصومي تطوّعاً إلّا بلذنه ولا تتصلقي من بيته إلّا بلذنه وإن دعك على ظهر قتب تجيبيه<sup>(1)</sup>.

- (١) بحار الأنوار١٠٣: ٢٤٨.
- (٢) مكارم الأخلاق: ٢١٥.
- (٣) مكارم الأخلاق: ٢٠٢.
- (٤) مكارم الأخلاق: ٢١٨.

## النبي ومفهوم الأمة والوطن

انبثقت مع بعثة النبي تلك واستتباب الدعوة الإسلامية مجموعة من المفاهيم والقيم صارت معبّرة وملازمة لهذه النهضة الحضارية، ولذا حين يُشار لهذه المفاهيم تعني هذه الإشارة التعبير عن ثقافة وحضارة خاصة بها تعبّر عن معللهما وطابعهما الخماص بهما ومستفها المزمني، والحضرارة الإسلامية لهما مصطلحاتها ومفرداتها التي تعبّر بالضرورة عن خصائصها ولونها المميّز الذي يعبّر بوضوح عنها، ونلحظ عنداً من المفاهيم الحضارية يستنبطها الباحث من نصوص الكتاب والسنّة، ومن هذه المفاهيم الخضارية يستنبطها الباحث من الأمّة، وقد شخصت النصوص القرآنية مفهوم الأمة كمصطلح قانوني واجتماعي وسياسي موغل في القدم، وقد أشارت هذه الآية: (حكاناك أماً واجتماعي وسياسي موغل في القدم، وقد أشارت هذه الآية: في الأماً السلمة امتداداً لمفهوم الأمّة في قولَه تعالى: (مراكاً واجعلنا مُسلمين الكومن ذمرينا أمة مُسْلَمَة الذي "

والظاهر أنَّ هـذا المفهـوم يحمـل بعـداً عقائديـاً وحضارياً فيقول الشيخ الطبرسي: بـأنَّ مفهـوم الأمّـة المسلمة هو الجماعة الموحَّدة، والمراد بها أمّة نبيَّنا محمد ﷺ بدلالة قوله تعالى: ﴿ وَإِيَّمَتْ فِيهِـمْ مَرَسُوكُ مَّتُهُمْ ﴾ ٣.

والأمّـة في المفهـوم الإسـلامي: مجـتمع يشترك أفراده في العقيدة ومفاهيم الحـيلة، وفي القـيم الخلقية والمثل الإنسانية، وما يتبع ذلك أو ينبثق عنه من نظم وعـادات، أو شـعائر وعـبلدات، سـواء أكانت هذه الأمّة قبيلة، حين كان التطوّر

- (١) البقرة: ٢١٣.
- (٢) البقرة: ١٢٨.
- (٣) البقرة ١٢٩. مجمع البيان ٢١٠.

وقد تتداخل المفاهيم السياسية والقانونية نظراً لتطوّر حياة الإنسان، واختلاف رؤية البلحثين وسقفهم الزمني الذي يولد في فضائه هذا المصطلح او ذاك ومن هذه المصطلحات المتداخلة مصطلح الأمّة والشعب، وقد تداخل وانسجم مفهوم الأمة مع مفاهيم الدين الإسلامي، فالدين الإسلامي هو الذي أفرز هذا المفهوم وبلور.

ف الدين هـ و بالماهـية قـيمة من طبيعة سياسية، لا بل هو القيمة الحقيقية الوحيدة لهذه الطبيعة السياسية، القيمة الوحيدة التي تهب المدينة-الدوله معنى وجودها، والمؤمنون وهم مواطنون من حيث الواقع في دولة فوق قومية، يندبحون في الجماعة في الأمّة.

وكلمة الأمّة أساسية في القرآن، فهي تعني جماعة من الناس يرسل الله لهم نبيًّا، وعلى الأخصّ أولئك الذين يصدّقونه بعد أن سمعوا نبوءته، ويعاهدون الله بوساطته<sup>(۳)</sup>.

ويفرِّق الفقه الدستوري الحديث بين الشعب والأمَّة، على أساس أنَّ الرابطة التي تجمع بين أفراد الأمَّة رابطة طبيعية معنوية، لا يترتَّب عليها أي أثر قـانوني، إذ تستند هذه الرابطة إلى عوامل معيَّنه تشمل اللغة والدين والتاريخ المُسترك والمصالح الاقتصلاية والإقليم وما يتفرَّع عنها من عوامل كوحلة المُساعر والآلام والـثقافة المُستركة والبيئة المتجانسة، والعـادات والتقاليد

(١) فصل الدين عن الدولة: ١٩٨.

(٢) جان توشار، تاريخ الأفكار السياسية ١٩١.

النبي ومفهوم الأمة والوطن ...... ٢٤٧ الواحدة.

وأمًّا الـرابطة الـتي تـربط أفـراد الشـعب بالدولـة فهي رابطة سياسية قانونـية، تفـرض علـيهم الولاء للدولة، والخضوع لقوانينها، وتلقي على عاتق الدولـة-في المقـابل- مسـئولية حمايـة أرواحهـم وأموالهـم وكافّة حقوقهم التي يقرّها لهم القانون.

وقـد تحدَّد مفهوم الشعب في الدولة الإسلامية على أساس الدين، حيث كـان المسـلمون المقـيمون في دار الإسلام، أي فوق إقليم الدولة الإسلامية، هم الذيـن يكوّنـون شـعبها، ونظـراً لأنَّ رابطة الجنسية لم تكن معروفة عند ظهور الإسـلام، فقـد ربـط الإسـلام بـين المسـلمين برابطة جديدة هي رابطة الأخوة الإسلامية التي تكتسب بواسطة الإشتراك في العقيدة الإسلامية<sup>(1)</sup>.

وقـد توسَّـع مفهـوم الأمَّة في العهد النبوي، ليشمل مفهوم الأمَّة العالمية التي ينضوي تحتها المسلمون أمَّة القرآن أمَّة الإسلام أمَّة محمد ﷺ.

وإذا كمان هناك اتجاهان سادا الفكر القومي في البلدان العربية في العقود الأخيرة المنصرمة، وهما الاتجله الإقليمي الجغرافي الذي ينسب الفكر والحسّ القومي إلى الانتساب الجغرافي لدائرة الوطن العربي، وقد كان هذا الاتجله متداخلاً مع الحركات التحررية الإقليمية والوطنية التي كانت تشعر بانجذابها للتربة والإقليم، نتيجة ظروف الاحتلال الاستعماري الذي كانت تحته البلدان العربية موزّعة بين فرنسا وبريطانيا، فإنّ الاتجله القومي اللغوي أو الثقافي التاني اللذي يعزي الأفكار والأحاسيس القومية إلى اللغة العربية التي تجمع مشاعر البلدان العربية في لغتهم وأدبهم العربي الذي يشدهم إلى الصحراء العربية وقصائد امرة القيس والمتنبي كان له حضور قويّ في مشاعر الشباب.

(١) ينظر نظرية الدولة في الإسلام: ٣٦.

٣٤٨ ..... ٢٤٨ ..... اثر الرسول المصطفى على في التكوين الحضاري

وكان هذان الاتجاهان القوميان يتداولان مفهوم الأمّة قاصدين به المفهوم الذي يجمع المناطقين بالعربية والمنتسبين إلى جغرافية الوطن العربي الكبير، ولم يتصلام هذان الاتجاهان مع المفهوم الإسلامي للامّة، وإنّما كانا يضيّقان مفهوم الأمّة لتقف عند حدود اللغة العربية وتضاريس أرض العرب، والظاهر أنَّ هذه الاتجاهات القومية التي استهوت عدداً من الشباب الناهض لم تنس العمق الإسلامي والغطاء الديني الذي مجّد هذه الأمّة وأعطاها هذا الزخم والقوّة في الحسابات الدولية والسياسية، لذا لم تتصلام مع علماء الدين والقوى الإسلامية التي كانت ترفع شعارات ذات مدى وبعد أوسع.

ولم يعرف المسلمون عند تشكيل دولتهم مفهوم الشعب أو المواطن أو السكًان كما يُطلق في عصورنا الحاضرة، وإنّما عرف مفهوم ومصطلح الأمّة أو المسلمين أو المؤمنين.

وقد كان المسلمون المقيمون في دار الإسلام آنذاك يُعرَفون بهذا الاسم أو اسم المؤمنين، وقد كانت الرابطة الدينية-وهي إعلان الشهادتين-وهي الرابطة القومية التي يشترك بها جموع الدولة الإسلامية فيترتب عليها أنماط من الروابط الاجتماعية والسياسية، ولا يمنع اللون والجنس والقومية بمعناها العرقي من منحهم حقّ المواطنة والانتساب إلى الدولة الإسلامية القائمة آنذاك وعليه فمفهوم الأمّة الإسلامية الذي جاء متأخراً في التسمية كان يعني شعب الدولة الإسلامية، والمسلمون هم يتحمّلون مسئوليات التكاليف العامة، كالنفاع العسكري والسياسي، أمّا المشرك فليس له موضع في الدولة الإسلامية، واعتبر غير المسلم من أهل الكتاب بمثابة الأجنبي المقيم داخل الإسلامية، واعتبر غير المسلم من أهل الكتاب بمثابة الأجنبي المقيم داخل الإسلامية واعتبر غير المسلم من أهل الكتاب بمثابة الأجنبي المقيم داخل

ولم يظهـر لدى المسلمين في عصور الدولة الإسلامية كافة مفهوم الإقليم أو الوطـن أو القطر أو الدولة بهذا المعنى المتداول في الفقه السياسي الحديث

بالنظر إلى النطاق الأرضي أو الترابي، مع الحيِّز المائي والجل الهوائي الذي يشكل الفضاء الذي تُمارس عليه الدولة سيلاتها وتطبّق القوانين الصلارة من أجهزتها الدستورية والقضائية، فقد كانت شخصية الحاكم أو الملك أو الإمبراطور هو الذي يمارس وجوده السياسي والقانوني في التاريخ السياسي القديم.

فالإقلميم الأرضي والجوي والبحري مفهوم برز حديثاً، والمشاهد في لغة الفقه السياسي الإسلامي هو مصطلح دار الإسلام الذي عنى أنذاك مفهوم الإقليم أو القطر، فهذا المفهوم حين يُطلق يعني النطاق الأرضي الذي تسود فيه أحكام الإسلام.

ولم تكـن الحـدود السياسـية والدولية المتعارف عليها في العصر الحديث واضحة المعالم بالنسبة للمسلمين وغير المسلمين.

وقـد تداولـت نصوص التراث العربي والإسلامي مفهوم الوطن بمعنى المنزل الذي يقيم به الإنسان ومحلَّه؛ قال ابن منظور: الوطن: المنزل تُقيم به، وهو موطن الإنسان ومحلَّه، وقد خفَّفه رؤية في قوله:

> أَوْ طَنْتُ وَطْناً ولم يكن من وَطَنِي لو لم تكن عاملها لم أسكن بها ولم أَرْجُنْ بها في الرُّجَّن

والجمع أوطان، وأوطان الغنم والبقر :مرابضها وأماكنها التي تأوي إليها. قال الأخطل:

كروا إلى حرّتيكُم تَعْمُرونهما

٣٥٠ ..... أثر الرسول المصطفى على في التكوين الحضاري . كما تَكُرُّ إلى أوطانها البَقَرُ

ومواطـن مكّة: مواقفها، وهو من ذلك، وَطَن بالمكان أَوْطَنَ: أقام، الأخيرة أعـلى، وأوطنه: اتّخذه وطناً، يقل: أَوْطَن فلانَّ أرض كذا وكذا، أي اتّخذها محلًا ومَسْكنا يُقيم فيها<sup>(۱)</sup>.

وقد ورد في الكتاب العزيز لفظ الموطن في قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ نَصْرَكُمُ اللَّهُ في مَوَاطَنَكَمُ صَبْرِيكَهُ <sup>(1)</sup> والمراد به مشاهد الحرب التي يشهدها الإنسان<sup>(1)</sup> وجاء في الحديث الموطن بمعنى الموضح، كما في حديث أبي عبد الله الصادق التماية: تتم الصلاة في أربعة مواطن: في المسجد الحرام، ومسجد الرسول، ومسجد الكوفة، وحرم الحسين التماية.

ومـن هـذا جـاء الخبر: كان النبيَّ ﷺ إذا أراد أن يشهر عليًّا في موطن أو مشهد علا على راحلته وأمر الناس أن ينخفضوا دونه<sup>(\*)</sup>.

وقـد اتّخـذ لفـظ الوطن بعداً سياسياً وقانونياً جديداً حيث تعرّفه كتب التعجيم المصطلحي بالإقليم الذي تسكنه أمّة يشعر الفرد بانتمائه إليها<sup>(٣)</sup>.

ويتشكل مفهـوم الوطـن من عنصرين أساسيين هما الأرض والإنسان، والأرض هـي منـبع ذكـريات ومصدر تراث، بالإضافة إلى كونها الأساس الملدَّي لحـياة الشـعب ولتكوين وحدته، والإنسان هو العنصر الثاني الذي يتفاعل مع

- (۱) لسان العرب قوطن، مجمع البحرين قوطن.
   (۲) التوبة: ۲۰.
   (۳) تنوير المقباس من تفسير ابن عبّاس: ۱۰٦.
   (٤) كامل الزيارات لابن قولويه: ۲٤٩.
   (٥) مناقب ابن شهر اشوب۲: ۲۱۸.
- (٦) ينظر معجم المصطلحات القانونية للدكتور عبد الواحد كرم: ٥١٤.

ويُعبَّر عن مفهوم الوطن باعتبار الأرض التي ينمو فوقهاالشعب، ويتطوّر علـيها المجتمع في عملية تفاعل تاريخية طويلة، تسمح بتشوء الأمم، لهذا فالوطن مرتبط بالأمّة، وهو عنصر جوهري من عناصرها، ومرتبط بالشعب وهو بوتقته.

والوطن مرتبط بالتاريخ، وبالتالي لابد أن يكون مرتبطاً بالحاضر، ومن شمَّ بالمستقبل، وإذا كانت القومية هي التعبير عن شعور الأمّة تجاه ذاتها، ومن شمَّ سعيها من أجل التبلور والتكوّن والتوحّد فإنَّ الوطنية هي التعبير عن شعور الأمّة تجاه الآخر: المحتلّ، المستعمر، وبالتالي سعيها من أجل الدفاع عن ذاتها<sup>m</sup>.

ومفهوم الوطن الإسلامي الذي يُطلق تجوزاً كان غير مفهوم الوطن المذي تعورف عليه في وقتنا الحاضر، فالوطن الإسلامي هو وطن الدين والإيمان، فالمواطن هو المؤمن أو المسلم، والرقعة المكانية غير كافية في منح هذه الجنسية وهوية الأحوال المدنية «إنَّ وطن المؤمن هو العقيدة التي يؤمن بها، وإنَّ أهل المؤمن وإخوانه هم أولئك الذين يعتنقون تلك العقيدة ويشاركونه سرّاء وضرّاءه، إنَّ عقيدة المؤمن أعزَ عليه من الأرض والأهل، وما الأرض؟ إنّه يستطيع ان يجدها في كمل مكان يحلّ فيه، ولكنّه لا يستطيع أن يجد عوضاً عن عقيدته إذا فقدها، وما الأهل؟ إنّه سيجد في إخوانه المسلمين عوضاً عمّا فارق من الأهل، ولكن ما الذي يعوّضه عن عقيدته إذا هو تركها؟

من أجـل هـذا ضـحّى المسـلمون بـالوطن والأهل والمل والولد فراراً

- ينظر موسوعة الثقافة السياسية الاجتماعية الاقتصادية العسكرية: ١٤٠٦.
- (٢) ينظر سلامة كيله، العرب ومسألة الأمَّة، مجلة الطريق العدد٢ سنة ١٩٨٩: ٤٧.

٢٥٢ ..... ٢٥٢ يتقلق في التكوين الحضاري بالرسول المعطفي تقلق في التكوين الحضاري بدينهم وعقيدتهم»<sup>(۱)</sup>.

ولقـد أصبحت الأمّة هي الإطار العام لسياسة الرسول ﷺ كما يفرضها الإيمـان بالتوحـيد وضـرورات تحققه، وأصبحت الدعوة إلى التحرر الاجتماعي والـثقافي والسياسي والاقتصادي تهدف أساساً إلى تجاوز ما يعيق تحقيق الوحدة، وتحديد سمات المجتمع المطلوب بناؤه.

وقد عبَّر الرسول علَّة عن هذه التوجهات بشعار مركزي شكَّل نظرية العصر **«أيَّها الناس قولوا لا إله إلَّا الله تفلحوا وتملكوا بها العرب وتذلَّ لكم** العجم».

إنَّ ذكر الأمَّة الإسلامية والتأكيد على وجودها في النصوص الإسلامية لا يعني إلغاء المتجمعات البشرية الأخرى الموازية لها أو المعارضة، فالآية الكريمة وما أيُّها النَّاصُ إِنَّا خَلَقْنَاكُ مِنْ ذَكَرَ وَأَنَّى وَجَعَلْنَاكُ مُشْعُوبًا وَقَبَائُلُ لَتُعَامُ قُواك توحي بقبولُ الأمم والأديكان والعقَّائد المختلفة قبولاً حضارياً ينسجم مع مقولات العولمة التي ينادي بها منظرو الفكر المعولم.

فللسلون أمَّة واحدة من دون الناس، أي كتلة يرتبط أعضاؤها برابطة العقيدة الدينية.

فالتنظيم قمائم على أمس فكرية أخلاقية وعقائدية، وليس على أساس الـدم أوعـلى أُسـس بيولوجية والأمّة قابلة للتوسّع والتقلّص تبعاً لعدد ينضمّ

 (۱) الدكتور محمد السيّد الوكيل، المدينة المنوّرة عاصمة الإسلام الأولى دار المجتمع للنشرو التوزيع، جدّة ط الثانية: ۹.

(٢) الدكتور نزار عبد اللطيف الحديثي، الأمّة والدولة في سياسة النبيّ والخلفاء الراشدين، بغداد١٩٧٧: ٥٩.

(٣) الحجرات/١٣.

النبي ومفهوم الأمة والوطن ...... ٢٥٢ إليها أو يتركها باختياره.

فـبالإمكان أن تتسع عندما يزداد عدد من يؤمن بالعقائد التي تعتنقها، أو تتقلص بقدر من يترك من أفرادها تلك العقيدة.

ورابطة الأُمَّة مفتوحة لن يعتنق عقائدها، ويقبل روابطها بصرف النظر عن عرقه ودمه وثروته.

وما دامت تقوم على رابطة العقيدة، فإنّها تستند إلى مبادئ روحية وأخلاقية، فالسياسة في الإسلام ممتزجة بالعقيدة والأخلاق، ورابطة الأمّة تسود على كافة الروابط.

والأمَّة كتلة واحدها يميِّزها تماسكها من غيرها من الكتل والجماعات''.

إنَّ الأمَّة في المفهـوم الإسلامي: مجتمع يشترك أفراده في العقيدة ومفاهيم الحـيلة، وفي القـيم الخُلقية والمثل الإنسانية، وما يتبع ذلك أو ينبئق عنه من نظم وعـلدات، أو شـعائر وعـبلدات، سواء أكانت هذه الأُمَّة قبيلة، حين كان التطور البشـرى يمـرَّ بمرحلة القبلية، أم كانت الأمَّة قوماً حين كانت البشرية تمرَّ بمرحلة تكـوَّن القومـيات، أم كانت مجموعة شعوب تجاوزت المرحلتين القبلية والقومية في اتجله التجمع الإنساني، وهي المرحلة الأحدث والأرقى والأعلى<sup>(1)</sup>.

(۱) أحمد صلح العلي، دولة الرسول في المدينة ص١٠٩، شركة المطبوعات للتوزيع بيروت:
 ٢٠٠١.

(٢) اسماعيل الكيلاني، فصل الدين عن الدولة: ١٩٨.

## الرقيق

عرف المرق كمظهر من مظاهر الحياة البشرية منذ أقدم العصور، وظلَّ قائماً معترفاً به اجتماعياً وقانونياً في كافة الجتمعات الإنسانية القديمة والوسيطة، بل والحديثة أيضاً<sup>(()</sup>، ولا شكَّ أنَّ الحرب كانت السبب الرئيس في قيام الرق في العصور القديمة، فقد كان القوي يلزم الضعيف بالعمل لمصلحته ولحسابه وكان المنتصر يسترق الأسرى لينتفع بهم في خدمته، وأخذ الرق يكتسب طابعه الاجتماعي المعروف كلماً اشتدت الحروب واتسع نطاقها، وكثر نتيجة ذلك عدد الأسرى.

وهكـذا نجد الاسترقاق في مصر القديمة ووادي الرافدين، وفي الهند حيث اعترفت به شريعة مانو، وكذلك في الصين وفارس وبلاد العبرانيين<sup>(۳)</sup>.

وعرفت المجتمعات القديمة للعبودية شكلين من هذه الصورة، أوّلهما: ظهورهما كظاهرة اجتماعية كبقية الظواهر الاجتماعية التي تظهر في المجتمعات البشرية توجبها أوضاع الناس وتشريعاتهم، وقد أشار القرآن الكريم إلى وجود هذه الظاهرة المبعثرة هنا وهناك في تاريخ الإنسان كما في قوله تعالى حاكياً عن يوسف الظلاف وجماعت سيكامة فأمرسكوا وامرد محصر فأذلى دلوه قال كم شركى هذا غلام وأسرو بضاعة والله عليمة بما يتمكون الوكما في قوله تعالى: فوقالوا نشرك هذا غلام وكن جاء به حمل بعير وآناً به مرعيمة قالوا تالله لقد علمت ما جنا لتأسد في الأمرض وما

(۱) الدكتور فيصل السامر، ثورة الزنج، مكتبة المتار بغداد: ۱۳.
 (۲) يقـد عـد العبيد الذين جيء بهم من أفريقيا إلى أمريكا قبل عام ١٨٥٠م ب١٥ مليون إنسان ما العولة لبول هيرست جراهام ترجمة فالخ عبد الجبار: ٤١.
 (٣) يوسف/١٩.

٢٥٦ ...... ٢٥٦ جَزَرَوَهُ حَكَذَلِكَ نَجْزِي الظَّالِمِينَ؟ <sup>(١)</sup>فالعبودية هنا بمعنى تشريع جنائي.

وثانيهما: ظهورهـا كـنظام اجتماعي وسياسي متكامل يشكل العبيد في هـذا النظام طبقة اجتماعية واقتصلاية ضمن بنية المجتمع كالنظام الذي مرّت به المجتمعات الزراعية والصناعية.

ولم تُعـدم ربـاع الجزيـرة العربـية الـتي كانت ساحة الرسالة المحمدية من وجـود فـئة العبـيد الذين امتلا بهم تاريخ الأرض آنذاك، وهذه الظاهرة كانت مالوفة في تاريخ كلّ الأمم.

> وقد علل البلحثون ظهور العبيد في المجتمع العربي آنذاك إلى: ١-الحروب والأسرى الذين يُصبحون أرقًاء. ٢-التجارة.

٣-العجـز عن تسديد الديون الذي يؤدّي بالإنسان أحيانا إلى أن يتحوّل إلى عبد.

ويـبدو أنَّ العـرب كـانوا يُبـيحون اسـترقاق العربي للعربي فلم يحرَّموا كالرومان استعباد الروماني للروماني.

ولقد تلجر أهل مكَّة بالرقيق واستخدموا الرجل بعد ضرب أُجور يومية عليهم، وكذلك ضُربت على الإماء منهنَّ أُجور ترفيه<sup>(\*\*)</sup>ولذلك جاء قوله تعالى ناهياً ومشيراً لهـذه الظاهرة: ﴿ وَلَمَا تُحَصَّرِهُوا فَتَيَاكَكُمْ عَلَى الْبِغَاء إِلْى أَمَهُنَ تَحَصُّنَا لَبُبَتَغُوا عَمرَضَ الْحَيَاةِ الدُنْيَاكِ<sup>\*\*</sup>، وكذلك روي أنَّه كان لعبد الله بن جدعان جوارٍ

- (۱) يوسف/ ۷۲-۷۵.
- ۲) تطور الأوضاع الاقتصادية في عصر الرسالة والراشدين: ۲۷.

(۳) النور: ۳۳.

وكانت نسبة العبيد في اليمن أكثر من غيرها قياساً لشبه جزيرة العرب، وربَّما يعـود السبب في ذلك إلى أنَّ رقيق شرق أفريقيا كان يُؤتى به عن طريق اليمن بوساطة كبار تجّاره.

ومع هذا فقد بقيت العبودية ظاهرة مرافقة إذ لم تشكّل في المجتمع العربي الجاهلي نظاماً موحداً وشاملاً لمجموع قطاعات الحيلة الاجتماعية، بل ظلَّت ظاهرة مرتبطة بالعمل التجاري ومتغلغلة في المجتمع أكثر من ارتباطها بالأعمال الزراعية والعمرانية من مدود ومنشآت مختلفة، ولم تكن العبودية متأتية عن وجود طبقتي الأسيلا والعبيد كما كان في روما وأثينا مثلاً<sup>(1)</sup>، وعليه فظهور العبودية لها أصول تاريخية مرتبطة بوجود الإنسان، وقد تغيب طبقة العبيد وتظهر طبقاً لأحوال المجتمعات وأوضاعها.

وتتضح طبقة العبيد بين ثنايا الجمتمع حين ينعم هذا الجتمع بالثروة والـرخاء الاقتصلدي، والعـرب شـأنهم شـأن الأمـم الأخرى تظهر لديهم هذه الطبقة عـند حصول تراكم ثروة بين أفرادهم وجماعاتهم ممّا يفرز مجتمعاً تراتبياً تفاوتياً.

وبرز التفاوت في الثروة والانقسام الاجتماعي في حواضر الحجاز، فمكَّة كانت مدينة تجارية تضمَّ فئة التجار الذين كان منهم التاجر الكبير والتاجر الصغير وما يقع بينهما، وكانت تضم الغني وَالفقير المعدم إضافة إلى طبقة وسطى من الأحرار تقع بين الاثنين، كما وجدت فئة العبيد فيها وكانت تضرب عليهم أجور يومية.

- المعارف لابن قتيبة: ٥٧٦ ط دار الكتب القاهرة ١٩٦٠ بتحقيق ثروت عكاشة.
  - (٢) تطور الأوضاع الاقتصادية في عصر الرسالة والراشدين: ٦٨.

٣٥٨ ------------ اثر الرسول المصطفى عَلَيْهُ في التكوين الحضاري كما وجد في الطائف القريبة من مكّة التجار والمزارعون والعبيد، فالمجـتمع قبل الإسلام كان يُقاسي من اختلال مردّه التفاوت في الثروة واختلاف دور الغني عن الفقير من حيث القيمة والفاعلية... .

ومع أنَّ الجمتمع كان يعاني من غياب العدالة الاجتماعية إلَّا أنَّه لم يصل إلى درجة تطوَّر طبقي صريح استكملت فيه الطبقة مقوماتها.

إذ إنَّ القـرابة وطبـيعة الموقـف النفسـي للعـربي في نظـرته إلى الــثروة وبالتالي حركية مصدر الثروة المتأتية عن الغزو أو التجارة، قد خفَّفت ولطَّفت من التشكَّل الطبقي وأخَّرت تطوّره<sup>(۱)</sup>.

(۱) ينظر تطور الأوضاع الاقتصادية في عصر الرسالة والراشدين: ٦٦.

## النبيّ والتمييز العنصري

حفظت لنا ذاكرة التاريخ صور التمييز العنصري مند زمن بعيد، فاللون الأسود اقترن بالعبودية والإذلال في التاريخ السحيق للإنسان، وكانَّ هذا اللون صار طوقاً حديدياً يكبل عنق ويد الإنسان الزنجي، وفي تاريخ كلَّ الشعوب والأمم تُسجل مشاهد قاتمة عن حالات من العبودية والاستغلال والامتهان التي مارسها الإنسان تجله أخيه الإنسان، وقد سجلت العصور الإسلامية المتأخرة، العباسي والأموي على الأخص، هذه النظرة القاسية لطبقة العبيد حيث كانت العباسي والأموي على الأخص، هذه النظرة القاسية لطبقة العبيد حيث كانت المنظرة السائدة للزنج نظرة الاحتقار، وقد عبَّر الجلحظ عن نظرة معاصريه إليهم بقوله: وقد علمنا أنَّ الزنج أقصر الناس ملة وروية، وأذهلهم عن معرفة العاقبة، فلو كان سنخاؤهم إنّما هو لكلال حلّهم ونقص عقولهم وقلّه معرفتهم... ومن الأمثلة السائرة آنذاك: أنَّ العبد إذا جاع نام وإذا شبع زنى<sup>(()</sup>

فقد كانت المرحلة التاريخية التي رافقت ظهور الإسلام ترتكز على عمل العبيد بأشكاله المختلفة، وكان الرقيق يشكلون فئة لها دورها في تيسير أسلوب معاش المناس، ومع هذا فإنَّ الإسلام قد عدّ الرقّ حالة مؤقتة وطارئة في حياة الإنسان لأنَّ الأصل في نظره هو الحريّة، ومن هنا وجدنا أنفسنا أمام عدّة إجراءات تخفّف من الرق وتسعى إلى تقليصه قدر الإمكان، فالإسلام قد ألزم من يقتل مؤمناً خطأً، ومن يحنث في يمينه، ومن ظاهر امرأته ثمَّ تراجع عن قراره عتق رقبة<sup>(1)</sup>.

قــل تعالى في هذا: ﴿ وَمَا حَكَانَ لِمُؤْمِنِ أَن يَقْتُلُ مُؤْمِنًا إِلاَّ حَطَنًا وَمَن قَتَلَ مُؤْمِنًا حَطَنًا

- (١) ينظر فيصل السامر، ثورة الزنج: ٢٦.
- (٢) ينظر نجمان ياسين، تطور الأوضاع الاقتصادية في عصر الرسالة والراشدين: ١١٤.

ثر الرسول المصطفى يتلك في التكوين الحضاري مُؤْمَنَة وَدَمَة مُسَلَّمَة إلى أَهْله إِلا أَن يَصْدَقُوا فَإِن حَكَانَ مِن قَوْم عَدُو لَحَكُمُ وموموم فنتخرم مرقبة مؤمنة ولاحكان من قور بيتحك رويته متثاق فدية مسلمة إلى لدوت حريس مرقبة مؤمنة فنن أحريجة فصيام ستمري متتابعتين توبة من الله وكان الله عليما محکيماکه (۰).

ونظام الـرقّ والعـبودية هـو نظام عرضي وطارئ في نظر الإسلام ولا ينبغي أن يتشكّل الجمتمع بطبقة تُسمّى طبقة العبيد والإماء، فالإسلام يرى صورة العبودية منافية لإنسانية الإنسان، لذلك قل النبي يتللم: لا يقولنَّ أحدكم حبلي فكلكم عبد، ولكن ليقل فتلي، ولا يقل العبد لسيَّده ربّي، ولكن ليقل سيّدي".

فلفـظ العـبوية كـان مسـتكرهاً له علم ، وكيف يقبل النبيّ علم الإنسان الـذي خلقه الله حرّاً وكريماً أن يكتئب ويشقى بهذه الأغلال البشريّة الموضوعه في عنق الإنسان.

وقىد دخل تحرير الإنسان في نظام العقوبات الجزائية الإسلامية منذ أن بدأت مرحلة التأسيس القانوني والتشريعي، ويتفهّم الباحثون المعاصرون الإلغاء المرحلي لظاهرة الرقّ ونظراً لتجذّر هذه الظاهرة في المجتمعات آنذاك فالإلغاء النهائي لظاهرة الرقّ يعني إرباك المجتمع وإحداث خلل كبير في تراتب المجتمع وإصابته بنوع من الشلل الاقتصادي؛ لأنَّ بعض المهن ونظام الزراعة والرعي كمان يعتمد على هذه القوى التي ألّفت هذه الأعداد الهائلة من العبيد والرعي السخّرين لتحريك حياتهم وترتيبها، ولهذا تجد نظام العقوبات

(۱) النساء: ۹۲.

(٢) مسند أحمد٢: ٤٤٤ وفي أخر المتلك: ولا يقل ربّي ربّكم الله، ولكن ليقل سيّدي. مسند أحد٢: ٤٩٦.

| 111                                               | النبي والتمييز العنصري سسسسسسسسسس                                                 |
|---------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------|
| التقنين يقول تعالى: ﴿ يَا أَبُّهَا الَّذِينَ      | الإسلامي يأخذ العرف الاجتماعي في عملية                                            |
|                                                   | آمنوا حصنب عكي حصد العصاص في القتلى المحرِّ با                                    |
| / / / /                                           | ولكن حَين يتعلَّق الأمر بتنَفَّيذ العقوبَة                                        |
| تعالى: ﴿ كَانِوْاخَذُ كُمُ اللَّهُ بِاللَّغُوفِي  | المملوكين بين يلي الحاكم الشرعي قمل                                               |
|                                                   | أيسا يحصر وكسحين يؤاخذ كسك مربسا عَقَد تُب                                        |
| كسويم أوتغرب كركبة فكن أحايجد                     | مَسَاً حَيِنَ مِنْ أَوْسَطَرِمَا تُطْعِمُونَ أَهْلِي حَدْ أَوْح                   |
| تُدُواحْفَظُوا أَيَمَا تُحَكُدُ كَذَلَكَ بَبَيْنُ | فصيام تكريد آيام ذلك كقاكم أيتا كمداذا حلة                                        |
|                                                   | اللهُ مُحَد أَيَّاتِه لَمَلَّكُدُ تَشْكَرُهُ ٢٠                                   |
| مر<br>مر أسمي مودون لما قالوا فتخرب مرقبة من      | وقــل تعـالى: ﴿ وَالَّذِينَ يُظَاهِرُونَ مِنْ سَائِم                              |
|                                                   | قَبْلِ أَن يَتَمَاسًا ذَلِعَتُ مُ تُوْعَظُونَ بِهِ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَ |
| آية الصدقات في قوله تعالى:﴿إِنَّمَا               | وجعل الله تعالى سهماً لعتق العبيد في                                              |
|                                                   | العَدْدَقَاتُ لِلْفَقَرَاء وَالْمَسَاحِينِ وَالْمَامِلِينَ عَلَيْهَا وَالْ        |
|                                                   | مسبيل الله وأبن السبيل فريضة من الله والله عليد ح                                 |
| في تأكيد منح الحرية لهؤلاء الناس،                 | وكانـت الأحاديـث النـبوية واضـحة                                                  |
| سيلة عتق رقبة إنسان بمثابة صكوك                   | حيث رغّبت في عـتق الرقاب، وجعلت فغ                                                |
|                                                   | تأمين ممنوحة تحجب العذاب عن المسلم.                                               |

- - (۱) البقرة: ۱۷۸.
  - (٢) المائدة: ٨٩
  - (٣) المجلدلة: ٣.
  - (٤) التوبة: ٦٠.

٣٦٢ ------ باثر الرسول المصطفى عليه في التكوين الحضاري يقطع في التكوين الحضاري يقطع المعاري يقطو منها يقسو منها يقول الـنبي عظيم: مسن أعتق رقبة فهي فلاؤه من النار، كلّ عضو منها فلاء عضو منه هذا في مطلق العبيد.

وفي خـبر آخـر مخصّص قل ﷺ: من أعتق رقبة مؤمنة كان له بكلًّ عضو منه فكلك عضو منه من النار.

وقل ﷺ: من اعتق مؤمناً اعتق الله بكلّ عضو منه عضواً من النار، وإنَّ كانـت أنـثى أعـتق الله بكـلّ عضوين عضـواً مـن النار لأنَّ المرأة نصف من الرجل.

وقــل ﷺ أيضـاً في حديـث: خمسـة مـن أتــى الله بهنَّ أو بواحدة منهنً وجبت له الجنَّة من سقى هامة صلاية، أو حمل قدماً حافية، أو أطعم كبداً جايعة، أو كسا جلدة عارية، أو أعتق رقبة عانية<sup>(١)</sup>.

وكانت هناك أفكار استباقية لإلغاء وجود الرق أصلاً، ولكن النظام الاجتماعي والسياسي للحياة البشرية التي شهدت بزوغ فجر الإسلام لم يكن يسمح بإلغائه بين ليلة وضحاها، فللحروب الواسعة التي شهدتها حركة الفتوح الإسلامية كانت تضرز هذه الأعداد الهائلة من الأسرى، كما أنَّ الحركة القتصلية للناس كانت تتطلَّب الأيدي العاملة الرخيصة والتي تؤمنها أسواق الرقيق فتدفع بهم إلى أيدي الناس، ومع كلّ هذه الأحوال لم تكن نفس علي القيلا تستسيغ استعبلا هذا الكيان البشري وتحويله إلى بضاعة مهانة، وتجد ذلك في المارسة العملية التي كان يمارسها علي القيلا ليمنح نعمة الحرية لهؤلاء وعرقت جبينه، وفي خبر أنَّه أعتق الظيلا ألف أهل بيت بما مجلت يداه وعرقت جبينه، وفي خبر أنَّه القال الف مملوك ماً عملت يداه<sup>m</sup>.

- (١) بحار الأنوار١٠٤: ١٩٤ و١٩٥.
  - (٢) بحار الأنوار ١٠٤: ١٩٥.

النبي والتمييز العنصري ......

وكـان الأئمة المعصومون للمي يمارسون دور المانح للحرية في سيرتهم التلك إسـهاماً مـنهم في إعـادة الإنسـانية المسـلوبة مـن هـؤلاء الـناس الذيـن يسمونهم العبيد والموالي.

وكسان علميِّ الظَّلا يستفهَّم معانلة هؤلاء الناس وقسوة الزمان عليهم، فتراه المخلا يعاملهم بعطف ورأفة متزايدة مدركا بان الرق مظهر غير إنساني أملته ظروف الحروب والسياسات العدوانية، وإنَّ عقاب هؤلاء الناس كان عقاباً جائـراً سارت علـيه القوانـين والأنظمة التي خلقها الإنسان، ويلمس الباحث ذلـك في روايـة سـبي الفرس، تقول هذه الرواية: لما ورد سبي الفرس إلى المدينة أراد عمر بن الخطاب بيع النساء وأن يجعل الرجل عبيداً فقل له أمير المؤمنين المح إنَّ رسول الله عَظِيم قسل: أكسرموا كريم كلَّ قوم، فقل عمر قد سمعته يقول: إذا أتساكم كريم كلٌّ قوم فأكرموه، وإنَّ خالفكم، فقال أمير المؤمنين التمتيك: هؤلاء قـوم قـد ألقـوا إليكم السلام ورغبوا في الإسلام ولابدُّ من أن يكون لي فيهم ذرَّيــة، وأنــا أشــهد الله وأشــهدكم أنِّي قد أعتقت نصيبي منهم لوجه الله تعالى، فقل جميع بني هاشم: قد وهبنا حقَّنا أيضاً لك، فقل:اللهم اشهد أنِّي قد أعتقت ما وهبوني لوجه الله، فقال المهاجرون والأنصار: قد وهبنا حقَّنا لك يا أخا رسول الله، فقـل: الـلهم اشـهد أنّهـم قـد وهـبوا لـي حقهم وقبلته وأشهدك أنّي قد أعتقتهم لوجهك، فقل عمر: لم نقضت عليَّ عزمي في الأعلجم وما الذي رغبك عن رأيي فيهم؟ فأعد عليه ما قل رسول الله في إكرام الكرماء، فقل عمر: قـد وهبـت لله ولك يا أبا الحسن ما يخصِّني وساير ما لم يُوهب لك، فقال أمير المؤمنين للظخة: اللهم اشهد على ما قالوا وعلى عتقي إيَّاهم، فرغب جماعة من قريش أن يستنكحوا النساء فقل أمير المؤمنين: هؤلاء لا يكرهن على ذلك، يخيّرن فما اخترنيه عمل بيه، فأشار جماعة إلى شهربانويه بنت كسرى فخيّرت وخُوطبت من وراء الحجاب والجمع حضور، فقيل لها: من تختارين من خطَّابك، وهـل أنت ممَّن تريدين بعلاً؛ فسكتت، فقال أمير المؤمنين الظَّيُّة: قد أرادت وبقى

٣٤ ..... أثو الرمول المعطفي على في التكوين الحضاري المعلمي المعلمي المعلمي المعلمي المعلمي المعلمي المعلمي المعلى المعلى

وقد عـ لا ودخـول مصطلح الأسود والأبيض في قاموس السياسة بشكل واضح، وفي عصورنا الحديثة برز مصطلح أبيض مقابل السود والهنود منذ عام ١٦٩١ عـلى الأقـل عـندما أصـدرت جمعية فرجينيا تشريعها الذي يستشهد به كـثيراً، والـذي وضع ليمنع ذلك الاختلاط البغيض والذرية غير الشرعية التي يمكن أن تـزداد في تلـك الـبلاد بالـزنوج والمولّدين والهـنود الذين يتزوجون بإنجليزيات ونساء بيضاوات أخريات مثلما تزداد بمرافقة أحدهم بأخرى مرافقة محرمة".

وشهد تـاريخ الولايـات المـتحدة الأمريكـية في القـرون السابقة مظاهر اضـطهد وظـلم لـلمواطن الأمـريكي الـذي يتسم بالبشرة السوداء وظلَّ هذا الوضع حتى الحرب العللية عندها أصبحت المؤسسات الاجتماعية في الولايات المتحدة أقلَّ عزلة وتمييزاً مما كان عليه الأمر قبل ذلك، فالجيش والمدارس وأنواع الرياضة البدنية ومعظم مواقع العمل لم تعد تنادي بالتمييز والعزلة بين مختلف

(١) بحا رالأنوار ١٠٤: ١٩٩.

(٢) مجلة الثقافة العللية العدد ١١٦ لسنة ٢٠٠٣، باتريك وولف، ترجمة أحمد عوض: ١٣٥.

وبالـرغم من كلَّ الحملات التي تَمَّت لإزالة العنصرية في أمريكا، وبرغم اعـتلاء الـزنوج الكثير من المناصب الرفيعة وبرغم أنَّهم شركاء في الوطن منذ نشـأته وليسـوا مـن المهاجـرين الجـدد بـرغم ذلـك فإنَّ أوضاعهم تختلف عن البيض من حيث الأجر والوظيفة وفرص الرزق.

ووفقًا لما أذاعه مكتب الإحصاء الامريكي فإنَّه بين كلَّ ثلاثة من الزنوج هـناك رجل فقير بينما تنخفض النسبة عند البيض لتكون رجلاً من كلَّ تسعة وبالـتحديد فـإن ٣٢٪ من السود مجملون صفة فقير، بينما تهبط النسبة إلى ١١٪ عند البيض<sup>(٣)</sup>.

وظاهرة العبيد قد استحكمت في بنية المجتمعات البشرية القديمة استحكاماً لا يمكن فصمه عن هذه المجتمعات، لذا كان التشريع السماوي ينسجم مع الأعراف الاجتماعية السائدة آنذاك وقد كان قانون العقوبات الديني يأخذ بنظر الاعتبار هذه الظاهرة فنجد ذلك في آية القصاص التي تتحدث عن فرض العقوبات الجزائية: في أيها الذين آمتُوا كُتُب عَلَيْه عُمَهُمُ الْيُماصُ فِي الْقُتْلَى الْحُرُ والْعَدْ وَالْمَتَى بِالْأَشْ وَالْمَنْ مَنْ

وتشكلت طبقة الرقـيق أو العبـيد عـلى الأشـهر في تـاريخ العـرب والمسـلمين مـن بعد، من أسرى الحروب والغارات التي كانت شائعة ومترادفة، ومـن ازدهـار تجـارة النخامـة الـتي اعتـبرت الإنسان سلعة اقتصلاية ذات ربح مشـجع ويسـهل تداوله وانتقاله لحلجة أو غيرها، فقد كان العبد جزءاً من متاع

- ینظر معتز سید عبد الله، الاتجاهات التعصبیة ۱۳٦و ١٦٥و١٢٢و١٠.
- ۲) محمود المراغي، أرقام تصنع العالم: ۲۰۰ ط الكويت كتاب العربي ۱۹۹۸.

(٣) البقزة ١٧٨.

٣٣٦ ------ مسيّدة وثروته يُكتسب بالشراء أو الإرث أو الهبة شأنه شأن أيّ ثروة أخرى، سيّدة وثروته يُكتسب بالشراء أو الإرث أو الهبة شأنه شأن أيّ ثروة أخرى، لـذا تـردّد وكـثر في آداب وتـاريخ العرب والمسلمين لفظ المولى والعبد والأمة، والنخّاس، وهو بائع الرقيق.

ويبدو أنَّ العرب لم يكونوا هم المؤسسون لهذه النخاسة، بل إنَّ أفريقية طالما كانت معيناً للعبيد منذ أقدم العصور، كما يتّضح من البقايا التي عثر عليها في قبور مصر السفلى من عصور ما قبل التاريخ، والتي تدلّ على استرقاق المصريين لزنوج البوشمان.

وظلَّ المصريون والرومان وغيرهم يغيرون على مناطق أفريقية للحصول عـلى العبـيد، غـير أنَّ الـتجار في الدولـة الإسـلامية وسَّعوا تجارة الرقيق حتَّى شملت جميع مناطق أفريقية التي استطاعوا النفوذ إليها.

والحق أنَّ هؤلاء التجار لم يقوموا هم أنفسهم باصطياد الزنج، بل كانوا يغرون رؤساء العشائر الزنجية بالبضائع والسلع فيقدّمون لهم العبيد، أو كانوا يتلخلون في النزاع بين عشيرتين زنجيتين فينالون حصّة من الأسرى، وكانت مصر وجنوب جزيرة العرب وشمل أفريقية أكبر أسواق الرقيق الأسود في العصر العباسيا".

## العبيد الرساليون

وللعبيد أو الموالي دور مهم وخطير في التاريخ العربي والإسلامي، وقد لعب أفراد من هذه الطبقة دوراً أساسياً في دفع حركة العلوم والفنون والآداب إلى أمام، فضلاً عن الدور السياسي والعسكري الذي اشتهر به جمعً من هؤلاء النابغين.

(١) فيصل السامر، ثورة الزنج: ٢٣.

الني والتمييز العنصري ......

فبصمات الموالي أو العبيد في حضارة المسلمين ومدنيتهم واضحة، وقد ساهمت إماءً كثيرات في صنع هذه الحضارة التي أنجبت عليّ بن الحسين السجّاد وموسى بسن جعفر وعليّ بسن موسى الرضا والمهدي المنتظر عليهم وعملى آبمائهم أفضل الصلاة والسلام، فهؤلاء المعصومون العظام رضعوا من لبن الإماء وجرت في عروقهم ودمائهم أمشاج من هؤلاء.

 $\sim$ 

وللعبيد والموالي موقف رسالي مشرّف نزل فيهم قوله تعالى كما روى ابن عبّاس فو ومن الماص من يشري فسمة التفاء مرضات الله والله مرؤوف بالمجادي ("، حيث قل: نزلت في رجل وهو صهيب بن سنان مولى عبد الله بن جذّعان أخذه المسركون في رهط من المسلمين، وخبّاب بن الأرت مولى ثابت بن أم أنمار، وبلال مولى أبي بكر، وعابس مولى حويطب بن عبد العزّى، وعمّار بن ياسر وأبو عمّار وسمّية أم عمّار ("، وهذه الفضيلة ليست هيّنة وإن كان آخرون من الأحرار شاركوهم فيها حيث روى الشيخ علي بن إبراهيم أنَّ هذه الآية نزلت في علي التي يلم من نحول هوالاء العبيد في جملة المتبايعين مع الله فربحوا في لا يمنع ولا يغض من نحول هؤلاء العبيد في جملة المتبايعين مع الله فربحوا في مبايعتهم.

كما أنَّ دخول أعلام منهم بوقت مبكر في الإسلام كعمار بن ياسر وخبّاب وصهيب والمقداد وبلال يوحي بظهور طبقة مهمة من العبيد في أزمنة متاخمة للبعثة النبوية، ولا يعني أنَّ هذه الطبقة تشكلت في هذه الفترة، وإنّما كانت فصائل من هذه الطبقة على مستوى من الوعي والإدراك أهّلها لاستقبل دعوة النبي يَتِلَة والدفاع عن هذه الدعوة الجديدة دفاعاً مستميتاً امتدّ هذا الدفاع

- (۱) البقرة: ۲۰۷.
- (٢) بحار الأنوار ٢٢: ٣٥٣.
- (٣) تفسير العياشي (: ١٠١ ٢٩٢، تفسير القمي (: ١٧.

٣٨ ..... ١٢٨ المطغى عَلَيْهُ في التكوين الحضاري ٢٨ إلى الأسرة والقبيلة، حتّى أنّه عُدّت سُمّية بنت خُباط أمّ عمّار بن ياسر أوّل شهيدة في الإسلام.

وعُذّبت من أجل دعوة النبي على تعذيباً لا يمكن أن تتحمله امرأة أخرى، فمما روي في هذا أنّها ربطت بين بعيرين ووُجئت في قبلها بحربة، وقد أعلم عمّار النبي على بعذابها الذي لقته دفاعاً عن العقيدة الإسلامية بقوله: بلغ العذاب من أمّي كلّ مبلغ، فقل النبي على: صبراً يا أبا اليقظان اللهم لا تعلّب أحداً من آل ياسر<sup>(1)</sup>.

وبلغ عمّار بسن ياسر من الوعي والنضوج أن قل لهاشم بن عتبة يوم صفِّين: والله لـو ضربونا حـتى يـبلغوا بنا شعاب<sup>٣</sup>هجر لعلمت أنّا على حقٍّ وأنّهم على الباطل<sup>٣</sup>.

وقل فيه النبيُّ ﷺ: ما خُيَّر عمَّار بين أمرين إلَّا اختار أرشدهما ۖ.

وتتحدّث كتب السيرة عن رجل عظيم من هذه الطبقة امتاز عنهم بوعيه وصلابته، وهو بلال بن ربلح الحبشي، الذي كان يعاني من العذاب والاضطهاد لإعلانـه التوحيد فقد روي أنَّ أُميَّة بن خلف كان يخرجه إذا حميت الظهيرة فيطرحه على ظهره في بطحاء مكّة ثمَّ يأمر بالصخرة العظيمة على صدره ثمَّ يقول أميَّة: لا يزال على ذلك حتَّى يموت أو يكفر بمحمد، فيقول بلال وهو في ذلك الحل: أحد أحد<sup>(6)</sup>.

 (۱) ينظر بحار الأنوار٢٩: ٢٥٥ وج١٨: ٢١٠، ٢٤١، الإصابة في معرفة الصحابةة: ٢٣٤، أسد الغابة٥: ٤٨١.

- (٢) وفي رواية أخرى سعفات.
   (٣) أسد الغابة في معرفة الصحابة ٤: ٤٦، ط دار إحياء التراث العربي بيروت.
   (٤) أسد الغابة ٤: ٤٥ وفي رواية الصدوق: أشدّهما كما في البحار ٢٢: ٢٢٠.
  - المداركة في دوني دورية الصدوق المدهمة عما في البخار (١٠، ١٠)
    - ٥) الإصابة في معرفة الصحابة ١: ١٦٥، الاستيعاب ١: ١٤٤.

النبي والتمييز العنصري ...... ٢٦٩

وكان بلال من الأوائل الذين أظهروا الإسلام وجلّهم من الموالي والعبيد وهم عمّار وسميّة وصهيب والمقداد، وقد أخذهم المشركون فألبسوهم أدراع الحديـد وأصـهروهم في الشمس فما منهم إنسان إلّا وقد واتاهم على ما أرادوا إلّا بلالاً.

فإنَّسه هانـت علـيه نفسه في الله وهان على قومه فأعطوه الولدان فجعلوا يطوفون به في شعاب مكَّة وهو يقول أحد أحد<sup>(۱)</sup>.

وكان بلال يمتلك وعياً عقائدياً، فحين سُئل عن توقيره لعلي الله أضعاف ما كان يوقر أبابكر، مع أنَّ أبابكر كان مولاه الذي اشتراه وأعتقه من العذاب، أجاب بأنَّ حقّ عليّ اللَّلَا أعظم من حقّ أبي بكر، لأنّه أراد أبابكر – أنقذني من رقّ العذاب الذي لو دام عليّ وصبرت عليه لصرت إلى جنات عدن، وعليّ اللَّلا أنقذني من رقّ العذاب الأبيد وأوجب لي بموالاتي له وتفضيلي إيَّاه نعيم الأبد".

واستقرَّ حبَّ النبيِّ ﷺ في أعماق بلال فحين قبض ﷺ امتنع بلال من الأذان، لأنَّ الأذان يـثير ذكـريات الحبيـب المفـارق، فاسم النبيَّ ﷺ حين ينساب على لسان بلال يؤجج ذكريات الدعوة ويوقد وهج الأحزان والأشجان.

ولًّا قالت فاطمة للظل ذات يـوم: إنّي أشـتهي أن أسمع صوت مؤدّن أبي بـلال، بلغ بلالاً ذلك فأخذ في الأذان، فلمًا قل: الله أكبر، ذكرت أباها وأيّامه، فلم تـتمالك من البكاء، فلمًا بلغ إلى قوله: أشهد أنَّ محمداً رسول الله، شهقت فاطمة وسـقطت لوجههـا وغُشي عليها، فقل الناس لبلال: أمسك يا بلال، فقد فارقت

- (١) الإستيعاب في معرفة الأصحاب ١٤١.
  - (٢) تفسير الإمام العسكري: ٢٦١ ح ٣٦٥.

٣٠ ...... أثر الرسول المصطفى على في التكوين الحضاري المصطفى على في التكوين الحضاري ابنة رسول الله على الدنيا، وظنّوا أنّها قد ماتت فقطع أذانه ولم يتمه<sup>(()</sup> ولم يؤذّن بعد ذلك لأنَّ هـنه الشعيرة التي اقتر نت بصوته كانت تختزن لحظات عاطفية وشعورية لا يمكن استيعابها وإدراكها إلا من بضعة صلحب الرسالة، فكان بلال يفهم ذلك لما أُعطي من الوعي والفهم والبصيرة.

ومن رجال هـذه الطـبقة الصـامدين خـبَّاب بـن الأرتّ مـولى أم أنمار الخزاعية، والذي وصف بقدم إسلامه ومَّن عُذَّب في الله حيث وصف صورة من عذاباته فقـال: لقـد أُوقدت لي نار وسُحبت عليها فما أطفاها إلّا ودك ظهرى، ومَّـا يُـنقَل عـن نـوع العـذاب الـذي نالـه أنّ الكفّـار جعلـوا يلصقون ظهره بالرضف حتّى ذهب لحم متنه.

وتـرحّم علـيه علـي الظّلاة قائلاً: رحم الله خبّاباً أسلم راغباً وهاجر طائعاً وعاش مجاهداً، وابتُلي في جسمه أهوالاً ولن يضيع الله أجر المحسنين<sup>(٣</sup>.

وكان علي الظلاقة قد اختص من هؤلاء عبداً اسمه قنبر، وكان هذا له الظلا كوزير وأخ وابن يلازمه كظله، وبلغ من حبّه علياً الظلاق إذا خرج علي الظلا خرج على إثره بالسيف، وكان إذا سُئل مولى من أنت، يقول: مولاي من ضرب بسيفين، وطعن برمحين، وصلّى القبلتين، وبلغ عرفانه مع حبّه لعلي الظلا تدرأ، فحين قل له الحجاج: أنت مولى عليّ بن أبي طالب، قل: الله مولاي، وأمير المؤمنين علي الظلا وليُّ نعمتي، وحين قل له الحجاج: إبرأ من دينه، قل له قنبر: فإذا برئت من دينه تدلّني على دين غيره أفضل منه! قل له الحجّاج: إني قاتلك فاختر أيَّ قتلة أحبّ إليك؟

قـال قنـبر: قـد صيّرت ذلك إليك، قال الحجاج: ولم؟ قال: لأنك لا تقتلني

- (١) ينظر من لا يحضره الفقيها: ٢٩٨ -٢٠٧
- (٢) أسد الغابة في معرفة الصحابة٢: ١٠٠، الاستيعاب (: ٤٢٣ و٤٢٤، الإصابة ١: ٤١٦.

وتفيد رواية الشبيخ الطوسي وابن شهر اشوب علو مقام ميثم، وتجلّى هذا المقيام حين أتسى الخضير ﷺ أمير المؤمنين الظيّة بالكوفة عند الأسطوانة السابعة من باب الفيل، فأكب الخضر على عليّ الظّيّة وقبّل رأسه... .

ثمَّ جاء ثانية فلِذا ميثم يصلَّي إلى تلك الأُسطوانة فقال: يا صاحب السارية أقرئ صاحب الدار السلام \_ يعنى علياً الظَّيَّة \_ وأعلم أني بدأت به فوجدته نائماً<sup>(1)</sup>.

ويتحدث قنبر عن العرفان الذي تلقّى دروسه في مدرسة علي التخ فيقول: كنت عند أمير المؤمنين التخلي إذ دخل رجل فقل: يا أمير المؤمنين أنا أشتهي بطّيخاً، قل قنبر: فأمرني أمير المؤمنين التخين بشراء بطّيخ فوجّهت بدرهم فجاؤونا بثلاث بطّيخات، فقطعت واحدة فإذا هو مرَّ فقلت: مرَّ يا أمير المؤمنين فقل: ارم به من النار وإلى النار، قال: وقطعت الثاني فإذا هو حامض، فقلت

- ينظر بحا رالأنوار ٤٢، ١٤٦ وج ٥: ١٠٤ والتوحيد للصدوق: ١٣٨.
  - (٢) إرشاد الشيخ المفيد: ١٧٠.
  - (٣) بحار الأنوار٢: ٢١٠ وج ٢٥: ٣٨٣.
- (٤) أمالي الشيخ الطوسي١: ٥٠، مناقب ابن شهر أشوب٢: ٢٤١، بحار الأنوار٢٩: ١٣٠و١٢٢.

ومن الموالي الذين وصف إيمانهم بالصدق والإخلاص المقداد بن الأسود، فقد قيل: ما بقي أحدً إلًا وقد جل جولةً إلَّا المقداد بن الأسود فإنَّ قلبه كمان مثل زبر الحديد، حتَّى قال رسول الله يَتَلَيُّ لسلمان: يا سلمان لو عرض علمك على مقداد لكفر، يا مقداد لو عُرض علمك على سلمان لكفر<sup>m</sup>.

ومع كـلّ هـذا العطـاء من هؤلاء وغيرهم فلهم "فضل كبير في الإسلام لأنَّ معظم الحفّاظ وأهل التفسير واللغة والشعر وسائر العلماء وأكثر التابعين منهما<sup>m</sup>.

وبهذا تميَّزت حضارة المصطفى ﷺ عن الحضارات التي سحقت مواهب وكفاءات طبقة مهمة في المجتمع البشري.

- (۱) الاختصاص للمفيد: ۲٤۹ انتشارات مكتبة الزهراء قم.
  - (٢) بحارالأنوار ٢٢: ٤٤٠.
- (٣) السيّد محمد الحسيني الشيرازي، من التمدن الإسلامي: ٢٤٥.

#### خاتمة البحث

كانت فصول هذا البحث مقدّمة وملخلاً لأثر نعمة الله الفُضلى على عباده خاتم الأنبياء والرسل محمد المصطفى يملي منقذ البشرية من ظلام الجهل والانحطط الحضاري، ولا يسع هذا البحث أن يتناول تفصيلات صنعها وأوجدها يوجوده المبارك وكاننا قد أشرنا إلى الأثر الجليّ الواضح التي تركه النبي يَمَنُن في مجمل تاريخ الحضارة، ممّا لا يمكن نكرانه وتجاهله، ولا يمكن لأي دارس وباحث مهما كان معتقده الديني أن يمنكر الدور التعليمي والثقافي الواضح في حياته يتله، ودفع المسلم وغير المسلم نحو التعلّم والثقافة كان من أبرز معالم السيرة النبويّة، وقد تناولت فصول البحث بعض هذا الجانب.

ويسلمس القسارئ أنَّ الحضسارة الإسسلامية التي بناها المصطفى تلك كانت حضسارة بنائسية مسلمية ذات بعد إنسساني، فستداول مفردات مثل: رحمة، حرمة، حقوق، ذمَّة، عدل، أمَّة... لها دلالاتها وأبعادها الإنسانية فهي ليست محصورة في أفق ديني أو قومي محمد فتبلور هذه المفاهيم ينبغي أن يكون مقبولاً كحقيقة ثابتة في قاموس الحضارة الإسلامية، إنَّ لم يكن نشأتها وانبثاقها مقبولاً لدى البعض، وأشار البحث إلى أنَّ النبي تظلير كان وارث أسرة متحضرة وضعت لبنات دولة مهمة في الستاريخ هي دولة قويش، فالتراث السياسي والحضاري للنبي تظلير لا ينفصل عن تاريخ قريش، وهو سيّد قريش وشرفهم وعزّهم وباني مجدهم.

وتناولت فصول من هذا البحث أثر النبي تلك وخلفائه المعصومين المخطو في تنمية وتطوير نشاط الإنسان في حقول الزراعة والصناعة والتجارة، وبالتالي انعكس هذا الأثر في قيام نهضة زراعية وصناعية واقتصادية عُرفت في تاريخ المسلمين بشكل واضح امتدّت لعصور، وللمرأة نصيب من الرعاية والإكرام محفوط في السنّة أشار لذلك فصل من هذا الكتاب، وقد يكون من المناسب إفراد بحث مستقلّ قد يجد طريقة في مشاريع بحث مستقلّة. وقد عرّج البحث على مفهوم مهم هو مفهوم القومية والوعي القومي، وتناول البحث المشاعر القومية ضمن النطاق الإسلامي المسموح به، فلم تفت الـنبي ﷺ والأئمة المعصومين للكثير الإشارة إلى الأحاسيس القومية التي تتحرك لدى الإنسان.

وتناول هذا البحث صفحات مشرقة من تاريخ الموالي والعبيد، فقد أخذ العبيد والموالي دورهم في حضارة المصطفى على، وكان لرعايته على وحنوه عليهم من الأثر المبارك أن أصبح لهذا الطبقة ضمن التركيب الاجتماعي حضور فاعل ومنظور، وعليه فاللموالي من المواقف والمشاهد الرائعة التي ترسمت في نهضة المسلمين بقاء واستمرار لا يزال واضحاً، في حين لم يكن للرقيق أي دور إيجابي في الحضارات الأخرى، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العللين وصلاته وسلامه على سيّدنا وهادينا ومنقذنا محمد وعلى آله الطاهرين إلى قيام يوم الدين.

عادل عبد الرحمز البدري

مشهد الرضا عليه وعلىآبائه

آلاف التحية والسلام.

#### مصادر ومراجع الكتاب

 ١\_ الاتجاهـات التعصيبة، الدكتور معتز سيّد عبد الله، عالم المعرفة الكويت ١٩٩٨.

٢\_ الاختصاص، محمد بن محمد بن النعمان العكبري المفيد، المتوفى ٤١٣ هـ تحقيق على أكبر غفارى، مكتبة الزهراء، قم و ط جماعة المدرسين في الحوزة العلمية قم.

٣\_ الآراء والمعتقدات، غوستاف لوبون، ترجمة عادل زعيتر، المطبعة العصرية بيروت.

٤\_ الإرشاد، الشيخ المفيد، منشورات بصيرتى قم. ٥\_ أرقام تصنع العالم، محمود المراغي، كتاب العربي الكويت ١٩٩٨.

٦\_ الاسـتيعاب في معـرفة الأصـحاب، ابن عبد البر يوسف بن عبد الله القرطبي الأندلسي، دار صادر ودار إحياء التراث العربي بيروت.

٧\_ أسد الغابة في معرفة الصحابة، عز الدين علي بن أبي الكرم بن الأثير، المتوفى ٦٣٠ هـ أفسيت المكتبة الإسلامية طهران.

٨\_ أسطورة الإطار، كارل بوير، ترجمة يمنى طريف الخولي، عالم المعرفة الكويت ٢٠٠٣.

٩\_الإسـلام شـريكا، فريتس شتيبات، ترجمة الدكتور عبد الغفّار مكاوي، عالم المعرفة الكويت ٢٠٠٤.

١٠\_ الإسـلام وعـلم الاجتماع، الدكتور محمود البستاني، مجمع البحوث الإسلامية، بيروت ١٩٩٨.

١١\_ الإسلام والغرب،مجموعة من الكتاب، كتاب العربي الكويت ٢٠٠٢.

٣٣ -------- الم المعطفي علي في التكوين الحضاري ١٢\_ الاشــتقاق، محمـد بن الحسن بن دريد المتوفى ٣٢١ هـ، تحقيق عبد السلام هارون، مكتبة المثنى بغداد.

١٣\_ الإصـابة في معرفة الصحابة، أحمد بن حجر العسقلاني المتوفّى ٨٥٢ هـ دار صادر وإحياء التراث العربي بيروت.

١٤\_ الأصــناف في العصـر العباسـي، صـباح إبراهـيم الشـيخلي، وزارة الإعلام بغداد.

١٥\_ الأصول والفروع من الكافي، محمد بن يعقوب الكليني، المتوفى ٣٣٩ هـ دار الكتب الإسلامية طهران ١٣٨٨ هـ

١٦\_ أعـلام العـرب في الكيمـياء، الدكـتور فاضل الطائي، وزارة الثقافة بغداد.

١٧\_ أقاليم الدولية الإسلامية، مسعود أحمد مصطفى، الهيئة المصرية للكتاب، القاهرة ١٩٩٠.

١٨\_ اقتصادنا، السيَّد محمـد باقـر الصـدر، دار التعارف بيروت الطبعة السادسة عشرة.

١٩\_ الآلـة قـوَّة وسـلطة، أر.إيـه بوكانان، ترجمة شوقي جلال، عالم المعرفة الكويت ٢٠٠٠.

٢٠\_ الأمـالي، السـيَّد المرتضــى أبـو القاسم علي بن الحسين بن موسى المتوفَّى ٢٣٦ هـ، منشورات مكتبة آية الله المرعشي النجفي قم ١٤٠٣ هـ.

٢١\_ الأمـالي، الشبيخ أبو جعفر محمد بن علي بن بابوبه القمّي المتوفّى ١٨١ هـ ، المعروف أمالي الصدوق، نشر مؤسسة الأعلمي بيروت ١٤٠٠ هـ

٢٢\_ الأمالي، الشيخ محمد بن الحسن الطوسي، ط النجف.

مصلار ومراجع الكتاب ........ للوطن العربي، محمد السيّد عبد السلام، عالم ٢٣\_ الأمـن الغذائـي للوطـن العربي، محمد السيّد عبد السلام، عالم المعرفة الكويت ١٩٩٨.

٢٤\_ الأمَّـة والدولـة في سياسـة الـنبي والخلفاء الراشدين، نزار الحديثي، بغداد ١٩٨٧.

٢٥\_ أهـل الـيمن في صـدر الإسـلام، نـزار الحديـثي، المؤسسـة العربية للدراسات والنشر بيروت.

٢٦\_ إيـلاف قريش، فكتور سحَّاب، كمبيوتر نشر والمركز الثقافي العربي بيروت ١٩٩٢.

٢٧\_ بحار الأنوار الجامعة للرر أخبار الأئمّة الأطهار، الشيخ محمد باقر المجلسي المتوفّى ١١١١ هـ، مؤسسة الوفاء بيروت، وط دار الكتب الإسلامية طهران.

٢٨\_ بحـوث في تـاريخ الإسـلام وحضـارته، الدكـتور سـعيد عبد الفتاح عاشور، عالم الكتب القاهرة ١٩٨٧.

٢٩\_ بعـيداً عن اليسار واليمين، أنطوني جيدنز، ترجمة شوقي جلال، عالم المعرفة الكويت ٢٠٠٢.

٣٠\_ بــلاد مــا بــين الــنهرين، لــيو أو يـــنهايم، ترجمة سعدي فيضي عبد الرزاق، وزارة الثقافة بغداد.

٣١\_ الـبلدان وفـتوحها وأحكامهـا، أحمـد بــن يحـيى بــن جابر البلاذري المتوفّى ٢٧٩ هـ، تحقيق الدكتور سهيل زكّار، دار الفكر بيروت ١٩٩٢.

٢٢\_ تـاريخ الأفكـار السياسية، جان توشار، ترجمة ناجي الدراوشة، وزارة الثقافة دمشق. ٣٨ ...... ١٣٨ يستسبب التكوين الحضاري ٢٨ ..... اثر الرسول المصطغى عظامة في التكوين الحضاري ٣٣\_ تساريخ ابسن خلدون، عبد الرحمن بن خلدون المتوفّى ٨٠٨ هـ دار الكتب العلمية بيروت ط الأولى.

۳۲\_ تـاریخ الحضـارات العـام، إشـراف موریـس کـروزیه، منشـورات عویدات، باریس\_بیروت ۱۹۸٦.

٣٥\_ تـاريخ الحضـارة العربـية الإسلامية، الدكتور بشير رمضان التليسي وجمل هاشم الذويب، دار المدار الإسلامي بيروت ٢٠٠٢.

٣٦\_ التاريخ الحقيقي لليهود من نشأتهم الأولى وحتّى الآن، نجيب زبيب، دار الهلاي بيروت ٢٠٠١.

٣٧\_ الــتاريخ السياســي والعسكري لدولة المدينة في عهد الرسول ﷺ ، الدكتور علي معطي، مؤسسة المعارف بيروت ١٩٩٨.

٣٨\_ تـاريخ العـرب في الإسـلام، جواد علي، انتشارات الشريف الرضي ١٤١٤ هـ

٣٩\_تاريخ مكَّة، أحمد السباعي، دار مكَّة للطباعة والنشر في مكَّة ١٩٧٩ ط الرابعة.

٤٠\_ تاريخ اليعقوبي، أحمد بن أبي يعقوب بن جعفر المتوفّى ٢٨٤ هـ، دار صلدر بيروت.

٤١\_ تاريخ اليمن السياسي في العصر الإسلامي، الدكتور حسن سليمان محمود المجمع العلمي العراقي بغداد ١٩٦٩.

٤٢\_ تجـارة المحيط الهندي في عصر السيادة الإسلامية، الدكتور شوقي عبد القوي عثمان، عالم المعرفة الكويت ١٩٩٠.

٤٣\_ تحف العقول عن آل الرسول، الحسن بن علي الحرّاني من أعلام

٤٤\_ تراث الإسلام، مجموعة من المؤلِّفين، تحقيق الدكتور شاكر مصطفى، عالم المعرفة الكويت.

٤٥\_ تطـوّر الأوضـاع الاقتصـادية في عصر الرسالة والراشدين، الدكتور نجمان ياسين، وزارة الثقافة بغداد ١٩٩١.

٤٦\_ تفسير التبيان، الشيخ محمد بن الحسن الطوسي، ط مكتبة الأمين النجف.

٤٧\_ تفسير البيضاوي، أبو الخير عبد الله بن عمر البيضاوي المتوفى ٧٩١ هـ، منشورات البابي الحلبي مصر ١٣٨٨.

٤٨\_ تفسير العيَّاشي، محمـد بـن مسـعود السـمرقندي المتوفى ٢٢٠ هـ. تصحيح السيَّد هاشم الرسولي الحلَّاتي، المطبعة العلمية قم.

<sup>8</sup>9\_ تفسير القـرطبي،<sup>«</sup>جـامع لأحكام القرآن» شمس الدين محمد بن أحمد الأنصـاري القـرطبي المـتوفى ٦٧٦، منشورات دار الغد العربي القاهرة ١٤٠٩هـ ودار الكاتب العربي بيروت ١٩٦٧.

٥٠\_ تفسير القمّي، عليّ بـن إبراهيم بن هاشم المتوفى ٣٢٨ هـ تحقيق الطيّب الجزائري، ط النجف مكتبة الهدى ١٣٨٦ هـ

٥١\_ تقييد العلم، للحافظ المؤرخ أبي بكر أحمد بن علي بن ثابت الخطيب البغدادي المتوفى ٤٦٣ هـ تحقيق يوسف العش، ط دار إحياء السنة النبوية ١٩٧٥.

٥٢\_ تنوير المقباس من تفسير ابن عباس، انتشارات استقلال طهران. ٥٣\_ تهذيب الأحكم، الشيخ الطوسي المتوفى ٤٦٠ هـ، دار الكتب ٣٨٠ ..... ١٣٩٠ عليه التكوين الحضاري الرسول المصطفى علي في التكوين الحضاري الإسلامية طهران ١٣٩٠ هـ

٥٤\_ التوحيد، الشيخ الصدوق، نشر جماعة المدرسين بقم.

<sup>00</sup> التـيارات الإسـلامية وقضيّة الديمقراطية، حيدر إبراهيم علي، مركز دراسات الوحدة العربية بيروت ١٩٩٩.

٥٦\_ الـثقافة العربية وعصر المعلومات، الدكتور نبيل علي، عالم المعرفة الكويت ٢٠٠١.

٥٧\_ ثورة الزنج، الدكتور فيصل السامر، مكتبة المنار بغداد ط الثانية.

٥٨\_ جامع الأصول، مجد الدين مبارك بن أبي الكرم ابن الأثير المتوفّى ٦٠٦ هـ، دار إحياء التراث العربي بيروت.

٥٩\_ الجغرافية السياسية لعالمنا المعاصر، بيتر تيلور وكولن فلنت، ترجمة عبد السلام رضوان وإسحاق عبيد، عالم المعرفة الكويت ٢٠٠٢.

٦٠\_ جغرافية العهمد القديم، بمنو إسمرائيل جغرافية الجذور، زياد مني، منشورات مكتبة الأهالي دمشق.

٦١\_ حضارة العراق مجموعة من الكتَّاب، دار الحرية للطباعة بغداد ١٩٨٥.

٦٢\_ حضارة العارب، غوستاف لوبون، تارجمة عالل زعيتر منشورات البابي الخلبي مصر ط الرابعة ١٩٦٤.

٦٣\_ الحضارة الإسلامية في القرن الرابع الهجري، آدم متز، تعريب محمد عبد الهلدي أبو ريدة، دار الكتاب العربي بيروت، ط الخامسة.

٦٤\_ الحركة العلمية في عصر الرسول وخلفائه، محمد السيّد الوكيل، دار المجتمع جلّة

٦٥\_ الحكومة الديمقراطية أصولها ومناهجها، فاضل الصفَّار، دار المحجَّة

٦٦\_ حوار الحقيقة، تحسين البدري، المركز العالمي للدراسات الإسلامية قم.

٦٧\_ الخرائج والجرائح، قطب الدين سعيد بن هبة الله الراوندي المتوفى ٥٧٣ هـ، مؤسسة المهدي (عج) قم.

٢٨\_ الخصل، الشيخ محمد بن علي بن بابويه القمي المتوفى ٢٨١هـ نشر جماعة المدرسين قم.

٦٩\_ دراسـات في تـاريخ الحضـارة الإسـلامية، الدكتور حسَّان حلَّق، دار النهضة العربية بيروت ١٩٩٩ الثانية.

٧٠\_ دراسات في تـاريخ العـرب، الدكمتور خـالد العسلي، وزارة الثقافة بغداد.

٧١\_ دراسـات في الحضارة الإسلامية، مجموعة من الكتَّاب، الهيئه المصرية العامة للكتاب ١٩٨٥.

٧٢\_ دراسات في الطب العربي، الدكتور عادل البكري وهادي العبوسي، وزارة التعليم العالي والبحث العلمي بغداد ١٩٩١.

٧٣\_ دراسة في طبّ الرسول المصطفى، عباس تبريزيان، موسوعة الرسول المصطفى، دار الأثر بيروت ٢٠٠٢.

٧٤\_ دعــائـم الإســلام، أبــو حنــيفة النعمان بن محمد بن متصور المغربي المتوفّى ٣٦٣ هــ دار المعارف مصر ١٣٨٣ هـ.

٧٥\_ دور العـرب في تكوين الفكر الأوربي، الدكتور عبد الرحمن بدوي، وكالة المطبوعات الكويت ١٩٧٩. ٣٨٢ ...... ١٣٨ ..... أثر الرسول المصطفى على في التكوين الحضاري ٧٦\_ دولـة الرسـول في المدينة، الدكتور صالح العلي، شركة المطبوعات بيروت ٢٠٠١.

W\_ الديـارات النصرانية في الإسلام، حبيب الزيّات، دار المشرق بيروت ١٩٩٩ ط`الثالثة.

٧٨\_ ذكـرى الشـيعة في أحكام الشريعة، الشهيد محمد بن مكي العاملي المتوفى ٧٨٦هـ منشورات مكتبة بصيرتي قم.

٧٩\_ المزهد، حسين بمن سعيد الأهوازي، من أعلام القرنين الثاني والثالث الهجري، منشورات مدرسة المهدي (عج) قم بتحقيق غلام رضا عرفانيان.

٨٠\_ ســنن ابن ملجه، محمد بن يزيد القزويني المتوفى ٢٧٥ هــ دار الفكر بيروت.

٨١\_ السـيرة النـبوية، عـبد الملـك ابـن هشـام البصري المتوفى ٢١٨ هـ. بتحقيق مصطفى السقًا وآخرين، دار إحياء التراث العربي بيروت.

٨٢\_ شرح نهج البلاغة، عبد الحميد بن محمد بن الحسين بن أبي الحديد المعتزلي المتوفى ٦٥٦ هـ تحقيق أبو الفضل إبراهيم، منشورات مكتبة آية الله المرعشي النجفي قم ١٤٠٤ هـ

٨٣\_ شـعب الإيمـان، أبوبكـر أحمـد بن الحسين بن عليّ البيهقي المتوفى ٤٥٨هـ تحقيق السعيد بسيوني زغلول، دار الكتب العلمية بيروت.

٨٤\_ صحيح مسـلم بـن الحجّاج النيسابوري المتوفى ٢٦١ هــ دار الفكر ودار إحياء التراث العربي بيروت.

٨٠\_ صور من حيلة الرسول، أمين الدويدار، دار المعارف مصر ط الرابعة.

مصادر ومراجع الكتاب .....

٨٦\_ الطبقات الكبرى، أبو عبد الله محمد بن سعد، دار صلدر بيروت.

٨٧\_ الطرائف، السيد علي بن موسى بن جعفر ابن طاووس المتوفى. ٦٦٤ هـ، منشورات مطبعة الخيام قم ١٤٠٠.

M\_ عالمية الإسلام وقضايا العصر، محمد عللوه، منشورات جمعية الدعوة الإسلامية، الجماهرية الليبية طرابلس.

٨٩\_ العبادة والعبودية والعلاقة مع الله، دار البلاغ طهران ١٩٩٧. ٩٠\_ العرب قبل الإسلام، جرجي زيدان، مكتبة الحياة بيروت ١٩٦٦.

٩١\_ العـرب والإسـلام في أيّـام الرسـول، عـبد الله بـرّي، دار الـتعارف بيروت.

٩٢\_ علـل الشـرائع، محمـد بـن علـي بن بابويه القمي، المكتبة الحيدرية النجف ١٣٨٥ هـ

٩٣\_ عـلم أصـول القـانون، الدكـتور مصـطفى عبد الله، المكتبة الوطنية بغداد

٩٤\_ العمـل وحقـوق العـامل في الإسـلام، باقـر شـريف القرشـي، دار التعارف بيروت ١٩٧٩ الرابعة.

٩٦\_ العوامـل التاريخـية لنشـأة وتطور المدن العربية الإسلامية، مصطفى عباس الموسوي، وزارة الثقافة والإعلام بغداد ١٩٨٢.

٩٧\_ عيون أخبار الرضا، الشيخ الصدوق، نشر رضا مشهدي قم.

٩٨\_ غريب الحديث، أبو عبيد القاسم بن سلام الهروى المتوفى ٢٢٤ هـ، دار الكتب العلمية بيروت ١٤٠٦.

٩٩\_ غـوالى اللآلـــــى ابــن أبــي جمهور الإحسائي المتوفى ٨٨هــ مؤسسة

٣٨٤ ..... المسلمين المحمد المسلمين المسلمي المحمد المسلمي المسلمي المسلمي المحمد المسلوي المحمدي المحمدي المسلوي المحمدين المحم المحمد يحمد المحمدين ا

١٠٠\_ فصل الديمن عن الدولة، إسماعيل الكيلاني، المكتب الإسلامي بيروت ط الثانية.

١٠١\_ الفضائل، أبو الفضل شاذان بن جبرئيل القمّي منشورات الرضي قم.

١٠٢\_ الفكـر الإسـلامي، محمد أرگون، ترجمة هاشم صلح، المركز الثقافي العربي الدار البيضاء، مركز الإنماء القومي بيروت.

١٠٣\_ الفكر الإسـلامي المعاصر في إيران، محمد رضا وصفي دار الجديد بيروت، ط الأولى.

١٠٤\_ الفكر العربي في عصر النهضة ١٧٩٩\_١٩٣٩، الـبرت حوراني، ترجمة كريم عزقول، منشورات نوفل بيروت ١٩٩٧.

١٠٥\_ الفكر القومي إسلامياً وتاريخياً، نجاح الطائي،منظمة الإعلام الإسلامي طهران.

١٠٦\_ فلسفة العلم في القرن العشرين، يمنى طريف الخولي، عالم المعرفة الكويت.

١٠٧\_ فلسيفة المشروع الحضراري برين الإحرياء الإسبلامي والتحديث الغربي، أحمد محمد عبد الرازق، معهد الفكر الإسلامي فرجينيا.

١٠٨\_ في أصول تباريخ العبرب الإسلامي، محمد محمد حسن شرّاب، دار القلم دمشق.

١٠٩\_ في نظرية التطوّر الاجتماعي، واسني الأعرج، دار دمشق ١٩٨٢. ١١٠\_ القــانون الدوليّ في الإسلام، عباس علي العميدي الزنجاني، ترجمة

١١١\_ القاموس الفقهي، سعدي أبو حبيب، دار الفكر دمشق.

١١٢\_ القرآن الكريم بنيته التشريعية وخصائصه الحضارية، الدكتور وهبي الزحيلي، دار الفكر دمشق ١٩٩٣.

١١٣\_ القسرآن والسنظر العقلبي، فاطمسة إسماعسيل، المعهسد العالمي للفكر الإسلامي، فرجينيا.

١١٤\_ قرب الإسناد، محمّد بن جعفر الحميري المتوفى ٣٦٠هـ مكتبة نينوى الحديثة طهران، وط النجف.

١١٥\_ قريش من القبيلة إلى الدولة المركزية، خليل عبد الكريم، سينا للنشر القاهرة ١٩٩٣.

١١٦\_ قصـص الأنبـياء، قطـب الدين الراوندي المتوفى ٥٧٣، تحقيق غلام رضا عرفانيان، مجمع البحوث الإسلامية مشهد

١١٧\_ قضايا في نقـد العقل الديني، محمد أرگون، ترجمة هاشم صالح، دار الطليعة بيروت ط الثانية ٢٠٠٠.

١١٨\_ كـامل الزيارات، جعفر بن محمد بن قولويه المتوفّى ٣٦٧هـ المطبعة المرتضوية النجف ١٣٥٦هـ

١١٩\_ الكـامل في اللغـة والأدب، أبـو العـباس الـبرد الـتوفى ٢٨٦هـ. مؤسسة المعارف بيروت.

١٢٠\_ الكشــاف عــن حقــائق غوامض التنزيل في وجوه التأويل، جار الله الزنخشري المتوفّى ٥٢٨ هـ، منشورات دار الكتاب العربي بيروت.

١٢١\_ كنز العمَّل، المتقى الهندي، علاء الدين علي بن حسام المتوفى ٩٧٥

٢٨٦ ..... ١٢٨ ..... اثر الرسول المصطفى عَظَانَةٍ في التكوين الحضاري هـ مؤسسة الرسالة بيروت ١٤٠٩هـ.

١٢٢\_ كـنز القوائـد، محمـد بـن علـي الكـراجكي المـتوفى ٤٤٩، مكتـبة مصطفوي قم.

١٢٣\_ لسان العرب، جمل الدين محمد بن مكرم بن منظور الأفريقي، دار الفكر بيروت.

١٢٤\_ مآثـر الإنافـة في معالم الخلافة، أحمد بن عبد الله القلقشندي المتوفّى ٨٤٨هـ وزارة الإعلام الكويت.

١٢٥\_ ماضي الـنجف وحاضـرها، جعفـر آل محـبوبة، مؤسسـة الأعلمي بيروت.

١٢٦\_ مـا العولمة، بـول هيرسـت جراهام، ترجمة الدكتور فالح عبد الجبار، عالم المعرفة الكويت ٢٠٠١.

١٢٧\_ مـا وراء الـتاريخ، ولـيام هاولـز، تـرجمة أحـد أبو زيد، دار النهضة العربية بيروت ١٩٨٢.

١٢٨\_ المشقفون والتقدم الاجتماعي، معهد الاستشراق في أكاديمية العلوم السوفيتية، نشر وزارة الثقافة دمشق.

١٢٩\_ المجـازات النـبوية، الشـريف الرضى المتوفى ٤٠٦هـ تحقيق طه عبد الرؤوف سعد، منشورات الحلبي مصر ١٣٩١هـ

١٣٠\_ مجالس الشيخ المفيد، محمد بن النعمان، جماعة المدرسين قم.

١٣١\_ الجميمع العربي الإسلامي، الحياة الاقتصادية والاجتماعية، الدكتور الحبيب الجنحاني، عالم المعرفة الكويت ٢٠٠٥.

١٣٢\_ مجمع البحرين ومطلع النيِّرين، فخر الدين الطريحي المتوفى ١٠٨٥

١٣٣\_ مجمع البيان، الشيخ أبو علي الفضل بن الحسن الطبرسي المتوفى ٥٤٨هـ منشورات مكتبة آية الله المرعشي النجفي قم.

١٣٤\_ المحاسن، أحمد بن محمد بن خالد البرقي المتوفى ٢٧٤هـ، دار الكتب الإسلامية قم.

١٣٥\_ المدن الحجازية، الدكتور عمر الفاروق، الهيئة المصرية للكتاب.

١٣٦\_ المدن في الإسلام، الدكتور شاكر مصطفى، منشورات دار السلاسل الكويت ١٩٨٨.

١٣٧\_ المـرأة والعمــل السياسـي، هبة رؤوف عزّت، المعهد العالمي للفكر الإسلامي فرجينيا ١٩٩٥.

١٣٨\_ مسند أبني يعنلى الموصلي، أحمد بن علني بن المثنى التميمي، منشورات دار المأمون للتراث دمشق.

۱۳۹\_ مسند أحمد بن حنبل المتوفى ۲٤١هـ دار صادر بيروت.

١٤٠\_ مصباح الشـريعة، ينسـب للإمـام الصادقﷺ، مؤسسة الأعلمي بيروت ١٤٠٠هـ

١٤١\_ المصنّف لابن أبي شيبة الكوفي، عبد الله بن محمد المتوفى ٢٣٥هـ. منشورات دار الفكر بيروت ١٩٩٤.

١٤٢\_ المعـارف، عـبد الله بـن مسـلم بـن قتيبة الدينوري المتوفى ٢٧٦هـ تحقيق ثروت عكاشة، دار الكتب القاهرة ١٩٦٠.

١٤٣\_ معمالم الحكومة الإسلامية، الشيخ جعفر سبحاني، نشر مكتبة أمير المؤمنينالليخ إصفهان. ٢٨٨ ..... ١٢٨ معاني الخبار، الشيخ الصدوق، تحقيق علي أكبر غفاري، جماعة 18 ١٤٤\_ معاني الأخبار، الشيخ الصدوق، تحقيق علي أكبر غفاري، جماعة المدرسين قم.

١٤٥\_ معجم المبلدان، يـاقوت الحموي المتوفى ٦٢٦هـ، دار إحياء التراث العربي ودار صادر بيروت.

١٤٦\_ معجــم مصطلحات عصر العولمة، إسماعيل عبد الفتاح عبد الكافي، الدار الثقافية للنشر القاهرة ٢٠٠٤.

١٤٧\_ معجم المصطلحات القانونية، الدكتور عبد الواحد كرم، مكتبة النهضة العربية، عالم الكتب بيروت ١٩٨٧.

١٤٨\_ المغازي، محمد بسن عمر الواقمدي المتوفى ٢٠٧هـ، تحقيق الدكتور مارسدن جونس، نشر دانش إسلامي ١٤٠٥هـ

١٤٩\_ مفاتيح العلوم الإنسانية، الدكتور خليل أحمد خليل، دار الطليعة بيرت ١٩٨٩.

١٥٠\_ المقدّمات التاريخية للعلم الحديث، توماس جولدشتاين، ترجمة أحمد عبد الواحد، عالم المعرفة الكويت ٢٠٠٣.

١٥١\_ مكـارم الأخـلاق، الحسـن بـن الفضـل الطبرسـي المتوفى ٥٤٨هـ منشورات الأعلمي بيروت وطبعة الأخوندي طهران.

١٥٢\_ مناقـب آل أبـي طالب، محمد بن علي بن شهر آشوب المازندراني المتوفى ٥٨هـ المطبعة العلمية قم.

١٥٣\_ مـن لا يحضره الفقيه، الشيخ الصـدوق، دار الكتـب الإسلامية طهران.

١٩٤\_ من التمدن الإسلامي، السيَّد محمد الحسيني الشيرازي، دار الصادق

مصلار ومراجع الکتلب ..... ٢٨٩ بيروت ١٩٧٧.

١٥٥\_ منهج البحث الاجـتماعي بـين المعـيارية والوضـعية، محمد محمد امزيان، معهد الفكر الإسلامي فرجينيا ١٩٩٦.

١٥٦\_ منهج التربية عند الإمام على التملية، على الأديب، المكتبة الحيدرية النجف.

١٥٧\_ منهج الخضارة الإنسانية في القرآن، محمد سعيد البوطي، دار الفكر دمشق ١٩٨٢.

١٥٨\_ موسوعة الثقافة السياسية الاجتماعية الاقتصادية العسكرية، عامر رشيد مبيّض حمص ١٩٩٩.

١٥٩\_ موسـوعة الحضـارة العربـية، الدكـتور قُصـيّ الحسـين، دار البحار ومكتبة الهلال بيروت ٢٠٠٤.

١٦٠\_ موسوعة العتبات المقدسة، جعفر الخليلي وآخرون، مؤسسة الأعلمي بيروت.

١٦١\_ موسوعة عـلماء الكيمياء، الدكـتور موريـس شربل، دار الكتب العلمية بيروت.

١٦٢\_ نظمام الإسلام السياسي، السيد باقر شريف القرشي، دار التعارف بيروت.

١٦٣\_ نظـرية الدولـة في الإسـلام، الدكـتور عبد الغني بسيوني عبد الله، الدار الجامعية بيروت ١٩٨٦.

١٦٤\_ النفلية، محمد بن مكي العاملي، مكتب الإعلام الإسلامي قم. ١٦٥\_ نهاية اليوتوبيا، راسل جماكوبي، تمرجمة فماروق عبد القادر، عالم ٣٩٠ ..... ١٣٩٠ .... أثر الرسول المصطفى على في التكوين الحضاري المعرفة الكويت الحضاري المعرفة الكويت المعرفة المعرفة الكويت ٢٠٠١.

١٦٦\_ نهج الـبلاغة، جمع الشـريف الرضـى، تحقـيق صجي الصالح دار الهجرة قم ١٣٩٥هـ

١٦٧\_ نـوادر الـراوندي، فضل الله بن علي الراوندي المتوفى ٥٧١هـ، ط المكتبة الحيدرية النجف.

١٦٨\_ الوطن العربي والغزو الصليبي، خاشع المعاضيدي وآخرون، وزارة التعليم العالي بغداد ١٩٨١.

١٦٩\_ الوعبي الفكري في الحضارة الإسلامية عبد الفتاح أحمد أبو زايده ، منشورات الدعوة الإسلامية، الجماهيرية الليبية.

١٧٠\_ اليهود والدولة العثمانية،أحمد النعيمي، وزارة الثقافة بغداد ١٩٩٠.

# فهرست الموضوعات

.

|   | ۷   | كلمة الموسوعة                         |
|---|-----|---------------------------------------|
|   |     | مقلمه                                 |
|   | ۱۳  | مفاهيم الحضارة                        |
|   | 71  | الحضارة بين يدي التاريخ               |
|   | ۲۹  | علم الثقافة                           |
|   | ۳۲  | تقسيمات الثقافة                       |
|   | وية | ثقافة العنف وانعكاسها على السيرة النب |
|   | ٥٧  | الحضارة الإسلامية والحضارات العالمية  |
|   | ٦٥  | مفهوم الجاهلية والحضارة               |
| / | ۷۵  | معنى المدنية والحضارة                 |
|   | ٧٦  | دور المدينة في صنع الحضارة            |
|   | ۹۱  | الحضارة العالمية والمدينة الكونية     |
|   |     | شرط الحضارة ودولة قريش والدول الأخر   |
|   | 119 | اليمن والحضارة                        |
|   | ۱۳۳ | الحضارة والقرآن الكريم                |
| 7 | ۱۳۹ | الزراعة والحضارة                      |
|   | ١٤٨ | إصلاح الزراعة والتنمية الزراعية       |

| الرسول المصطغى ﷺ في التكوين ا- | ۲۹۲                                    |
|--------------------------------|----------------------------------------|
| ٤                              | الميله والأنهار                        |
|                                | النخلة والحضارة                        |
|                                | الصناعة والمعادن                       |
| ۱                              | التجارة والحضارة                       |
| ۱                              | المراعي والثروة الحيوانية              |
| ۴                              | التجمل والنظافة                        |
| العلم                          | الارتباط الوثيق بين الحضارة والمدنية و |
|                                | دور المسجد في صنع الحضارة              |
|                                | النبي والتعليم والتنشئة الاجتماعية     |
|                                | حضور الأنبياء في الحضارة               |
|                                | الكتابة والتدوين                       |
| /                              | النبي والحضارة والحسَّ القومي          |
|                                | مفهوم الدولة والحكومة                  |
|                                | مفهوم الحقوق                           |
|                                | النبي وحقوق المرأة وتكوين الأسرة       |
|                                | النبي ومفهوم الأمة والوطن              |
|                                | الرقيق                                 |
|                                | النبي والتمييز العنصري                 |
| ۱                              | العبيد الرساليون                       |
|                                |                                        |

| 1.61 | الفهرس              |
|------|---------------------|
| ۳۷۳  | خاتمة البحث         |
| ٢٧٥  | مصادر ومراجع الكتاب |
| ۳۹۱  | الفهرس              |

 $\overline{}$ 

.

.

•

· · · · ·



Mawsouat Al-rasool Al-Mostafa (23)

Address in Lebanon: P.O.Box 25/138 Al-Ghobairi -Beirut

Address in Iran: P.O. Box 91375/4436 Mashhad Fax :( 0098-511) 222 2483

Website: www.almawsouah.org

<u>Published in Lebanon by:</u> Dar Al-Athar Shahrur building - Dakkash St. Bir Al-Abed - Beirut - Lebanon Tel: (00 961-1) 270574 - (00 961-3) 349237

<u>Published in Iran by</u>: Sonbuleh Publisher - Lower level Mahtab Shopping Center-Sa'adi St. Mashhad- Iran-Tel: (0098-511) 221 6753

All rights reserved Copyright © by: Dar Al-Athar

First print: Beirut 1428 – 2007 Second print: Mashhad 1428 – 2007



# MAWSOUAT AL-RASOOL AL-MOSTAFA

A highly informative encyclopedia of Prophet Mohammad's life Administered by: Mohsen Ahmad Al-Khatami

INFLUENCE OF THE HONOURABLE PROPHET IN THE STRUCTURE OF CIVILIZATION

By: Adel Al-Badri