







ست باش ت بريزات



العنوان البريدي في لبنان: بيروت- الغبيري ص. ب. ٢٥/١٣٨

العنوان البريدي في إيران: مشهد ـ ص. ب. ٩١٣٧٩/٤٤٣٦

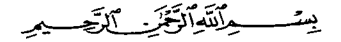
القاكس: ۲۲۲۲٤۸۳ (۲۰۰۹۸۰۰)

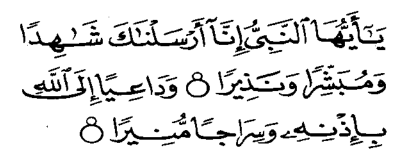
البريد الإلكتروني: email almawsouah@hotmail.com almawsouah@yahoo.com

> الموقع في الإنترنت: www.almawsouah.org

مركز التوزيع والنشر في لينان: دار الأثر - بيروت- بنر العبد- شارع دكاش- بناية شحرور. هاتف: ۲۷۰۰۷۴ (۱-۰۰۹۱۱) ۳٤٩٣٣ (۳-۰۹٦۱)

 ۲- دار الأنصار - قم خيابان انقلاب - چهارراه سجاديه - كوچه سقيدآب شماره ۱۳ هانف: ۷۷۰۱۱۲۰ (۲۰۱ - ۰۰۹۸) - ص. ب: ۱۶۱/۵۵/۱۷۴





صَنَقَ اللَّهُ ٱلْعَسَ إِذَاكُ حَظِيمَ الأحزاب ٥٥ - ٢٢

# كلمة الموسوعة

لكل حدث في هذا العالم إرهاصات تقع قبل حصول الحدث تمهّد له أرضية صالحة لتكوَّنه المناسب يراعي فيها وحود مجموعة من المصالح ودفع مجموعة من مختلف الموانع، ليصبح الحدث ناضجاً يلائم ما حوله من أحداث.

هذا ما نفهمه من الإرهاصات لكل حدث في هذا العالم وهكذا أراد الله للكون ولأحداثه أن تكون، فحتى الشجيرات الصغيرة لا تبزغ إلا بعد عشرات الارهاصات الـتي تسـبق ذلـك البزوغ.. هكذا شاءت إرادة الله ومشـيئته لكـل قضايا الكون، فعالم الإمكان بأسره محكوم بقانون الأسباب والمسببات.

هـذا عندما ننظر إلى العالم في قضاياه التكوينية وعندما نقرأ أحداث العـالم الإجتماعـية ومـا يرتبط بها، نراها أيضاً لا تشدُّ عن هذا القانون العام للكـون، فظهـور الأنبـياء وبعـثة الرسـل والتحولات الإجتماعية وبروز الحضارات أو سقوطها وانهيارها، تسبقها إرهاصات مهمة لهذه التحولات ولتلك الانهيارات.

والـباحث في علم الاجتماع يستطيع من خلال مطالعة تلك التحولات في الـتاريخ أن يصـل إلى قوانـين تحكـم الجـتمعات وتقلباتها ليضع بذلك أسسـاً يمكـن الاعـتماد الجـزئي عليها في هذا الحقل من المعرفة من حقول العلوم الانسانية، وعندما نقول الاعتماد الجزئي فإنما نعني بهذه الكلمة أن هـذه القوانين المستقاة من بحوث علم الاجتماع لم تصل إلى حد النظريات ٨ . ...... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي اللغة

الثابتة الحاكمة.

وقضية ظهور الإمام المهدي (عجل الله تعالى فرجه الشريف) تمثّل في واقعها: المتحول المنوعي العام في مسيرة البشرية من حيث بسط العدل على كل أرجاء العالم وإقامة دين الله ودحر الظللين والمتسلّطين على رقاب البشر.. هذا المتحول الكوني الذي يرافقه تطور في حقول العلم والمعرفة وتكامل عقول المناس من جهة، وسخاء الكنوز الطبيعية من السماء والأرض والبحر بما عندها من ملّخرات من جهة أخرى، وإحكام الأمن الاجتماعي والاقتصادي والسياسي من جهة ثالثة، إضافة على نبذ كل أنواع التخلّف والفقر والتمييز وكبت الحريات.. كل هذا يعني أن الإسلام بكل ما يحمل من مقومات الإنقاذ سيطبَّق في كل أرجاء المعمورة ولأول مرة في تاريخ العالم.

أقول: إن هذا الحلث الذي لا يضاهيه أيَّ حدث من حيث الأهمية والعظمة في طـول مسـيرة التاريخ البشري لابد أنه سيتحقق بعد حدوث إرهاصات عالمية تمهَّد لهذه الواقعة العالمية الكبرى.

السؤال الذي يجيب عليه هذا الكتاب هو ما هي هذه الإرهاصات التي نسميها في اصطلاح كتب الحديث بالعلائم؟

لقد كتب الكثيرون في هذا الصدد إلا أن ميزة هذا الكتاب أن أخي الفاضل عباس تبريزيان قد استعرض هذه الإرهاصات والعلائم بشكل استيعابي أولاً ثم جردها وجدولها في قوائم منفصلة ثانياً وقد قام ولأول مرة في تاريخ طرح هذا البحث بمناقشة أسناد هذه الروايات والأحلايث وتقييمها من حيث السند والدلالة ثم الجمع بين مختلفاتها والخروج بنتائج علمية تواكب مسيرة التقييم والاستدلال في الكتب الفقهية، وهذا العمل وإن كان شاقا لأنه لم يسبقه إليه أحد من العلماء من قبله إلا أنه مفيد ومتجلد حيث يحفَّز روّاد مثل هذه الحقول من العلموم إلى بلورتها وتطويرها كما عملوا على ذلك في حقول الفقه والأصول وما أشبه ذلك. كلمة الموسوعة ...... ٩

ولا يفوتـني هــنا أن أذكّــر بأهمية التمهيد الذي تصدَّر هذا الكتاب ففيه فوائد جُمّة لا يستغني عنها المتطلعون لمعرفة علائم الظهور.

ويجدر بي هنا أن أشير إلى أن مناقشة أسانيد هذه الروايات التي تتحدَّث عن علائم ظهور المهدي الله وإن كانت علمية بحتة وربما أخذت بنا إلى مرحلة الـتردد في مصـداقية الـبعض مـنها إلا أن المحصَّلة الـنهاية من كل هذا الزخم المتضافر من الروايات تجرَّنا إلى أن مجمل هذه الأحداث المهمة والخطيرة لا شكَّ أنها ستقع كإرهاصات لهذا الظهور المبارك.

وفي الختام أود أن أشير إلى أن بعض هذه العلائم هي بمثابة إعلانات لحلات الطوارئ كما نسميها اليوم حيث يتلخل السماء ليعلن أن عهداً جديداً سيطلُّ على هذا الكون، وذلك مثل علامة الخسف في البيداء وطلوع الشمس من مغربها والوجه الذي يتكلَّم مما يشابه سقوط أيوان كسرى وغور بحيرة ساوة قبل بعثة الرسول المصطفى محمد يَنْ والبعض الآخر من تلك العلائم والإرهاصات هي بمثابة تحولات إجتماعية وسياسية تطال المجتمع البشري وخاصة في الشرق الأوسط وبالذات في منطقة ما بين النهرين عاصمة حكومة الإمام المهدي الشير كخروج السفياني والحسني واليماني وما أشبه، والبعض الأخر من هذه العلائم هي قوانين سوسيولوجية تسبق هذا الحدث العلاي الكبر كامتلاء العالم بالظلم والجور ليعقبها القسط والعلل العليان.

ومن الطبيعي إن كل واحدٍ من هذه الأنواع الثلاثة لها تأثيرها النفسي والاجتماعي والسياسي على الجتمع البشري قبل ظهور الإمام المنقذ الظر وتجعل بصماتها التمهيديَّة لهذا الظهور المبارك، ولا شك أن الجدوى من هذه المحوث إضافة على جانبها التراثي والغيبي والعلمي فإنها تنطوي على مفردات عقائدية وتربوية تحتاج كل واحدة منها إلى بحث ونقاش نستطردها في هذه الكلمات اليتيمة إيكالاً منا إلى مجال أوسع لطرحها بشكل تفصيلي:

الانتظار - الاستعداد - التهيَّؤ - الشوق - الحبَّ - الثبات - السَّداد -

١٠ ..... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي 🖽

إتمام الحجّة - اللطف - الدلالة - القيادة - الانشداد - التلهف - الاعداد -الترقب - التشخيص - البشارة - الإباء - المعرفة - السعي - البصيرة -المتحمل - التصميم - الإرادة - الانقاذ - التشوف - الجَلَد - الصلابة -الصمود - التوطئة - التغيير - العبرة - الموعظة - الإصلاح - التكامل -البركة - التوسل - المتوجه - الاستشفاع - الحسم - الانتصار - المدد -الذخيرة - الرغبة - الاستقبال - النصرة - التعبئة - التجلي - الترابط -التمييز - التمحيص - الغربلة - الامتحان - الصقل - التمهيد - التفنيد -التصلي - القاومة - الصبر - التحلي - الخصور - الغرام - الميام - الإيمان -السماوي.

أسأل الله لنا وللمؤلف القدير ولجميع المؤمنين المشتاقين لظهوره الظلام، التوفيق للمتحلّي بهمذه الصفات النبيلة للإستفادة القصوى من عملية الانتظار الصعبة في دنيانا وآخرتنا بفضل الله ومنّه أنه سميع مجيب.

الساع

نعيش هـذه الأيـام والسـاعات ونحن نتشوّف إلى المستقبل أكثر من الحاضر، مـتطلّعين إلى قـادم في الأفـق ننتظر قدومه وحلول أيامه أكثر مما مضى، ليستمر هـذا الشـوق ويـتزأيد بتقلام الأيام حتى يبلغ الحال التي تشبه حال الكهان والرهبان الذيـن عاشـوا الفـترة التي سبقت ظهور النبي العربي عندما تحققت بعض علاماته ودلائلـه كـبرقة لَمَعت وشهب سطعَت فامتلأت السماء بالحرس، تخابر بذلك الكهـان فصـاروا في حالة اضطراب وهيجان شديدين<sup>(۱)</sup> يتطلعون إلى كل حركة ويتفحصـون عن كل مضمر وهم يتوسمون الوجوه ويتعرفون الآثار<sup>(۱)</sup>؛ خصوصاً

- (١) كتب سطيح الكاهن إلى زرقاء الميمامة كتاباً جاء فيه: وقد رأيت برقة لمعت وكوكباً سطعت وإني أظن أن ذلك من علاماته ولا شك أنه قرب أوانه... فلما جاءها الرسول قالت: يظهر من عبد مناف محمد النبي بلا خلاف ثم كتبت إليه: أما نزول الكواكب فكأنك بآيات الهاشمي قد قربت فإذا قرأت كتابي بادر إلى المسير لنلتقي بمكة، فإني راحلة إليها لأعرف هذا الأمر. انظر البحار ١٥: ٣٠٤.
- (٢) لما خرج رسول الله على مع عمه للتجارة إلى الشام: يقول أبوطالب: فلما قربنا من بصرى إذا نحمن بصومعة فيها راهب وكانت السحابة لا تفارق رسول الله على ساعة واحمدة وكمان الراهب لا يكملم الناس ولا يدري ما الركب وما فيه من التجار، فلما نظر إلى النبي على عرفه، فسمعته يقول: إذا كان أحد فأنت أنت. أنظر الخرائج والجرائح ٣: ١٠٨٤ ح١٧، ومناقب آل أبي طالب ١: ٣٦.

١٢ - ..... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي 🕮

وجـوه القـادمين مـن الحجـاز لمعـرفة ذلك النبي المنتظر بالعلامات التي وصلت إلـيهم مـن الأنبياء السابقين ومن التابعين الذين يسترقون السمع من السماء لـيُطلعوا عليه أصحابهم من الإنس، وما بلغ علمه المنجمون بالحساب، كلَّ بحسب ما يهدف إليه ويتوخله من إلحاحه على معرفة ذلك الحدث وحدود إبانه.

غير أن هنك تفاوتاً بين الحالين من حيث اختصاص ذلك بالرهبان والكهان ومن اتصل بهم، وما سيكون عند اقتراب زمان المنتظر أكثر شمولاً وسعة؛ لأنه يشغل قاعدة عريضة تشمل جُل الشيعة الإمامية، بل كثيراً من المسلمين، بل مقداراً يُعتنى به من سكان الأرض وأصحاب الديانات الأخرى، وإن كان المنتظر أو اسمه قد يختلف ويتفاوت من دين إلى آخر، ومن مذهب إلى مذهب آخر.

### ساعة القائم:

نقـف عـلى أعـتاب السـاعة الثانية ننتظر دقاتها، بعدما كان الناس قبل بعثة النبي ﷺ على أعتاب الساعة الأولى، التي تحققت عندما جاء الرسول ﷺ وقل: «أنا الساعة الموعده".

تلـك الساعة التي وُعد بها العرب وأُنذر بها اليهود وبُشَر بها الرهبان، فأخذهـا كل نسل عن سابقه حتى يبلغ الأنبياء عيسى وموسى وإبراهيم عليهم السلام.

والساعة هي عبارة عن توقيت لحدث مصيري هام، أو منعطف في حياة البشرية، وحصول تغيير ملحوظ.

فكانت بعثة الرسول ﷺ كذلك، لأنها كانت التوقيت لنهاية الشرك

بجمع الزوائد ١٠: ٢٢٧، كنز العمال ١٦: ١٨ ح ٤٣٧٥٠ بحثنا عنه في كتاب
 أسماء الرسول المصطفى ﷺ في حرف السين.

ساعة ظهور المهدي 🖽 .....

الوثني وهدم كيانه بل استئصاله وانتهائه فلم يبق منه شيء يذكر.

وهي التوقيت لنهاية الجهل المطبق على العالم والجاهلية القابعة على ربوع الجزيرة العربية، فكانت ساعة العرب أولاً؛ لأن فيها نهايتهم بما هم مشركون، وهي مصيرهم كعبدة أوثان، وحتف جاهليتهم العمياء، هذه هي الساعة الأولى.

وهــناك ســاعتان أخريان، إحداهما موعود بها جميع البشر وجميع الأنظمة والحكومـات في العــالم، والأخـرى موعـود بها الأرض وما عليها بل الكواكب والنجوم.

ونظل الساعة الثانية التي وعد بها البشر قائمة إلى ظهور المهدي المنتظر الظير الذي يجيء لينهي جميع الديانات وجميع الحكومات ويمحو أثر الظلم والظالمين، ليكون الدين واحداً والنظام واحداً يعني العولمة بمعناها الأقصى، فيملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما ملئت ظلماً وجوراً.

إِحَاثُ يَنظُرُونَ إِلاَ السَّاعَةَ أَنْ تَأْتَيَهُمْ بَغْتَنَهُ سَنْل عنها أبو جعفر الظّرُخ 
 فقال: «هي ساعة القائم تأتيهم بغنَه» (()، وحَتَّى إذا رأَوًا مَا يُوعَدُونَ إِمَّا
 أَعَذَابَ وَإِمَّا السَّاعَةَ قال أبو عبد الله الظّرى: «هو خروج القائم الظّرى، وهو
 أَعَذَابَ وَإِمَّا السَّاعَة قال أبو عبد الله الظّرى: «هو خروج القائم الظّرى، وهو
 أَعَذَابَ وَإِمَّا السَّاعَة قال أبو عبد الله الظّرى: «هو خروج القائم الظّرى، وهو 
 أَنْ مَا يُوعَدُونَ إِمَا
 أَعَذَابَ وَإِمَّا السَّاعَة قال أبو عبد الله الظّرى: «هو خروج القائم الظّرى، وهو
 أَعَذَابَ وَإِمَّا السَّاعَة قال أبو عبد الله الظّرى: «هو خروج القائم الظّرى، وهو
 أُعَذَابَ وَإِمَّا السَّاعَة فَا أبو عبد الله الظّرى: «هو خروج القائم الظّرى، وهو
 أُعَذَابَ وَإِمَّا السَّاعَة فَا أَبُو عبد الله الظّرى: عنه الله الظّرى: «هو خروج القائم الظّرى، وهو
 أُعَذَابَ وَإِمَّا السَّاعَة فَا أَبُو عبد الله الظّرى: الله الظّرى: الماعة، فو فَسَبَعْلَمُونَ فَا ذلك اليوم وما نزل بهم من الله على يدي قائمه قوله: فَوْمَنْ هُوَ شَكَرٌ مَكَائًا له يعني عند القائم فوأَضْعَفُ جُندًا في والده، وأَنْ مَعْذَابَهُ على يدي قائمة واله: فَوْمَ شَكْرَ هُوَ شَكْرٌ مَكَانًا في يعني عند القائم في وأَضْعَف بُعُندا في واله، وأمن هو أَسْبَعْذَا الماعة عنه إلا الماعة إلى الماعة إلى الماعة الله المائمة إلى المائمة المائمة وإلى إلى المائمة ال

وسيعقب ساعة القائم الظلام ساعة ثالثة هي ساعة الأرض وفنائها، بل ساعة المنظومة الشمسية بأسرها، يكون حلولها إذا الشمس كورت وإذا النجوم

(1) تأويل الآيات ٢: ٥٧١، والآية ٦٦ من سورة الزخرف.
 (1) الكافي ١: ٤٣١ ح ٩٠. والآية ٧٥ من سورة مريم.

| 3 E | ظهور المهدي | في علائم | العد التنازلي | ١٤ |
|-----|-------------|----------|---------------|----|
|-----|-------------|----------|---------------|----|

انكدرت وإذا الجبال سيرت ﴿ بَلِ السَّاعَةُ مَوْعِدُهُمْ والسَّاعَةُ أَدْهَى وأَمَرُ \$".

### الساعة والعلائم:

ما الساعة إلا اصطلاح خاص يعني حدوث أمر لا يَعلم وقته إلا الله سبحانه وتعالى من الأُمور التي اقتضت الحكمة الإلهية بقاءها في طي الكتمان بحيث لا يمكن التحدس والتخرص فيها، وكل من أخبر فهو مفتر، وكل من وقّت فهو كاذب، بشهادة رسول الله ﷺ القائل: •كذب الوقاتون ».

وعـندما جـاء أبـو بصـير يسأل أبا عبد الله الخلاق وقل: جعلت فداك متى خروج القـائم الخلاة؟ فقل: «يا أبا محمد إنا أهل بيت لا نوقّت وقد قل محمد ﷺ: كذب الوقاتون، يا أبا محمد إن قدّام هذا الأمر خمس علامات»<sup>(1)</sup>.

ويؤكد هذا المعنى ويدعمه رواية المفضل يقول: سألت سيدي الصلاق المجلا هل للمأمور المنتظر المهدي من وقت موقّت يعلمه الناس؟ فقال: احاش لله أن يوقّت بوقت يعلمه شيعتنا، قلت: يا سيدي ولم ذاك؟ قال: الأنه هو الساعة التي قال الله تعالى: (يَسْأَلُونَكَ عَنِ السَّاعَة أَيْآنَ مُرْسَاهَا قُلْ إِنَّمَا علْمُهَما عند رَبَسي لا يُجَلِيهَا لوقْتَهَا إِلاّ هُوَتَعُلَتَ في السَّمَاوات والأَرْضَ الآية وقال: (عَنْدَهُ علَّمُ السَّاعَةَةَ وَلم يقل إنها عَند أحد، وقال: (وَفَهَلْ يَنْظُرُونَ إِلاّ السَّاعَة أَنْ تَأْتَبَهُ مُ بَغْتَةً فَقَدْ جَاءَ أَشْرَاطُهَا، والعل حصر الجهل بشيعتهم للشيخ يوحي إلى علمهم بها.

- (۱) القمر: ٤٦.
- (٢) كتاب الغيبة للنعماني: ٢٨٩ ح ٦.
- (٣) مختصر بصبائر الدرجات: ١٧٩، بحار الأنوار ٥٣: ١، والآيات بالترتيب: آية ١٨٦ من سورة الأعراف، وآية ٣٤ من سورة لقمان، وآية ١٨ من سورة محمد.

| 10 |  | ×Ð | المهدي | ظهور | ساعة | س |
|----|--|----|--------|------|------|---|
|----|--|----|--------|------|------|---|

وفي مقابل التأكيد على مجهولية الساعة هنك تأكيدات أشد على علامات الظهور وتفاصيلها للتعويض عن الجهل بالساعة، ولوجود فوائد جمة تكمن في معرفة العلائم البعيدة التي يؤدي حصولها التدريجي إلى شد الناس بقضية الإمام المهدي اللي على مرَّ الزمان، والتي تكون منها متاخمة لظهوره اللي، ينفع العلم بها في حصول التهيؤ النفسي لاستقبال حركة الإمام المهدي اللي إذا تحققت بإخبارات صدقت وتحققت، على أن لا ينفع نفس إيمانها لم تكن آمنت من قبل.

وقد كان أرباب الساعة الأولى من الكهان والرهبان عارفين بعلاماتها حافظين لصفاته تلك بحيث صاروا يعرفون إبّانه عندما لاحظوا العلامات وتحققوا مجريات الأحداث فكانت معرفة ذلك أكبر امتياز لهم أكسبهم جاذبة تجذب كل من سمع بالساعة وأحاط بها خُبراً، أو حتى من سمع من نفس الكهان فصار يطلب المزيد ويتعرّف التفاصيل فالتف الناس حولهم يصغون إلى ما يقولون، ويلتقطون كل كلمة صدرت من أفواههم، فأكرموهم غاية الإكرام.

ثم كانت الاستفادة العظمى لعامة الناس الذين تهيأت أنفسهم بذلك التنبؤ لاستقبال الدعوة ومناصرتها.

وبذلك السبب صارت المدن الأكثر احتكاكاً بالرهبان والأحبار والكهان أكثر استقبالاً للرسول ﷺ كالمدينة المنورة.

فالتدبير الحكيم الممهد لبعثة النبي تما له زوايا مختلفة وجوانب متفاوتة لعل أهمها هو التبشير به والتنبؤ ببعثته قبل ولادته وقبل بعثته، حتى إذا تحققت تلك البعثة وجاء الرسول تمال ، مع سبق التنبؤ بمجيئه لا يبقى أدنى شك في صدق تلك الدعوة، ويذعن الناس بأنها سماوية مدبّر لها من السابق، وموعود بها البشر.

بيـنما تـأتي النتائج معاكسة إذا حدثت مفاجئة من دون تمهيد وأيً إخبار سابق فإنها والحال هذه تواجه أبرد الردود وأعنف الاستهزاءات وما ١٦ ...... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي اللغة

وجدت تلك الدعوة أنصارها ولا شقّت طريقها الهادر.

وعندها نعلم الوجه في التأكيد على انتظار الساعة الثانية وهي ساعة ظهور الإمام المهدي الكلة وإذاعة ذلك الحدث من يوم بعثة الرسول تلك والتنبؤ مجا يسبقه من العلائم وما يجري بعد تحققه كل ذلك من أجل نفي الريب والشك عند تحققه وكذا تهيئة النفوس لاستقباله ونصرته بالإضافة إلى جوانب أخرى نعرض لها بالتدريج ويتحقق جانب منه بإلقاء نظرة على علامات الظهور وما يحدث في عصر الظهور.

.

## الحاجة إلى التلقيق في العلائم

تعود هذه الحاجة إلى نفس أخبار العلائم ورواياتها التي وصلت إلينا وكيفية وصولها وصدورها، وأسباب تكاثرها وتزايدها.

فأول سمة للروايات الواردة في علامات الظهور هي كثرتها ووفرتها في كتب الفرق الإسلامية المختلفة، الأمر الذي حدا بي للبحث حولها والكتابة في هذا الموضوع، وذلك للقاعلة التي أعتقد بها واعتمد عليها وهي لزوم الاهتمام بما أعطمه النبي والأئمة للمظلمي القسم الأكبر من الأهمية وجاءت به الأخبار الكثيرة كموضوع الطب وعلائم الظهور.

والسمة الثانية هي تشعَّب مطالبها واختلاف مصلارها وتخالف نصوصها وصدورها في أوقات مختلفة وطوارئ تطرأ على الساحة الإسلامية تُلفت أنظار المناس إلى طلب المنقذ وتحرَّي المُخلص وحتى مجرد التشوَّف إلى نهاية حالة محزنة أو ظروف عصيبة دون أصل القضية المهدوية، فيلحظ من الأخبار ذاك الجانب فقط كنهاية حكومة بعض الجبارين أو وضع نهاية للحالة المأساوية فيقع التركيز عليه.

والأدهى من ذلك هو التسرّع في تطبيق الروايات على الأحداث الطارئة، الأمر الذي طال حتى العلماء ونقَلَة الحديث من دون الالتفات إلى مقارناتها ولوازمها وحقيقة صفاتها مما يؤثر على نقل تلك الأحاديث واضطرابها، فما أن قام حسني إلا وقالوا هو الحسني المذكور في الأخبار، وما أن حصل اضطراب في الشام حتى قالوا هذه هي حركة السفياني، وما أن ملك اليمن أحد إلا وحصل التخرص بأنه اليماني المنعوت في الأخبار، من دون الإلتفات إلى أن اليماني أو السفياني له صفلت كثيرة وعلائم ومقارنات هي الأخرى محتومة، وعندها يكون من الوهمات جداً الكلام عن الحسني أو السفياني مع إهمال سائر صفاته ومقارناته، وما التركيز على كلمة اليماني دون سائر الكلمات والعلائم المزامنة إلا وهو سوق القضية نحو الإجمال وتضييع الحقائق وتحريف الواقع من دون قصد.

ولست بصدد ترتيب أثر شرعي على تلك النظرة غير الشاملة للعلائم ولا تنقيصه لاحتمال دخولها في التفاؤل الحسن أو انتظار الفرج الذي هو أفضل العبادة ولكن أريد القول بأن ذلك وأمثاله يعقد الطريق على من يريد الوصول إلى الحقيقة ويتعب الباحث والمحقق.

فلا ينفع حينئذ في هذا الحال سوى الأخبار التي ينقلها نقلة الحديث الذين لا يكترثون بمعانيه ولا يعنيهم سوى الدقة في النقل من دون التفات إلى تضمن الخبر لما يحبون تحققه ويتفاءلون بوقوعه أو ما يكرهون تحققه في حال من الأحوال ولا يرتضون نتائجه على الإطلاق، ممن نسميهم الثقات وليس كل ثقة بل الثقة الثبت، وكذا تنفعنا رواية الراوي العالم بعدم دركه لتلك العلائم التي ينقلها ولا يصل زمانه إليها، فلا يجد معه الداعي للتركيز على جانب منها دون جانب آخر ولا يدعوه الشوق إلى إهمال القرائن والشواهد الذي يؤدي إلى الإخلال في النقل والفهم تفالاً بدرك ظهوره التيلا.

ومن أجل ذلك وأمثاله نجد أن الإمام يقول للراوي بعد ذكر العلائم: «ما أراك تدرك ذلك أو يخبرهم بطول المدة وتمادي الأيام وكثرة الأحداث السابقة على الظهور أكثر من التأميل والتقريب كما سيأتي، فليس معنى هذا الكلام عندي سوى قول الإمام له: انقل كما أقول ولا تركز على جانب دون جانب ولا تغفل عن الخصائص والقرائن لأنه لا ينفعك جانب منها وحده لتركز عليه وتترك الباقي فيحصل الاختلال في نقل الأخبار، مما يحكي عن رغبة الإمام في وصول الحقائق كما هي عليه، وأن المهم عنده هو تعرّف أهل زمان الظهور على حقيقة العلائم بل الحقيقي منها.

ومع ذلك الوصف فقد جاء في أخبار الإمام المهدي الظلاة والروايات المـنقولة والمدونة في هذا المجال ما يوحي إلى قرب وقوع الحوادث، حتى أن الحاجة إلى التدقيق في العلائم .....

كـل مطلع عليها يخال أنه في عصر الظهور وعند اقتراب الساعة بل مشارفتها حـتى صـار يقـول مـن عاش في زمان الإمام الرضا الخير مثلاً بعد ما يذكر بعض مصائب أهل البيت الخير:

فلولا الذي أرجوه في اليوم أو غد لأذهب نفسي إثرهم حسراتي ظهرو إمام لا محالة دونــه يسير على اســـم الله والبركات

وهو يحمل من المعاني الكثيرة الحاكية عن ملى إحساس الشيعة وتعاطفهم مع هذه القضية وحتى أنحاء تفكرهم فيها وعلل ذلك وأسبابه، حيث استطاع الشاعر بما يملكه من إحساس مرهف، التعبير عنها بكل وضوح عندما يحكي شدة تألمه على كل ما وقع من الظلم والضيم الذي أصاب أهل البيت للقلا وشيعتهم بحيث لا يحتمل معه العيش، ويفقد الصلابة والصمود أمام تلك العواصف حتى ييأس معها من الحياة، ويسلم للأمر اليقين لولا ما يرجوه من ظهور القائم المنقذ الذي يقيم العدلل ويسير على اسم الله سبحانه وتعالى مباركاً منصوراً.

فهـو يحكي فـائلة عظمى لحقيقة انتظار المنقذ المأمول، تلك الحقيقة التي تعمل في هذه الأحوال وكأنها ماء الحياة والإكسير الأعظم الذي ينجي من المـوت المحـتم، ويكـون على الدوام بارقة أمل ترنو إليها أبصار القلوب، فـتظل سـاعية دائبة في مسيرها الأفضل، وتشق دروبها في معترك الحياة بحرارة وأمل.

وتظل هذه القضية حامية ذات حرارة ولهب منشؤه الأول الرغبة الفردية والجماعية في تحقـق حكومـة العدل المتمثلة بحاكم سماوي قوي الساعد، والتخلص من الظـلم المعمول من يوم وفاة الرسول ﷺ بتوالي الحكام الظالمين من بني أُمية والعباس وغيرهم.

عـلى أن لا يخلـو اسـتمداد تلك الحالة وبقاء تلك الحرارة من التدبير الإ**لهي** المتمـثل بالإخـبار عما ستتحلى به حكومة العدل من الصفات التي يرغب . ٢ . ...... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي 🕮

بها كل إنسان من رفع الظلم وحلول البركة واتساع أحوال الناس وغناهم المادي والمعـنوي فيجعلهم يتفألون بظهوره عند حدوث كل حادث وطروء كل تغيير.

بالإضافة إلى صدور أخبار العلائم كلية بحيث يفهم الناظر فيها لأول وهلـة ـ وبـناءاً عـلى رغبته ـ قرب وقوع تلك الحوادث التي تتضمنها وإمكان حدوثها في كل حين.

فانظر إلى هـذه المحاورة التي رواها الحميري بسند معتبر عن ابن عيسى عـن ابن أسباط قال قلت لأبي الحسن التكلم: جعلت فداك إن ثعلبة بن ميمون حدثني عن علي بن المغيرة عن زيد العمي عن علي بن الحسين التكلم قل: يقوم قائمـنا لموافـاة الناس سنة، قل: «يقوم القائم بلا سفياني؟! إن أمر القائم حتم من الله، وأمر السفياني حتم من الله، ولا يكون قائم بلا سفياني.

فهذا المقطع من المحاورة يدل على مدى رغبة الناس في تعجيل الفرج حتى أنهم تأولوا كلام الإمام علي بن الحسين الملكة بما معناه أن القائم سيظهر بعد سنة، فأجابهم الإمام اللكة أنتم تعلمون من أخبار النبي تلك والأئمة الكلا أن القائم لا يقوم إلا بعد قيام السفياني فكيف أغفلكم حب تعجيل الفرج عن هذا الأمر الواضح.

ويؤيد هذا المعنى إلحاح السائل بعد ذلك وتعجّله فيقول: قلت: جعلت فداك، فيكون في هذه السنة؟ قال: قما شاء الله؛ قلت: يكون في التي يليها؟ قال: «يفعل الله ما يشاء»<sup>(1)</sup>

تجد أن السائل بعدما اطلع على عدم ظهور القائم قبل خروج السفياني يســل عن ظهور القائم في هذه السنة أو التي يليها قاطعاً النظر عن السفياني بتاتاً مع علمه به وبمدة حكمه، وقد يكون عالماً بجميع العلائم، فليس هذا

قرب الإسناد: ٣٧٤ ح ١٣٢٩، بحار الأنوار ٥٢: ١٨٢ ح٥.

الحاجة إلى التدقيق في العلائم ...... الحاجة إلى التدقيق في العلائم .....

إلا للرغبة الشديدة والتعجّل الأشد.

بيد أنّا نسأل وقد مضى على هذه المحاورة أكثر من ألف ومائتي عام ولما يظهـر القائم كيف يقول الإمام «ما شاء الله» عندما يسأله الراوي عن ظهور القائم في تلك السنة، ولم يقل له سيظهر بعد أكثر من ألف ومائتي عام فيدعه يترقّب ظهوره في تلك السنة أو السنة التي تليها؟

ولـو صـح هـذا الخبر فهو يعني أن الحكمة تكمن في نفس بقاء هذا الترقّب واستمرار حرارته في القلوب لكي لا يبرد ولا ينسى فيحصل اليأس.

فماذا تمرى لو قال له: إن الإمام المهدي سيظهر بعد ألفي عام، ما الذي سيحدث؟ لا شــك أنه سينقطع ذكر المهدي الطيخ وتضمحل كل الآثار والمنافع المتوخاة من ترقب ظهوره والاستعدادات التي تأتي الأشارة إليها.

بينما يظل حاله حال الأجل الذي لا يعلمه الإنسان يجعله يحترس في كـل حـين مـن أن يعمل ما يخزيه في الآخرة اعتماداً على ما بقي من حياته ولا يدعـه يفكر أنه سيتوب في آخر الأمر بعدما يتنعم ويظلم ويقسو على الأخرين.

ففي السلحة العملية لم يحقق الجهل بالأجل وساعة الموت الهدف المنشود من وراء ذلك الكتمان أعني سوق الإنسان نحو الطاعة والتمسك بالدين ومكارم الأخلاق واجتناب الظلم والتعدي وجامع المحرمات من دون أن ينضم إليها الجهل بسماعة أخرى يكون فيها العقاب على العصيان والمؤاخذة على الظلم في هذه الدنيا ولا أقل من الحرمان من عظيم منافعها وهي ساعة القائم التي التي لا ينفع نفس إيمانها عند حلولها لم تكن آمنت من قبل، الأمر الذي جعل المنتظرين لهذه الساعة والمترقبين لحلولها من أطايب الشيعة الإمامية أكثر قدسية من مائر البشر.

فالمسلم يرتقب ساعة واحدة هي ساعة القيامة، بينما المؤمن يرتقب

ساعتين: ساعة القيامة وساعة القائم المخينة فهو في حذر أشد.

عندها يتضح بجلاء الهدف من قول الرسول ﷺ في أمر المهدي ﷺ «كذب الوقاتون» مما يدل على الرغبة الملحة في بقاء أجله في طي الكتمان كي يـبقى المؤمنون في حالة ترقّب وجذوة أمل طول فترة غيابه يبقى معه الدين حياً طرياً في قلوب المؤمنين.

ولعل هـذا هو السر الذي أدى إلى بقاء المسيحية واليهودية ولو في شـكلها المبتور المحرف؛ لما يعتقدونه من نزول عيسى الللا وكذا غيرها من الديانات كالبوذية، هم الأخرون يترقبون ظهور المنقذ.

ينضم إلى جميع تلك الأهداف العظيمة ما نعتقده من أمر البداء الذي يعكسه المروي عن أمير المؤمنين والحسن والحسين وعلي بن الحسين وأبمي جعفر وأبي عبد الله للميني : لولا آية في كتاب الله لحدثناكم بما يكون إلى أن تقوم الساعة (وَمُحُوا اللهُ مَا يَشَاءُ وَيَنُبْبَتُ وَعَنْدَهُ أُمُّ الْكَتَابِ <sup>(1)</sup> فبقاء الخيار لله سبحانه وتعالى في كل زمان ومكان الأمر الذي لا يمكن نفيه عنه في حال من الأحوال قد حال دون إمكان البت فيما سيحدث في المستقبل من الحوادث ولا توقيت شيء منها ومن جملته زمان ظهور القائم الخير خصوصاً بعد الوقوف على استحان بني إسرائيل وإضافة المدة التي واعد الله سبحانه فيها موسى الخير لمية المية الذ

ثم أن هـذا الترقـب والتعجّل صار يتجاوز حدوده المطلوبة المرسومة له إلى حـد الإفراط، بحيث صار الشغل الدائم لأذهان بعض المتحمسين حتى أقعده عن إنجاز مهامه الراهنة، بحيث اضطر الإمام إلى تخفيف الوطأة ونزع حدة ذلك الطلب بأن يقول لمن يجده بهذه الصفة: وما تفعل بالمهدي اللغة أنـت الـيوم في خـير لا تُكلّف سوى بأذكار وصلاة وصوم، إذا قام القائم

قرب الإسناد: ٣٥٤ ح١٢٦٦. والآية: ٣٩ في سورة الرعد.

| ۲۳ |  | العلائم | ي ا | لتدقيق ا | إلى ا | جة | الحا | ĺ |
|----|--|---------|-----|----------|-------|----|------|---|
|----|--|---------|-----|----------|-------|----|------|---|

يجب عليك الجهاد، وإذا قام القائم فليس إلا العلق والعرق وأكل الجشب ولبس الخشن والنوم على السروج كما سيأتي.

وإن كـان احتمال استكشاف مدى إخلاصه لصاحب الأمر حياً، غير أن التفسير الأول هو الأقرب.

### هل يمكن السيطرة على العالم؟

من الأسئلة التي تطرح نفسها وهي في الحقيقة معضلة غير قابلة للحل في أذهان الكثيرين ولا تتسع لها طاولة البحث غالباً بعد ملاحظة الوضع الراهن في العالم ككل مما يتمثل بسيطرة الدول الاستعمارية والقوى العظمى المتلكة للأسلحة الستراتيجية التي تغطي أكثر نقاط العالم مهما بعُلت وتناءت ولها قابلية الدمار الشامل بحيث يمكنها أن تمحو المدن الكبيرة والصغيرة برمتها، وما تزال في طريق التطور والتعقيد أكثر فأكثر.

بالإضــافة إلى القــدرة الدفاعية العظيمة التي اكتسبتها إبان الحرب الباردة وستكتســبها بمــرور الأيــام مــن أجهزة التنبؤ المبكر والرادارات الكاشفة لأقل حركة ونقل وانتقال عسكري وغير عسكري مما تتصف بالتعقيد والدقة.

وقـد تسـلح بتلك الأسلحة الستراتيجية وغير الستراتيجية جيوش عسكرية وحشـود بشـرية مـثقفة ونابهـة لهـا تحصـيل دراسي يعطيها تقنية وفكراً أرقى، تخضـع لتصـميم قادتهـا، ليسـت من بلد واحد، بل من جميع بلدان العالم التي تخضع لسيطرة الاستعمار.

وهمي مدعومة بأجهزة ماهرة وأنظمة معقدة وكوادر عظيمة تدرس كل موقيف وتعزر كل فجوة وهي مشغولة دائبة في كسب الرقي والسبيل الأفضل والأقصر على الدوام.

بالإضافة إلى امتلاكها لقدرة عظيمة في مجال الحرب النفسية التي تطيع بكـل قـوة مهمـا تعاظمـت واستفحلت، وذلك بامتلاكها الوسائل الإعلامية الطاغـية عـلى جميع الأرض وجميع ربوع العالم المهيمنة على كل بلد والمسيطرة على عامة أذهان البشر، وهي تتعاظم وتتطور وتتعقد في مجال الهيمنة على أذهـان البشرية، وإلقاء المخاوف واليأس في قلوبهم، فهي تميتهم في المساء هل يمكن السيطرة على العالم ؟ .....

وتحييهم في الصباح، أو بالعكس.

وأعظم من ذلك امتلاكها لكل ما تميل إليه النفوس، وتلتذ به الأعين من الثروات الطائلة والمدنية المشرقة وأنواع العمران والبناء والجمال السلحر مما يمحق إيمان أكثر المؤمنين، على أنهم لا يتركون الاستفلاة من كل كبير وصغير منها حتى الأجساد العارية لنسائهم يُطلعون عليها سكان العالم وخصوصاً شبابه ليصرفوهم عن كل تصميم ويميتون روح النخوة والإباء التي في أنفسهم حتى يعود واحدهم كالميت، هذا كله جانب.

والجانب الآخر استخباراتها وأنظمتها الجاسوسية المعقدة للغاية والمتنفذة في جميع ربوع العالم هي الأخرى تمتلك أجهزة عظيمة ومتنوعة كالأقمار الصناعية وما سيتم اكتشافه من الأجهزة والوسائل الكاشفة حتى ما في ضمائر الناس، وهي تدرس كل حدث وكل تحرك وكل فكر بل كل فكرة واعتقاد، بل تتنبأ دائماً بما سيحدث بعد حين، وتدرس كل ما يمكن حصوله، أو يقال إنه سيحدث كظهور منقذ من البلد الفلاني، أو نزول رجل من السماء، كل ذلك وأمثاله تحسب له حساباته وتتصدى لمقاومته ونسف قواعده ومؤهلاته بأعقد ما يمكن من الطرق.

وقد بلغ التعقيد السياسي الغاية القصوى حتى أن الدول المتصارعة والمتـناحرة في الظاهـر هـي متفقة في الباطن، والأنظمة التي يطيح بعضها بـبعض باستخدام أنواع الشعارات والتمهيدات تشرب من مشرب واحد وهي أيدي نظام واحد.

وحتى الـثورات الشعبية التي تطيح ببعض الطواغيت هي والطاغوت من منشأ واحد ومشرب واحد، ويتلوها تعقيد الأحداث حيث كان النظام يضرب عدوه ليكسب مكسباً سياسياً، واليوم يطعن نفسه وشعبه ليكسب ذلك المكسب.

خصوصاً مع تولَّد التشكلات السياسية العملاقة والأحزاب الدولية

٢٦ 🛛 ٢٦ التنازلي في علائم ظهور المهدي 🖼 🛪

بل الأنظمة السياسية الجبارة التي لا يتسنى لأحد تخيل مدى قدراتها السياسية ونفوذها في دول العالم المختلفة، وهي مدعومة بأحدث النظريات والمحللين والمصممين الدارسين الذين بذلوا قصارى جهودهم لحل رموز السياسة ومعالجة كل موقف والتخطيط للمستقبل بحيث صاروا يتنبئون بما سيحدث بعد مائة عام كما يعلمون بما يحدث اليوم.

ومهما كانت القوى والأنظمة الحاكمة للعالم مختلفة فهي متفقة في المنع من ظهور قوة جديدة والحيلولة دون صعودها إلى الساحة السياسية، فإن ذلك الحس يجعلها سرعان ما تتحد عليها وتكون يداً واحدة تلطمها لطمة قاضية وتميتها في نطفتها، فلا يتسنى لأي قدرة أن تظهر وتتعاظم، خصوصاً بعد احتلام بعض أقطاب العالم بحلم العولمة وما يشابهه.

وبعد كل ذلك التمهيد فإن القوى العظمى بما تمتلكه من القدرات التي تعرضنا لها وما لم نتعرض لها والفنون والمهارات التي تتحلى بها واقفة بحسب القرائن والشواهد القريبة من اليقين على نبأ المهدي المنتظر الظير والمنقذ العالمي الذي ينتظره أكثر البشر، وقد تحسست بعض قواه وقدراته وعلمت بمحل ظهوره وحدود إبانه.

فكل ما يحدث في منطقة الشرق الأوسط اليوم لا يخلو من كونه تدبيراً للحيلولة دون تحقق ذلك، بل تجاوز الأمر إلى التفكير في مواجهة القوى السماوية والأمور الغيبية، والمعاجز الربانية.

فمع كـل ذلك يأتي السؤال الذي نريد أن نطرحه، وهو أنه كيف يظهر الإمـام المهـدي (عج) ويقيم دولة عالمية تحكم العالم بالعدل والإنصاف بعد كل ذلك التدبير والتمهيد والتعقيد والحنكة.

ولعل بسط العدل في جميع أقطار الأرض وربوع المعمورة لا يكون

هل يمكن السيطرة على العالم ؟ .....

أكثر من حلم يحلم به بعض الراغبين، بل لا يبلغ مرتبة الحلم هذه الأيام ولا يراه أحد حتى في منامه، بينما دلت على ذلك الأخبار وهو مستفاد من طوائف كثيرة منها بحد لا يمكن إنكاره، بل كيف ينكر وقد شهد به الكتاب وأن الأرض يرثها عباد الله الصالحون، ومن ثم الأخبار الكثيرة، فقد جاء في رواية حذيفة التي يرويها عن النبي ﷺ قال فيها: «يبايع له الناس بين الركن والمقام، يرد الله به الدين ويفتح له فتوح، فلا يبقى على وجه الأرض إلا من يقول لا إله إلا الله:<sup>(۱)</sup>.

وفي رواية ثانية يرويها ابن شاذان بسند معتبر عن الصادق الظلا «فلا يبقى في الأرض معبود دون الله عز وجل»<sup>(٢)</sup>.

وفي روايـة يـرويها الصـدوق بسـند معتبر عن صلحب الأمر الظيّر: "فلا يـبقى على وجه الأرض جبّار قاسط، ولا جلحد غامض، ولا شانئ مبغض، ولا معاند كاشح<sup>، ٣</sup>، كيف يتحقق ذلك في جميع أرجاء الأرض مع كل ما وصفناه؟

خصوصاً بعد نزوع أكثر البشر إلى الشر وأكل بعضهم البعض وشيوع السلب والنهب والقتل والفتك والفساد في الأرض بحد لا يمكن وصفه، فإذا أمكن مقاومة القوى العظمى فلا يمكن مواجهة نزوع الناس إلى الشر ولا حملهم على الاستقامة وهم كثير وكثير.

فـلا يمكـن تأتّي ذلك بالحسابات العلاية أبداً بل لا يمكن تخيله وتصوره في يـوم مـن الأيام، ويبقى هذا السؤال حياً باقياً في الضمائر يريد الإجابة الشافية على الدوام.

- (١) مختصر إثبات الرجعة: ٢١٦.
- (٢) إثبات الهداة ٣: ٧٥٠ ح٦٨٦ عن إثبات الرجعة للفضل بن شاذان. والرواية معتبرة من الفضل إلى الإمام الصادق (٣) ويتم سندها إذا تم السند إلى الكتاب.
   (٣) كمال الدين ٣: ٤٤٥ ح ١٩.

٢٨ ...... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي العلام

جواب السؤال:

أما جواب هذا السؤال فهو يكمن في كلمة واحدة وهي كلمة اونريد في قـول الله سـبحانه وتعـالى: ﴿وَنُرِيدُ أَنْ نَمُنَ عَلَى الَّذِينَ اسْتُضْعِفُوا فِي الأَرْضِ وَنَجْعَلَهُ مُ أَتَمَـةً وَنَجْعَلَهُ مُ الْوارَثِينَ ﴾ <sup>(١)</sup> فهـذا هـو الجواب الإجمالي لهذا السـؤال وسيأتي التفصيل نوعاً ماً، ولعل الحديث عن علائم الظهور هو جواب عن ذلك السؤال.

ويمكن نفي ذلك الاستبعاد والاستغراب بالالتفات إلى أن هذا الأمر ليس بذلك الجديد وله نظائر في التاريخ التي منها تدبير فرعون لقتل النبي الذي أخبر بظهوره فصار يعمل كل ما بوسعه للحيلولة دون تحققه بعد أن ادعمى الربوبية فعبده الناس وقتل الأطفال واستحيى النساء وأمر ببناء القلاع والحصون وتقوية الاستحكامات والاستعانة بالسحرة، كما قام بتغبية الناس واستعبادهم فأراد الله سبحانه وتعالى أن يغلبه أضعف رعيته فغلبوه.

ولكن هـناك معادلـة أخرى يصعب حلها ويعسر صرف النظر عنها ولهـا طـرفان،طرفها الأول هو توقف ظهور القائم اللي على رجوع الناس إلى الدين والاعتقاد وحصول الملل من توالي الظالمين وعدم وفاء المنتخبين عـبر صناديق الاقتراع بمواعيدهم فيستحقر سكان العالم هذه الدنيا الدنية وينكشف زيفها وزخرفها مما يكون نتيجته الطبيعية هي رجوع كل قوم إلى ديـنهم ومعتقدهم وتمسكهم به أكثر فأكثر؛ لما يحملونه من الخلفيات ورواسب المعتقدات السابقة فترسخ في أذهانهم أشد الرسوخ.

فالسيحي عندما يريد أن يفكر بما وراء الطبيعة ويحلق إلى الفضاء المعنوي فإنـه سـيرجع إلى مسـيحيته ويتمسـك بهـا ويذهب إلى الكنيسة ويتعبد بها، والبوذي كذلك يرجع إلى بوذيته.

(۱) القصص: ٥٠

| ۲٩ |  | ç | العالم | على ا | رة | السيط | کن ا | ٍيَ | هل |
|----|--|---|--------|-------|----|-------|------|-----|----|
|----|--|---|--------|-------|----|-------|------|-----|----|

ولو قطعنا النظر عن الرجوع فإن نفس المعتقدات الحالية لها جذور عميقة وأسس مستحكمة في نفوس البشر يصعب زحزحتها وحتى إزالة شيء منها، مع تنوع الديانات وتكثرها إلى ما يعسر حصره بالإضافة إلى انتشار كل دين في ربوع الأرض بما يعسر جمعه والإحاطة بأطرافه، مع تعنت المعتقدين، فإن أحدهم لو كلّمته على مرَّ السنين لا يرجع عن معتقد واحد من معتقداته ولا يرضى بأقل تغيير فيه، وليس هو بذلك السهل ولا في متناول اليد.

والطـرف الآخر في هذه المعادلة هي أن المهدوية تعني العولمة واعتقاد الناس بدين واحد مع هجر الديانات الأخرى.

فلـو جمـع هـذا الأخـير مع ذلك الأول لا يمكن تحقيق أي نتيجة ولا يؤدي إلى حصول تغيير واسع في فترة قليلة.

ولا يمكن تصور حدوث ذلك بالجبر والقهر والغلبة لأن الدين لا يكون بالإكراه والجبر والله سبحانه وتعالى يقول: ﴿لا إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ﴾ <sup>(۱)</sup>.

يضاف إلى تلك المعتقدات والديانات، الحضارات التي لها مقوماتها وجذورهـا هي الأخرى يعدَّ انصهارها في بوتقة الإسلام من المستحيلات، بل يبدو أصعب من الجمع بين النقيضين واتحاد الضدين.

فهـذا السـؤال الحقـيقي الذي يحتاج إلى جواب تفصيلي مقنع وحل عملي نتجاوز به الأزمة الفكرية الناشئة عن تصور محاولة الجمع بين تلكً الاتجاهات المتخالفة بل المتضادة.

مع الالتفات إلى عدم إمكان مقايسة الظروف الراهنة بالظروف التي عاشها النبي ﷺ في مجال مجابهة العدو القرشي وغيره، إذ غاية ما يعدّ مرعباً ومخوفاً مهولاً هو وقوف النبي ﷺ مع ما ينيف على ثلاثمائة من

(١) البقرة: ٢٥٦.

أصحابه بما يمتلكونه من الأسلحة البسيطة أمام الجيش القرشي المغرور الذي يناهض الألف مقاتل شجاع وباسل في معركة بدر، فإن غايته هو قتال تلك العدة التي تفوقهم بثلاثة أضعاف، وغايته هو أن يقاتل الراجل الفارس، وتتقابل العصا مع السيف، فجميع ذلك وأمثاله وإن كان تحقيق النصر فيه أمراً عسيراً، ولكنه قد يتحقق ويمكن تصوره باعتبار ملاحظة الاعتقاد والعزم ونجاح الخطة العسكرية، فجميع ذلك مما يبدو معقولاً وله نظائر في التاريخ كثيرة ومنقولة، يدعمه تصريح القرآن بذلك في قوله تعالى: في من فنَّة قَليلَة غَلَبَتْ فنَّةً حَثَيرةً بِإِذْنِ الله هُ<sup>(1)</sup> مما يدل على وقوع ذلك وتحققَه كَثيراً.

ولكسن الأمر في قصة الإمام المهدي المنتخ ليس بذلك الوصف ولا بتلك النسبة بعد امتلاك العدو لأسلحة الدمار الشامل والأسلحة الستراتيجية التي تدمر المدن العظيمة خلال فترة وجيزة.

وليس التفاوت في العدد بين أصحاب الإمام المهدي التلك وبين أعدائه هو الضعف والضعفان مهما كان عدد أصحابه التيك حتى لو تابعه الملايين من المسلمين فهم لا يصمدون أمام مليارات البشر وجيوش العالم التي سرعان ما ستتحد لمواجهة عدو مشترك، وهم يمتلكون أعقد الأجهزة والأنظمة الجاسوسية والتشكلات السياسية العملاقة والاستخبارات الدولية المتنفذة، المدعومة بالخلفيات الحضارية والاعتقادات الراسخة المخالفة وغير ذلك مما تقدم وصفه وبيانه.

فليس هذا هو تقابل العصا والسيف، ولا الراجل والفارس، ولا الفئة القليلة والفئة الكثيرة، بل هذا هو تقابل الشيء واللاشيء، خصوصاً مع الالتفات إلى أن أول ما يواجهه المهدي التي هو نفس المسلمين كالسفياني وجيشه على ما سيأتي بيانه.

(۱) البقرة: ۲٤۹.

| ۳١ |  | ç | العالم | على | رة | لسيط | 12 | يكر | J | ھ |
|----|--|---|--------|-----|----|------|----|-----|---|---|
|----|--|---|--------|-----|----|------|----|-----|---|---|

فلاب أن نتحرى لهذه المعضلة وهذا السؤال الذي يفرض نفسه حلولاً وأجوبة مقنعة وشافية على شكل احتمالات مدعومة بالاستدلال والنقد على أن ندع في حساباتنا دائماً مشيئة الله سبحانه وإرادته ولكن الله سبحانه جعل لكل شيء أسباباً معروفة وعللاً موصوفة، نعرض لها كالآتي:

### الاحتمال الأول:

هو انفضاض النظم المسيطرة على العالم اليوم إما بحصول الصراع بين القوى العظمى وانشغالها بأنفسها وضعفها وتلاشيها بدوام ذلك الـنزاع السياسي والعسـكري مما يؤدي إلى غفلتها عما يحدث في أطراف العالم حتى تفاجأ بالمصلح وعساكره وهو ماثل بين شتاتهم.

أو يحصل التلاشي لـتلك القوى العظمى من الداخل بعد احتدام الصراع الداخلي أو غيره من العلل التي تجر إلى الفشل وانهيار الوحدة القومية كما حدث في الاتحاد السوفياتي.

عـندها يفقـد التفوّق التقني والسياسي مصداقيته، وتنكسر شوكته، ويخمد توهجه.

وهـذا الاحـتمال وإن كان ممكناً بحسب حساب الاحتمالات ولكنه يبدو شـبه المسـتحيل في السـاحة العملـية التي أثبتت تداول الأيام وحلول عدة قـوى جديدة ناشطة عند انهيار أي قوة، وظهور أقطاب متعددة عند سقوط قطب واحد.

وأكـبر دلـيل عـلى ذلـك هو الظروف التي أعقبت الحرب العالمية الأولى والثانـية الـتي انهـارت فـيها الامـبراطورية الألمانية ولكن سرعان ما حل محلها امبراطوريتان عظميان هما أمريكا وروسيا بالإضافة إلى دول أوربا المستعمرة. ٣٢ ...... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي الظلام

إلا أن نفرض أن الذي يشغل ذلك الفراغ هو دولة المهدي التي القوية وتصل النوبة للمسلمين مرة أخرى في دورة السلطة التاريخية.

ولكن أين ستذهب تلك الأسلحة والأنظمة التي وصفناها حتى في فرض حصول انقسام داخل القوى العظمى أو تلاشيها وتبدلها إلى دويلات صغيرة متحاربة غير أنها أو بعضها ستظل مالكة لتلك المعدات كما شاهدناه بعد انهيار الاتحاد السوفياتي.

فيبقى احتمال سقوط تلك المعدات بنحو وآخر بيد المسلمين كما تدل عليه بعض الأخبار ولكنه بعيد جداً يصعب تصوره وتعقله.

الاحتمال الثاني:

نفاد ثروات منطقة الشرق الأوسط خصوصاً النفط وفقدان المنطقة للقيمة الاقتصادية والموقعية الستراتيجية السياسية، مما يؤدي إلى إعراض المتسلطين على العالم عنها وتركها وشأنها، فتتصارع القوى الموجودة أو التي تستولد بعدد رفع الأعنة والخروج من تحت السيطرة الخارجية للرواية التي تعد من العلائم خلع العرب أعنتها<sup>(1)</sup>.

الاحتمال الثالث

فـناء أكثر العالم وهلاك أكثر سكان الأرض بأن يضرب الأرض جرم سماوي عظيم أو تقـع حـرب عالمية ثالثة أو رابعة بالأسلحة الستراتيجية المدمـرة الـتي يكـون فـيها فـناء أكثر أهل الأرض بما يبلغ الثلثين فلا يبقى سوى المسلمين ومقدار قليل من غير المسلمين.

والمقصود من هـ لاك أهل الأرض هو الهلاك الجماعي الدفعي دون

۱) انظر الكافي ٨: ٢٢٤ ح٢٨٠ الغيبة للنعماني: ٢٧٠ ح٢٤، ٤٣.

هل يمكن السيطرة على العالم؟ .....

الـتدريجي الانـتقائي وذلك بأن يهلك شرق الأرض وغربها، يعني أكثر المسيحيين، والبوذيين والملاحدة.

فيحصل أثر ذلك انفلات سياسي في منطقة الشرق الأوسط يؤدي إلى ظهور قوى في المنطقة تمبادر إلى الإمساك برزمام الأمور كالقوة التي تتشكل في الشام بقيانة السفياني، والتي تتشكل في إيران بقيانة الخراساني، وفي الميمن بقميانة الميماني يسارع كل واحد منهم للإمساك بزمام المنطقة كملها، حتى جاء التعمير في الروايات أن السفياني والخراساني يستبقان كفرسي رهان وفي رواية أخرى اليماني والخراساني كفرسي رهان، عندها تتجلى مصداقية الرواية المعتمرة القائلة أن خروج الثلاثة السفياني والخراساني الته. واليماني في سنة واحدة في شهر واحد في يوم واحد، والرواية آتية إن شاء

ويبقى إثبات ذلك الحدث الهائل من الروايات والأخبار الواردة عن النبي يَنْظِيَرُ وأهل بيته بليكِرم، فقد روى النعماني والشيخ الطوسي بسنديهما عن أصير المؤمنين الظيلا قال: (بين يدي القائم موت أحمر وموت أبيض، وجراد في حينه وجراد في غير حينه أحمر كالدم، فأما الموت الأحمر فبالسيف، وأما الموت الأبيض فالطاعون<sup>(()</sup> فهي تدل على موت وقتل ولابد أن يكون قاتلاً معتداً به وكثيراً جداً وإلا فالموت والقتل الاعتيادي موجود في كل زمان وليس بين يدي القائم فقط.

وروى الصدوق بسنده عن أبي عبد الله الطلاة قال: اقدام القائم الطلاة موتان: موت أحمر وموت أبيض، حتى يذهب من كل سبعة خمسة، فالموت الأحمر السيف، والموت الأبيض الطاعون)<sup>(٣)</sup> ولابد أن يكون السيف هذا

- (١) كتابة الغيبة للنعماني: ٢٧٧ ح ٢١، كتاب الغيبة للطوسي: ٤٣٨.
  - (۲) كمال الدين: ٦٥٥ ٢٧، البحار ٥٢: ٢٠٧.

٣٤ - ..... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي التلا

هـ والأسلحة الاستراتيجية وإلا فالأسلحة التقليدية لا يمكن أن يبلغ فيها هذا العدد من القتلي.

والمهم في هذا الحقل رواية الثلثين:

فقد روى الشيخ الصدوق بسنده عن أبي بصير ومحمد بن مسلم قـالا: سمعـنا أبـا عبد الله اللي يقول: «لا يكون هذا الأمر حتى يذهب ثلثا الناس " فقيل له: إذا ذهب ثلثا الناس فما يبقى؟ فقال اللي : « أما ترضون أن تكونوا الثلـث الباقي؟!"<sup>(١)</sup>، وليس في سند هذا الحديث ما يتوقف في شأنه سوى علي بن الحسين السعد آبادي وهو من مشايخ الإجازة يذهب البعض إلى وثاقـته وصحة الحديث الذي يقع فيه، فالرواية تتشبث بالاعتبار على ما يبدو.

ورواها الشيخ الطوسي بسند فيه سهل بن زياد والأمر فيه سهل عن محمد بن مسلم وأبي بصير قالا سمعنا أبا عبد الله علم يقول: «لا يكون هذا الأمر حتى يذهب ثلثا الناس» فقلنا: إذا ذهب ثلثا الناس فمن يبقى؟ فقال: «أما ترضون أن تكونوا في الثلث الباقي؟!»<sup>(1)</sup>.

والفرق بين الروايتين هو زيادة كلمة في في الرواية الثانية التي تلل على بقاء ثلث أهل الأرض والمسلمون من جملة هؤلاء الثلث، فيكون الباقي من المسلمين وغير المسلمين، بينما الرواية الأولى والنقل الأول يدل على بقاء المسلمين فقط لأنه قال: أما ترضون أن تكونوا الثلث الباقي يعني أنتم المسلمون كل الثلث الباقي وليس هناك غيركم، ولكن النقل الثاني – أعني نقل الشيخ – أقرب إلى الصواب وله قرائن وشواهد كثيرة في الأخبار، كالأخبار الدالة على قتال المهدي التي الروم ونزول

- (۱) كمال الدين: ۱۵۰.
- (٢) كتاب الغيبة: ٣٣٩ ح٢٨٦.

هل يمكن السيطرة على العالم؟ ..... ٣٥

عیسی بن مریم ﷺ وغیرہا.

وقد يكون السبب في هلاك الناس أمرين: أحدهما الحروب والقتل حـتى يقـتل الثلث الأول، والثاني هو أن يضرب الأرض حجر أو يصيبها آفة سماوية أو أرضية كالوباء والطاعون حتى يموت الثلث الثاني.

يستشعر ذلك مما رواه ابن حماد بسنده عن علي الطلاق قال: الا يخرج المهدي حسمي يقتل ثلث، ويموت ثلث، ويبقى ثلث، تؤيدها الروايات الدالة على الموت بالسيف والطاعون المارة.

الاحتمال الرابع:

ظهور قوم قبل قيام الإمام المهدي المحلى عارفين به وبحركته وهم يتمنون ظهوره فيعملون كل ما بوسعهم من أجل تمهيد الأرضية لقدومه والاستعداد له يقال لهم: الموطئون. فتقع مسؤلية التمهيد والتمكين على عاتقهم من دون معرفة الكيفية وما هي مهمتهم التي قد تكون تبليغية تنجح في تعريف قضية المهدي المحلا في تلقاها العالم بالقبول ويطلبون المهدي المحلي كما يمكن أن تكون عسكرية أيضاً بعد إعدادهم العدد الدفاعية التي توقف القوى العظمى عن الحركة الانفعالية الشديدة وتحيل دون استعمال الأسلحة الستراتيجية الواسعة الدمار فتظل حرباً إعلامية أو حتى نظامية كلاسيكية.

والأخبار تتحدث عن خروج قوم يدعون لآل محمد اللغ وللمهدي اللغ قبل ظهوره ويؤطئون له ويمهدون له السبيل وإن كانت هذه الأخبار مختلفة من حيث الألفاظ والأسماء والحالَّ غير أنها تشترك في الدلالة على دعوة قوم

 (۱) كتاب الفتن: ۲۰٦ عن يحيى بن اليمان، عن كيسان الرواشي القصار وكان ثقة قال حدثني مولاي قال سمعت علياً (198 يقول، وذكر نص الحديث. ٣٦ 🛛 🗤 العد التنازلي في علائم ظهور المهدي 🖽

للمهدي التخير فله في في المعنها ما هو مطلق ومنها ما هو مقيد.

فمن ذلك المطلق ما رواه الشيخ الطوسي بسنله عن عمار بن ياسر أنه قال في حديث: ويخرج أهل الغرب إلى مصر، فإذا دخلوا فتلك أمارة السفياني، ويخرج قبل ذلك من يدعو لآل محمد بيتي ... <sup>(۱)</sup>.

وهي تخبر عن خروج القوم الذين يدعون للمهدي الظيرة قبل دخول أهل الغرب إلى مصر وقبل خروج السفياني، مما ينبغي أن يكون خروجهم قبل ذلك بـزمان معتد به وليس هو السنة والسنتان لأنه لا يطلق عليه «قبل» في مثل هذه الأخبار التي قد تبلغ الفواصل بين الأحداث المذكورة فيها مئات السنين.

وفي رواية أخرى يرويها الحسن بن محمد القمي عن أبي الحسن الأول التي «رجل من أهل قم يدعو الناس إلى الحق»<sup>(1)</sup>.

وكذا يروي ابن حماد عن أرطأة أنه قال في حديث: ويظهر بخراسان قوم يدعون إلى المهـ دي<sup>(\*)</sup>، فهـي أخـص مـن الـرواية الأولى مـن جهتين: من جهة الدعـوة لخصـوص المهدي الكلام من آل محمد تمكيل بينما ذكرت تلك الدعوة لأل محمد تمكيل عامة، ومن جهة تخصيص الخارجين الداعين له بأهل خراسان.

ويروي أبو داود عن علي اللله أنه قال: ايخرج رجل من وراء النهر يقـال له الحـارث بن حراث على مقدمته رجل يقال له المنصور، يوطئ أو يمكـن لأل محمـد كما مكنت قريش لرسول الله تَقِيْلُهُ وجب على كل مؤمن نصره، أو قال: إجابتهه<sup>(ن)</sup>.

- (١) كتاب الغيبة: ٤٣٦ ح ٤٧٩.
- (٢) بحسار الأنسوار ١٠٩: ١٦٨، مستدرك سفينة البحار٨: ٥٩٨ عن علي بن عيسى
   عن أيوب بن يحيى بن الجندل عن أبي الحسن الأول الملكة.
  - (۳) كتاب الفتن: ۸۳.
  - (٤) سنن أبي داود ۲: ۳۱۱ ح. ٤٢٩٠.

هل يمكن السيطرة على العالم؟ .....

يضاف إلى ذلك الرواية المعروفة المروية من طرق العامة والخاصة عن محمد بسن الحنفية قسل: انتخرج راية سوداء لبني العباس، ثم تخرج من خراسان أخرى سوداء قلانسهم سود وثيابهم بيض على مقدمتهم رجل يقال له شعيب بسن صالح، أو صالح بن شعيب من تميم يهزمون أصحاب السفياني حتى تنزل بيت المقدس توطئ للمهدي سلطانه.... (<sup>(۱)</sup>.

ولكن الحقيقة أنّ دور الممهدين مهما كانت فاعليته فهو لا يتجاوز حدود الشرق الأوسط كما هو مستفاد من نفس الأخبار إذ أنها جعلت الغاية القصوى هي بلوغ بيت المقدس فلا يمكن الاعتماد على هذا الاحتمال في تقرير مصير العالم برمته.

الاحتمال الخامس:

وقوع أمور غير مترقبة تؤدّي إلى خضوع سكان الأرض من جميع المذاهب والديانـات المنتشـرة في أقطـار الأرض، وكـل أبناء الحضارات المختلفة، هي في الحقـيقة علائم ظهور المهدي الظير التي تحصل متتالية بحيث لا تعطي أي فرصة للترديـد في اختـيار الإسـلام ومـتابعة المهـدي الظير، سـنبحثها تـباعاً وستجيء تفاصيلها.

أول تلك الأمور هي نهاية غامضة لجيش يبعثه أشد أعداء المهدي المعنى أعني السفياني الأموي الذي سيظهر في الشام ويسيطر على ربوعه فيبعث جيشاً إلى العراق وآخر إلى الحجاز حتى يدخلوا المدينة ويعبثون بها وبأهلها ثم يخرجون متوجهين نحو مكة بعدما يبلغهم أن المهدي المعنى قد خرج من المدينة إلى مكة، فما أن يتوسطوا البيداء التي هي على فرسخ من ذي الحليفة تخسف بهم الأرض وهم أكثر من مائة ألف مقاتل فلا ينجو منهم

(۱) كتاب الفتن: ۱۸۸.

إلا مخبران أو ثلاثة ويبلغ نبؤهم عبر وسائل الإعلام المتطورة والقوية إلى جميع العالم، عندها يدهش الناس مما حدث إذ لم يعهدوا مشابهاً له ولم يسمعوا بخسف ممثل هذا الخسف، مما يجعلهم يتساءلون عن السبب الحقيقي وعن ذاك المنصور الذي بُعث إليه الجيش فنجا منه بهذا النحو، وأعانته اليد الغيبية أو القوى الطبيعية على حسب معتقدات الناس فيقع التساؤل عن مدى صدق الخبر وعلله وماذا أصاب ذلك الجيش.

فما تخمد تلك التساؤلات ولا تنقطع علامات التعجب المرسومة بعد نقل ذلك الحدث في الصحف والمجلات حتى يستيقظ الناس ليشاهدوا بدناً بارزاً في عين الشمس ويداً تشير ومناد ينادي ويهتف بانقضاء مدة الجبارين واقتراب الوعد الحق، مما يشير دهشة الناس ويزداد تعجبهم واستفهاماتهم عما يحدث وعما يراد بأهل الأرض مما يذهلهم عن جميع زخارف الدنيا ويجزمون بعدم تسييب الدنيا وأهلها، بل هم مندوبون لقبول تغيير جاء يزحف وموقف جديد حاسم، تظل أذهانهم مشغولة بهذا الحدث وذاك الخسف.

حتى إذا مضت شهران أو ثلاثة يفاجئون بصيحة في السماء ونداء ينادى في ثلاث ساعات ومنشور يقرأ عليهم بحيث يوقظ النائم ويفزع المستيقظ ويقيم القاعد ويقعد القائم ويخرج الفتاة من خدرها ويسمعه كل صقع بلسانهم يصرح فيه باسم المهدي واسم آبائه للجي وأن الحق معه وفيه، وأن على الناس متابعته ونصرته بحيث لا يبقى أدنى شك لواحد من أبناء البشر ولا يدع أي ترديد، حتى يظهر اسم المهدي الجي على الأفواه، ولا يكون لهم حديث مما سواه، ولا مطلب مما عداه.

وهو معجزة تناسب الشائع في هذه الأزمنة من حكومة التطور الصناعي والتفوق التكنولوجي خصوصاً في مجال الإعلام ووسائل الارتباط العالمي ليأتي هذا النداء فوق كل إعلام وكل تطور وتفوق علمي وصناعي. هل يمكن السيطرة على العالم؟ .....

ولهـذا الحـدث نظائر عبر التاريخ، فعندما كان الشائع في زمان النبي موسى الملكة هـو السحر والشعبذة جاءهم موسى الملكة بما يفوق كل سحر وهي العصا التي تصير ثعباناً محيفاً مهولاً، ثم تعود عصاً، فقام أهل الباطل وفرعون وهامان لمقاومته لما جعوا السحرة من كل المدن وأعطوهم ما أعطوهم لمقابلة معجزة العصا، فصنعوا حبالاً وعصياً يخيل إلى الناس من سحرهم أنها تسعى وقالوا بعزة فرعون نحن الغالبون، وألقى موسى عصاه فبإذا هي تلقف ما يأفكون وعلم السحرة أن معجزة العصا ليست من السحر ولا هي من صنع البشر فوقعوا ساجدين قالوا آمنا برب العالمين رب موسى وهارون.

فيأتي تدبير القوى العظمى وكل من تفرعن وطغى المسبق بما يمتلكونه من التقدم العلمي والازدهار الصناعي ليكافحوا تلك الصيحة وتلك المعجزة فيحدثوا صيحة مـن الأرض ونداءاً ينلاى فيه بأحقية السفياني أو غيره من مناوئي صاحب الأمر وأعدائه، يرتلب عندها المبطلون، وتحدث الشكوك والأوهام.

حتى إذا مضت أيام فإذا بالشمس وقد طلعت من المغرب آية أخرى عـلى ضـعف العلـوم الحديـثة والثوابت العلمية عندها يؤمن جميع البشر على أن لا ينفع نفس إيمانها لم تكن آمنت من قبل، حتى السفياني يبعث إلى المهدي الظيلا: بالبيعة.

فيا تـرى هـل يبقى من القوى العظمى شيء، وهل بإمكانها تحدَّي كـل تلـك المعاجـز والدلالات وتبقى لها السيطرة على العالم أو حتى على نفس دولها ورعاياها.

ف الجواب نعم إن الشيطان لا يدعهم بل يصعب على رؤوسهم ترك ما توصلوا إليه بشق الأنفس من المناصب العالمية والهيمنة على سكان الأرض وشتى الدول مع امتلاكهم للأسلحة المدمرة والأنظمة الطويلة العريضة المعقدة. ٤٠ 🛛 🔤 علائم ظهور المهدي 🕮

عندها يأتي آخر تدبير إلهي لاستئصال شوكة الجبارين الذين هم من أبناء الديانة المسيحية ممن ابتلع العالم وثرواته وخيراته وملك من أقاصي الشرق إلى أقاصي الغرب، وذلك بنزول النبي عيسى بن مريم الظيرة ليصلي خلف الإمام المهدي الظيرة عندها تقتلع تلك الشوكة ولا يبقى لها مقاومة تذكر، سرعان ما يتغلب عليها المهدي الظيرة بجنوده، ولا تبقى يد تحرك الماكنة الحربية الاستعمارية إلا وقد خضعت لتلك الآيات أو أصابها الترديد بحيث لا تجسر على ضرب الحق وأهله، فتتحقق مصداقية قوله تعالى: فإن نَشَأُ نُسُزَلُ

وبهذا يتم الأمر للمهدي المنتظر التي ولأعوانه بسبب تلك المعاجز العظيمة والحوادث فوق الأرضية الباهرة التي أشرنا إليها بعض الإشارة هنا، لتأتي تفاصيلها وأدلتها في هذا الكتاب وغيره مستوفاة إن شاء الله.

عـنده يعـلم الدلـيل عـلى كتابة هذا الكتاب والغور في العلائم لما تملكـه مـن الأهمية التغييرية والقضايا المصيرية بالإضافة إلى معرفة حدود زمانه من تحقق تلك العلائم وتمييزه عن غيره ممن يدعي المهدوية.

#### الاحتمال السادس:

من المسلم عندنا أرجحية علم الإمام على علوم جميع البشر في جميع المجالات بما يشمل العلوم الحديثة، وقد بينا في كتب أخرى مراراً أن العلم يساوي القدرة، حتى أنه ورد ظهور حرفين من العلم فقط إلى ظهور القائم المخلفة فإذا ظهر المهدي التخلفة ظهر على يديه خمس وعشرون حرفاً منه فيتسبب ذلك في تفوق أسلحة جيوشه وكف أسلحة أعدائه.

روي ابـن سـليمان الحلي بسنده عن أبي عبد الله الخيرة أنه قل: العلم

(۱) الشعراء: ٤.

هل يمكن السيطرة على العالم ؟ .....

سبعة وعشرون حرفاً،فجميع ما جاءت به الرسل حرفان، فلم يعرف الناس حـتى الـيوم غـير الحرفين، فإذا قام القائم اللجلا أخرج الخمسة والعشرين حرفاً فبثها في الناس وضم إليها الحرفين حتى يبثها سبعة وعشرين حرفاً<sup>(۱)</sup>.

وهـ ذه الـرواية لهـ أغوار سحيقة نشير إلى بعض شواطئها التي منها الدلالة عـلى أن كل التقدم العلمي الذي شهده العالم وسيشهده حتى ظهور القائم الظير،لا يخرج عن إطار الحرفين اللذين يشبه أن يكونا قانونين يبتني عليهما كل ما سيعلمه البشر إلىزمان ظهوره الظير ولعل أحدهما قانون العلية والمعلولية والـتأثير والـتأثرات الملدية، بيـنما هناك قوانين أخرى تعود إلى الزمان والمكان والحجب والنور وروح القدس وقوانين الروح لم يتوصل إليها البشر ستظهر بعد ظهور القائم المنتظر الشير.

وعـندها يـتقوى احتمال مجيء القائم الليلة وعيسى بن مريم الليلة النازل مـن السـماء لنصرته بأسلحة أكثر تطوراً وأعقد مما يمتلكه الأعداء فيحصل التفوق العسـكري للقـائم الليلة وجيوشـه فتقهر الأسلحة والقوى التي يمتلكها جيوش الأعـداء ويـبطل مفعـول جميع ما يمتلكونه من الأسلحة الفتاكة والوسائل التقنية الحديثة.

ولذلك شاهد من الأخبار يرويه عبد الرزاق من أن المسلمين يخيّرون في آخر المطاف ويقال لهم: «اختاروا بين إحدى ثلاث: بين أن يبعث الله على الدجال وجنوده عذاباً من السماء، أو يخسف بهم الأرض، أو يسلط عليهم سلاحكم ويكف سلاحهم عنكم، فيقولون: هذه يا رسول الله أشفى لصدورنا ولأنفسنا، فيومئذ ترى اليهودي العظيم الطويل الأكول الشروب لا تقل يده سيفه من الرعدة، فيقومون إليهم فيسلطون عليهم،<sup>(1)</sup>، وأياً كان الدجال فهو واحد من أقوى أعداء الإمام التيلي والمؤمنين سيأتي الكلام عنه، على أن

- (۱) مختصر بصائر الدرجات: ۱۱۷.
- (٢) مصنف عبد الرزاق ١١: ٣٩٧ ح٢٠٨٣٤.



٤٢ ..... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي الغلاة

هذه الرواية بينت أن الاحتمالات تظل مطروحة إلى زمان ظهور الإمام الخلين وهي تضفي الشرعية على ما شرحناه من إعطاء الاحتمالات الستة التي طرحناها في مجمال تصوير تغلب الإمام الخلين على كل التقدم العلمي القائم، وكذا فهي تعطي صورة عن طبيعة الأسلحة التي سيمتلكها جيوش القائم وهي عبارة عن شيء يسبب الرعدة في أفراد العدو بحيث لا يتمكنون معها من الاستفادة من السلاح الذي يمتلكونه.

والأصح من جميع تلك الاحتمالات هو اجتماع جميع تلك الاحتمالات ابتداءاً من حصول الضعف والوهن في القوى العظمى والتلاشي من الداخل ووقوف الناس على زيف هذه الحكومات وكذبها وحصول الاشتياق إلى المصلح السماوي، ومروراً بهلاك بعض أطراف الأرض بأي سبب من أسباب الهلاك وظهور من يدعو إلى المهدي ويوطئ له وانتهاءاً بمشاهدة المعاجز العظيمة التي تميز ذلك العادل المدعوم بقوى السماء وبالنتيجة تفوق أسلحة القائم وجيوشه وقدرته العلمية ثم الانتصار الحاسم.

# ما الحكمة في غيبة الإمام المهدي الظيَّة؛

ونحن نتوخّى عبر الجواب عن هذا السؤال معرفة حدود ظهوره الظّيّر كعلامة أشمل بعد معرفة الحكمة في غيبته وحصول تلك الحكمة وتحققها وعـند تحقق تلك الحكمة وتحقق جميع ماينتظر حصوله من جراء الغيبة ولا يـبقى داع لتلك الغيبة أمكن التخرص في زمان ظهوره وهل هو قريب أو بعيد، علَى أن الحكم التي يمكن تصورها متعددة وفيها احتمالات:

الاحتمال الأول:

هـو أن الإمـام المهـدي اللله يظهر بعد امتلاء الأرض ظلماً وجوراً، فهو منخـور لـتلك الساعة ولذلك الزمان الذي لا يبقى فيه اسم للعدل ولا من يطالب به ويطبق جميع البشر على الظلم والتعدي والفساد في الأرض بأوسع معانيه.

ذاك المعنى الذي قد يستدل عليه بالروايات الكثيرة الدالة على أن الإمام المهدي الملية يأتي ليملأ الأرض قسطاً وعدلاً بعدما ملئت ظلماً وجوراً، روى ابسن حماد بسنده عن رسول الله ﷺ قال: «يخرج المهدي من أهل بيتي يملأ الأرض عدلاً كما ملئت جوراً»<sup>(1)</sup>.

(١) كتاب الفتن لابن حماد: ٢٨، بيان الشافعي: ٥١٨، وروى الحاكم في المستلوك ٤: ٥٦٤ عمن رسول الله ﷺ: "يمنزل بمأمتي في أخر الزمان بلاء شديد من سلطانهم لم يسمع بملاء أشد منه حتى تضيق عليهم الأرض الرحبة، وحتى يملأ الأرض جوراً وظلماً، لا يجد المؤمن ملجاً يلتجئ إليه من الظلم فيبعث الله عزوجل رجلاً من عترتي...، وقال: هذا حديث صحيح الإسناد. وروى الشيخ الطوسي في كتاب الغيبة: ١١١ بسنده عن رسول الله ﷺ أنه قل: ابشروا بمالهدي قمال ثلاثاً يخرج عملى حين اختلاف من الناس وزلزال شديد يملاً الأرض قسطاً وعدلاً كما ملئت ظلماً وجوراً». ٤٤ ...... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي الظلا

الاحتمال الثاني:

هو ظهور الإمام المهدي الطلام بعد استنباب الأمن وحصول إمكان الدعوة إلى الحق والعدل بحيث يجزم الإمام أنه إذا خرج لا يُقتل، بدليل الروايات الكثيرة الدالة على أن الإمام إنما غاب لأنه يخاف القتل، والنتيجة أنه إذا أمن من القتل ظهر ودعا الناس إلى الحق، فقد روى الصدوق بسند معتبر عن رسول الله عَلَيْ أنه قل: الابد للغلام من غيبة فقيل له: ولم يا رسول الله؟ قل: اليخاف القتل؟().

الاحتمال الثالث:

المعروف المشهور عدم ظهور الإمام الخليم حتى يكمل نصاب أعوانه وهم ثلاثمائة وثلاثة عشر رجلاً رهبان بالليل ليوث بالنهار مؤمنون حقاً لا تزعزهم الرياح العواصف ولا تأخذهم في الله سبحانه وتعالى لومة لائم يجمعهم الله سبحانه في ليلة، منهم المحمول جواً ومنهم المنقول أرضاً. فقد روى المنعماني بسنده عن أبي عبد الله الخليم أنه دخل عليه يعض أصحابه فقال له: يا سيدي ما أكثر شيعتكم؟ فقال: «أما لو كملت العدة الموصوفة ثلاثمائة وبضعة عشر كان الذي تريدون، ولكن شيعتنا من لا يعدو صوته سمعه ولا شحناؤه بدنه...» <sup>(1)</sup> وأخذ بذكر صفات الشيعة، وإنما ذكرنا هذه

- علل الشرائع ١: ٢٤٣ ح ١. وفي ج ١ ص ٢٤٦ ح ٩ عن أبي جعفر الشرائ إن
   للقائم غيبة قبل ظهوره، قلت ولم؟ قال: يخاف وأومئ بيده إلى بطنه قال زرارة: يعني القتل».
- (٢) وفي رواية عن الصلحق التلك أنه قبال في حديث: الجذا اجتمع له العقد وهو أربعة آلاف رجل خبرج من مكة، فلا يبقى في الأرض معبود دون الله انظر مختصر إثبات . الرجعة: ٢١٦.

الحكمة في غيبة الإمام المهدي اللغاني الحكمة في غيبة الإمام المهدي التلغاني

الرواية مع أن روايات الثلاثمائة وبضعة عشر كثيرة لأنها ذكرت توقف ظهوره على ذلك.

الاحتمال الرابع:

أياس الناس من المصلح الأرضي حتى لا يبقى من يدعي أنه لو حكم لعدل، فيحكم كل أصناف الناس، ويتداول على مقاعد السلطة كل من له داعية الحكومة والدولة، وأنه لو حكم لعدل فلا يبقى أحد يقول: لو حكمت لعدلت، ويحصل الملل من تكرر الانتخابات أو الانقلابات التي لا تجدي أبداً سوى أنها تأتي بظالم بعد انتهاء مدة ظالم من سيئ إلى أسوأ، هنالك يطلب الناس المنقذ الرباني والمسيحي يطلب نزول عيسى الظيرة وبهذا تتمهد الأرضية الصالحة لإقامة العدل.

يلفت النظر إلى ذلك ما رواه النعماني بسند معتبر عن أبي عبد الله الطغ أنه قـل: «ما يكون هذا الأمر حتى لا يبقى صنف من الناس إلا وقد ولوا على الناس حتى لا يقول قائل: لو ولينا لعدلنا، ثم يقوم القائم بالحق والعدل»<sup>(۱)</sup>.

الاحتمال الخامس:

انتظاره اللخة لتشكيل دول قوية تمتلك حشوداً عسكرية ضخمة بما نعرفهم بالموطئين لــلمهدي اللخة يســتعين بقوتهم وأنظمتهم المقتدرة، كدولة الخراساني ودولة اليماني، ثم يظهر اعتملااً على تلك الدول، التي ستأتي تفاصيلها.

الاحتمال السادس:

حصول التمحيص والغربلة لتمييز الصلاق من الكلاب واختبار إيمان الناس ومدى احتمالهم وصبرهم على تحمل المكاره في سبيل الحق والعدل،

(١) كتاب الغيبة: ٢٧٤ ح٥٣.

حيث روى الكليني بسنده عن منصور الصيقل قال: كنت أنا والحارث بن المغـيرة وجماعـة من أصحابنا جلوساً وأبو عبد الله التلكة يسمع كلامنا فقال لنا:

«في أي شيء أنتم؟ هيهات هيهات، لا والله لا يكون ما تمدون إليه أعينكم حتى تغربلوا، لا والله لا يكون ما تمدون إليه أعينكم حتى تمحصوا، لا والله لا يكون ما تمدون إليه أعينكم حتى تميزوا، لا والله ما يكون ما تمدون إليه أعينكم إلا بعد أياس، لا والله لا يكون ما تمدون إليه أعينكم حتى يشقى من يشقى ويسعد من يسعد»<sup>(۱)</sup>.

وروى الشيخ الطوسي بسند معتبر عن أبي الحسن اللك قال: «والله لا يكون الـذي تمـدون إلـيه أعيـنكم حتى تميزوا أوتمحصوا حتى لا يبقى مـنكم إلا الأنـدر، ثم تلا ﴿أَمْ حَسِبْتُمْ أَنْ تُتُرَكُوا وَلَمَّا يَعْلَم اللهُ ٱلَّذِينَ جَاهَدُوا مِنْكُمْ ويعلم الصابريَنَ »<sup>(1)</sup>.

كما وينبغي التأمل فيما رواه الشيخ بسنده عن الإمام الصادق الخلام : إن القائم تمتد غيبته ليصرّح الحق عن محضه، ويصفو الإيمان من الكدر بارتداد من كانت طينته خبيئة من الشيعة الذين يخشى عليهم النفاق إذا أحسوا بالاستخلاف والسمكين والأمن المنتشر في عهد القائم ثم تلا هذه الآية: ﴿حَتَى إِذَا اسْتَيْنَسَ الرُّسُلُ وَطَنَوُا أَنَهُمُ قَدْ كُذِبُوا جَاءَهُمُ نَصْرُنا،".

#### الاحتمال السابع:

- (۱) الكافي ١: ٣٧٠ ح٦، وروى مثله النعماني في كتاب الغيبة: ٢٠٨ ح٢١، والشيخ الصدوق في كمال الدين٢: ٣٤٦ ح٣٢.
  - (٢) الغيبة: ٢٠٤، والآية: ١٦ في سورة التوبة.
  - (٣) الغيبة: ١٧١ ح١٢٩، والآية: ١١٠ في سورة يوسف.

الحكمة في غيبة الإمام المهدي 🖽 .....

هو مجموع تلك الاحتمالات لأنها يكمل بعضها بعضاً إذ لا يطلب الناس المصلح إلا بعد امتلاء الأرض بالظلم والجور وفقدان النظم والأمن والاستقرار النفسي وانتشار الفسلافي الأرض مما يعم فسلا الهواء والمه والفضاء وفساد الإدارات والحالة الاقتصلاية والاجتماعية وانعدام الأمن وغيرها بحيث يعد رفع ذلك مستحيلاً ويحصل اليأس الأكيد.

فإذا حصل هذا المتفكر عند الناس وطلبوا المهدي اللغ ولو بمساعدة العلامات والمعاجز السماوية انكسرت شوكة الظالمين، وصرَف الناس أنظارهم عنهم، فلا يشكلون بعدها خطراً على حياة الإمام المهدي الظلا خصوصاً بعد أن يتميز الصادق من الكلاب، ويجتمع له أصحابه الذين يعتمد عليهم كل الاعتماد، ثم تلمتحق به جيوش الدول الممهدة لتتشكل قوة يعتد بها بحيث لا تبقى مقاومة مثل السفياني وفلول الروم خطراً على حياته وحياة دولته الفتية.

ولما سيكون منطلق حركته هو الحجاز وبالخصوص مكة والمدينة كما هو شائع ويكون مركز حكومته العراق، فنحن ننتظر تزعزع حكومة البلدين قبل ظهوره الللا إما بحصول الاختلاف بين الحكام أنفسهم ذاك الذي تؤكد عليه الأخبار أو حصول المخالفة الشعبية العارمة أو كلاهما فيحصل خلا سياسي ملحوظ، فإن الأخبار تؤكد على وصول الحكم إلى من اسمه عبد الله وهو ضعيف لا يستقيم الأمر عنده إلى القائم.

ولا يعدو جميع ذلك من أن يكون مجرد احتمال وبعض الحِكمة في غيبته وإلا فالسبب والعلة التامة وحتى الحكمة فهو سر من أسرار الله سبحانه، على ما رواه الصدوق بسنده عن عبد الله بن الفضل الهاشمي قال سمعت الصلاق جعفر بن محمد الحكة يقول: «إن لصلحب هذا الأمر غيبة لابد منها يرتاب فيها كل مبطل» فقلت له: ولم جعلت فداك؟ قل: الأمر لم يؤذن لنا في كشفه لكم، قلت: فما وجه الحكمة في غيبته؟ قل: اوجه الحكمة في غيبته وجه الحكمة في غيبات من تقدمه من حجج الله تعالى ذكره، إن وجه الحكمة في ذلك لا ينكشف إلا بعد ظهوره، كما لا ينكشف وجه الحكمة لما أتله الخضر الحكة من ٤٨ \_\_\_\_\_٤٨ \_\_\_\_\_٤٨ \_\_\_\_

خرق السفينة، وقـتل الغـلام، وإقامة الجدار لموسى الظلام إلا وقت افتراقهما، يـابن الفضـل: إن هذا الأمر من أمر الله وسر من سر الله وجهها غير منكشف لـناا<sup>(۱)</sup>، ولكـن لا يعـني هذا الحديث صرف النظر عن تلك الأحاديث الذاكرة لبعض الحكم بالكلية وإنما يصرفنا عن أخذ النتيجة النهائية فقط.

وينبغي التأمل في مثل قوله المحلين في الكتاب الذي كتبه إلى سفيره محمد بن عثمان جاء فيه: «وأما علمة ما وقع من الغيبة فإن الله عزوجل يقول: ﴿ يَاأَيُّهُمَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَسْأَلُوا عَنْ أَشْيَاءَ إِنْ تُبْدَ لَكُمُ تَسُؤَكُمُ <sup>(1)</sup> إنه لم يكن أحد من آبائي إلا وقعت في عنقه بيعة لطاغية زمانه، وإني أخرج ولا بيعة لأحد الطواغيت في عنقي، وأما وجه الانتفاع بي في غيبتي فكالانتفاع بالشمس إذا غيبها عن الأبصار السحاب، وإني لأمان لأهل الأرض كما أن النجوم أمان لأهل السماء، فاغلقوا أبواب السؤال عما لا يعنيكم، ولا تتكلفوا علم ما قد كفيتم، وأكثروا من الدعاء بتعجيل الفرج، فإن في ذلك فرجكم والسلام عليك يا إسحاق بن يعقوب وعلى من اتبع الهدى<sup>(1)</sup>

وقـد رويت قضية البيعة بطرق أخرى منها المروي عن أمير المؤمنين الخلام قال: «إن القائم منا إذا قام لم يكن لأحد في عنقه بيعة فلذلك تخفى ولادته ويغيب شخصه»<sup>(1)</sup>.

- (۱) إثبات الرجعة: ۲۱٦.
  - (٢) المائدة: ١٠١٠
- (٣) الاحتجاج ٢: ٢٨٤، الخرائج والجرائح ٣: ١١١٥.
- (٤) كمال الدين: ٣٠٣ ح١٤، إعلام الورى ٢: ٢٢٨.

### الظهور قريب أم بعيد؟

متى ظهور القائم على هو قريب أو بعيد؟ إذا سأل أحد من الناس مثل هذا السؤال، فما يكون الجواب المناسب والسائغ؟ هل يصح التأميل والتقريب أم هل يسوغ التقنيط والتبعيد؟ لهذا السؤال أجوبة محتملة.

 ١ - التقريب والتأميل والوعد بظهور القائم الظير أليوم أو غداً، أو
 ما يوحي إلى ذلك من الكلام، كالأمر بالاستعداد وانتظار حدوث حدث قريب يخرج بعده بالسلاح وهكذا.

٢ - التقنيط والإخبار ببعد زمانه وصرفه عن التفكير في ذلك بأنك لا تدركه أو يطول، بل ما تفعل بظهوره إذا قام فليس إلا العلق والعرق، ألستم آمنين وهكذا.

> ٣ ـ نكتفي بذكر العلائم وملاحقة مصاديقها. ٤ ـ يتبع حال الشخص، بتفصيل يأتي. أما الجواب الأول:

هو الذي استوحاه المحبون من كل كلام صدر من النبي ﷺ والأئمة ﷺ يرتبط بالمهدي الﷺ وعلائم ظهوره، خصوصاً الأخلاقية منها، وقد تناقلوا الأخبار الموهمة لذلك، وطبقوها على كل مشابه ومخالف، بل هو مستفاد من أجوبة الأئمة المعصومين ﷺ المنقولة.

مثال ذلك عندما يسأل الراوي الإمام الله ويقول: جعلت فداك إني أخاف أن لا أحج فاعلمني شيئاً إذا كان استريح إليه وأمد إليه عنقي، قال: «السفياني، إذا ملك الكور الخمس يعني الشام، فإذا ظهر على كور الشام

فاقبلوا إلينا » قال، قلت له: في السلاح، قال: ﴿ في السلاح»''.

فماذا فهم هذا السائل من كلام الإمام؟ هل فهم منه أن الأمر سيطول عشرات القرون أو أن الأمر مترقَّب متوقع اليوم أو غداً يظهر السفياني ويتم الأمر فيخرج هذا السائل في السلاح، لأنه واضح جداً أنه لم يسأل عن حال أحفاده، بل سأل عن حال نفسه، ففهم أن الأمر لا يجاوز مدة حياته.

وانظر إلى الـرواية الأخـرى الـتي يسـأل فيها الراوي عن قرب هذا الأمر وعدمه فقال أبو عبد الله الظلا وحكاه عن أبي جعفر الظلا قال: «أول علامـات الفـرج سـنة خمسة وتسعين ومائة، وفي سنة ست وتسعين يكون الجلاء، فقال: أما ترى بني هاشم قد انقلعوا بأهليهم وأولادهم».

ثم يقول الراوي فقلت له: جعلت فداك إنك قلت لي في عامنا الأول - حكيت عن أبيك - إن انقضاء ملك آل فلان على رأس فلان وفلان ليس لبني فلان سلطان بعدهما، قال: «قد قلت ذاك لك» فقلت: أصلحك الله إذا انقضى ملكهم يملك أحد من قريش يستقيم عليه الأمر؟ قال: «لا» قلت: يكون ماذا؟ قال: «يكون الذي تقول أنت وأصحابك» قلت: تعني خروج السفياني؟ فقال: «لا» فقلت: قيام القائم، قال: «يفعل الله ما يشاء».

إلى هـناك يفهـم السـائل مـن كـلام الإمـام الم ال أن الأمـر أقرب ما يكـون، لـيس إلا زوال دولـة العباسيين يكون بعده القائم، ولذلك يسأل الراوي بعد ذلك: فأنت هو؟ قال: (لا حول ولا قوة إلا بالله...، <sup>(1)</sup>.

فليس هذا الجواب من الإمام ﷺ في هذه الرواية والرواية السابقة

- (1) الأصول الستة عشرة: ٦٧.
  - (٢) قرب الإسناد: ٣٧٠.

الظهور قريب أم بعيد؟ ...... ١

إلا حكايـة أخرى عن قرب ظهور القائم الذي يسأل عنه الراوي، فيتقوى الجواب الأول للمسألة التي طرحناها.

وهـناك رواية ثالثة يقول فيها الراوي للإمام الظلام: جعلت فداك، إن ثعلبة بن ميمون حدثني عن علي بن المغيرة، عن زيد العمي عن علي بن الحسـين الظلا قال: «يقوم القائم لموافاة الناس سنة» يريد السائل أن يقول: إن هي إلا سنة ويقوم القائم، فكيف لم يقم؟!

فأجابه الإمام الله وقال: «يقوم القائم بلا سفياني؟! إن أمر القائم حتم من الله، وأمر السفياني حتم من الله، ولا يكون قائم إلا بسفياني فإن معنى استنكار قيام القائم بدون السفياني هو إرجاع السائل إلى مرتكزاته وما علمه من حديث النبي عَظَم والأئمة الكم من أن السفياني هو علامة قيام القائم، فيريد أن يقول له: أنت تعلم جيداً أنه يخرج السفياني أولاً ثم يقوم القائم الكم.

ومع ذلـك فـإن الراوي يطوي كشحاً عن مسألة ظهور السفياني وطول مدتـه، فيسأل مرة أخرى عن قيام القائم ويقول: جعلت فداك، فيكون في هـذه السـنة؟ فأجابه الإمام وقال: «ما شاء الله» قلت: يكون في التي يليها؟ قال: «يفعل الله ما يشاء»<sup>(۱)</sup>.

ومعلوم أن حال هذا السائل لا يحتمل أكثر من هذا الجواب، فهو مع عـلمه بلابدَيَّة خروج السفياني قبل القائم وطول مدته، يسأل عن قيام القائم في السنة التي هو فيها، ثم يستعمل غاية الصبر ويسأل عن قيامه في السنة التي تليها.

وأوضح من جميع ذلك الخبر الذي يرويه ابن مهزيار عن صلحب الأمر الظلام أنه بعد ما ذكر انقضاء ملك بني الشيصبان والعلائم على ذلك

(١) قرب الإسناد: ٣٧٤ ح ١٣٢٩.

تلا قـوله تعالى: ﴿بِسُم الله الرَّحْمنِ الرَّحِيمِ \* أَتَاهَـا أَمُرُنَا لَيْكُ أَوْ نَهَاراً فَجَعَلْنَاهَـا حَصِيدًا كَأَنَّ لَـمْ تَغْنَ بِالأَمْسَ» فقلت: سيدي يا ابن رسول الله ما الأمر؟ قلَّ فنحن أمر الله وجنوده قلت: حان الوقت؟ قل: ﴿اقْتَرَبَتِ السَّاعَةُ وانْشَتَقَ الْقَمَرِ»".

وليست الأخبار الدالة على هذا السنخ من الجواب الذي يفهم منه السائل أو السامع قرب ظهور الإمام محدودة بهذه الروايات، بل هو شامل لكل الأخبار التي يقول فيها الإمام: «إذا كان كذا فتوقعوا الفرج أو انتظروا الفرج أو فارحل إلينا، وكذا الروايات التي يخاطب بها الإمام الراوي بشخصه بأن يقول له: «يا زرارة إذا أدركت هذا الزمان فادع بهذا الدعاء»" أو مثل رواية سدير يقول له الإمام الظيلا: «يا سدير الزم بيتك وكن حلساً من أحلامه، واسكن ما سكن الليل والنهار، فإذا بلغك أن السفياني قد خرج فارحل إلينا ولو على رجلك»".

فهـل تـرى أنَّ سدير يفهم من هذا الكلام أن الخطب متوجَّه لابنه الأربعين مـثلاً، أو أن الخطاب له بذاته، وإن كانت القرائن تشهد بإرادة سدير النوعي، أعني عامة المنتظرين لظهوره الظلا، ولكن لا يعدو إرادة ذلك النوع الذي أحد مصاديقه هو سدير نفسه.

وبهذا يكون الجواب الأول هو جواب مأثور ومسموع من الأئمة منقول في الكتب المعتبرة، فلا تثريب على من أجاب بأن الإمام الكلاة يظهر اليوم أو

- (1) كمال الدين ٢: ٤٦٥ ح٢٢، الغيبة للشيخ الطوسي: ١٥٩، والآية الأولى في سورة يونس: ٢٤، والثانية في سورة القمر: ١.
  - (٢) الكافي ١: ٣٣٧ ح ٥.
  - (٣) الكافي ٨: ٢٦٤ ح ٣٨٣.

الظهور قريب أم بعيد؟ ..... ٥٣

فه و الآخر له دلائل ومسوغاته المستفادة من كلمات المعصومين الكلم المنقولة في شـتات الأخـبار بحيث يدعو إلى اليأس والانقطاع والتصديق بطول المدة وعدم درك شيء من ذلك.

منها الرواية التي يرويها ابن سليمان الحلي بسنده عن أبي بصير قل: قلت لأبي عبد الله التي كان أبو جعفر التي يقول: «لقائم آل محمد عليه وعليهم السلام غيبتان واحدة طويلة والأخرى قصيرة قال فقال لي: «نعم يا أبا بصير إحداهما أطول من الأخرى، ثم لا يكون ذلك حتى يختلف ولد فلان وتضيق الحلقة ويظهر السفياني ويشتد البلاء ويشمل النلس موت وقتل يلجئون منه إلى حرم الله وحرم رسول الله تيك "، فواضح أن أبا بصير يفهم من ذلك بُعد زمان القائم التي ، وعدم دركه لكل تلك العلائم.

ومـنها الـرواية الـتي يقول فيها الإمام الباقر الكلَّة: «يا جابر الزم الأرض ولا تحـرك يـداً ولا رجـلاً حـتى تـرى علامـات أذكـرها لك، أولها اختلاف بني العباس وما أراك تدرك ذلك ولكن حدّث به من بعدي عني.......

ومعلوم أن البعيد عند الشخص المنتظر لقيام القائم الملكة هو ما بعد مفارقته الدنيا، ولو كانت بعد أيام من مفارقته الدنيا فهو عنده بعيد، والقريب هو أن يدرك زمانه ولو بعد خمسين عاماً، فليس قول الإمام (ولا أراك تـدرك ذلك) إلا هو حكاية أخرى عن طول المدة وتماديها، وليس هذا

- (۱) المعارج: ۲ ـ ۷.
- (۲) مختصر بصائر الدرجات: ۱۹۸.

تأميلاً، بل هو إيجاد يأس وتقنيط.

ومـنها روايـات التمحـيص التي تقدم منها روايتان ونضيف هنا الرواية الـتي يـرويها الشيخ المفيد بسنده عن أبي الحسن الرضا الظير قل: «لا يكون ما تمدون إليه أعناقكم حتى تميزوا وتمحصوا فلا يبقى منكم إلا القليل...، <sup>(۱)</sup>.

والرواية التي يرويها الصدوق ـ رحمه الله ـ يقول فيها الإمام الصلاق اللي لأحـد أصحابه وهو منصور بزرج: «يا منصور، إن هذا الأمر لا يأتيكم إلا بعـد أيـاس، لا والله، لا يأتـيكم حـتى تمـيزوا، لا والله لا يأتـيكم حـتى تمحصوا، ولا والله لا يأتيكم حتى يشقى من شقى، ويسعد من سعد»<sup>(1)</sup>.

والرواية التي يرويها النعماني بسنده عن إبراهيم بن هلال قال، قلت لأبي الحسن الثلاث: جعلت فداك، مات أبي على هذا الأمر وقد بلغت من السنين ما قد ترى، أموت ولا تخبرني بشيء؟! فقل: فيا أبا إسحاق أنت تعجل، فقلت: إي والله أعجل، ومالي لا أعجل وقد كبر سني وبلغت أنا من السن ما قد ترى، فقال: فأما والله يا أبا إسحاق ما يكون ذلك حتى تميزوا وحتى لا يبقى منكم إلا الأقل، ثم صغر كفه".

فـلا يسـتفلا من ذلك سوى طول المدة وبُعد الأمد وحصول اليأس والتمييز والتمحيص والشقاء والسعادة.

وخطـاب الجمع في الا يأتيكم وتميزوا» يعني الشيعة على مر الزمان، وليس هو خطاب شخص.

ومنها الرواية التي يرويها الشيخ الطوسي يسأل فيها محمد بن بشر

- (۱) الإرشاد ۲: ۳۷۰.
- (۲) كمال الدين: ۳٤٦ ح۳۱.
- (٣) كتاب الغيبة: ٢٠٨ ح١٤.

الظهور قريب أم بعيد؟ .....

محمد بن الحنفية ويقول: قد طال هذا الأمر حتى متى؟ قل: فحرَّك رأسه ثم قل: أنى يكون ذلك ولم يعض الزمان؟ أنى يكون ذلك ولم يجفوا الإخوان؟ أنى يكون ذلك ولم يظلم السلطان؟ أنى يكون ذلك ولم يقم الزنديق من قزوين فيهتك ستورها<sup>(۱)</sup>... وما تكرار كلمة «أنّى يكون» أربع مرات إلا اقتراباً من قوله لا يكون بمعنى اليأس.

ومنها الرواية التي يرويها الشيخ الكليني والشيخ الطوسي بسند عن خمالد العاقولي في حديث له عن أبي عبد الله عليه السلام أنه قال: الهما تمدون أعيمنكم؟ فما تستعجلون؟ ألستم آمنين؟ أليس الرجل منكم يخرج من بيته فيقضي حوائجه ثم يرجع لم يختطف؟ إن كان من قبلكم من هو على ما أنتم عليه ليؤخذ الرجل منهم فتقطع يداه ورجلاه ويصلب على جذوع النخل وينشر بالمنشار، ثم لا يعدو ذنب نفسه. ثم تلا هذه الآية: فَبْلَكُمْ مَسَنَّهُ مُ الْبَأْسَاءُ والضَّراً وَزَلُوَلُوا حَتَّى يَقُولُ الرَّسُولُ وَالَّذِينَ آمَنُواً مَعَهُ مَتَى نَصْرُ الله ألا إِنَّ نَصْرَ الله قَرِيبُهُ <sup>(1)</sup>

ومـنها رواية النعماني عن أبي بصير عن أبي عبد الله الكلم أنه قل: ﴿إذا خـرج القـائم لم يكـن بيـنه وبـين العرب وقريش إلا السيف، ما يُلخذ منها إلا السـيف، ومـا يستعجلون بخروج القائم؟ والله ما لباسه إلا الغليظ، وما طعامه إلا الشعير الجشب، وما هو إلا السيف والموت تحت ظل السيف؟<sup>٣٣</sup>.

- (۱) الغيبة: ۲۲۱.
- (٢) الكافي ١: ٣٣٣ ح١، الغيبة: ٤٥٨ ح٤٦٩. والآية في سورة البقرة: ٢١٤، وقوله: لا يعدو ذنب نفسه بمعنى أنه لا يتهم سوى نفسه ولا يرى السبب فيما يصيبه سوى ذنبه وتقصيره.
  - (٣) كتاب الغيبة: ٢٣٤ ح ٢١.

٥٦ ...... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي 🖽

ومنها ما رواه النعماني أيضاً عن معمر بن خلاد قال: ذكر القائم عند أبي الحسن الرضا اللي فقال: «أنتم اليوم أرخى بالاً منكم يومئن» قالوا: وكيف؟ قال: «لو خرج قائمنا اللي لم يكن إلا العلق والعرق والنوم على السروج، وما لباس القائم اللي إلا الغليظ، وما طعامه إلا الجشب»<sup>(1)</sup>.

والرواية الأخرى التي يرويها الكليني بسنده عن الفضل الكاتب قل: كنت عند أبي عبد الله المحلة فأتله كتاب أبي مسلم، فقل: «ليس لكتابك جواب أخرج عنا؟ فجعل يسار بعضنا بعضاً، ولعل كتاب أبي مسلم هذا هو الذي بعثه إلى الإمام الصلاق الحلة عندما أراد الخروج من خراسان بهدف خلع الملك من بني أمية وإعادته في بني هاشم رأى فيه أصحاب الإمام بارقة أمل وتنسموا منه نسيم الفرج وحلول الوعد الصلاق وقيام القائم من آل محمد الحرج الذي ينتظرونه على أحر من الجمر وهم في دولة بني أمية أو هو كتاب أبي مسلم يأتمر فيه على العباس لما رأى ظلمهم وفسادهم فأراد رده في العلويين، فلما عن سر ذلك الرفض والسبب في تضييع تلك الفرصة الذهبية.

فقــال لهــم الإمــام الظلة: •أي شيء تسارون يا فضل إن الله عز وجل

- (۱) كتاب الغيبة: ۲۸۰ ح ۰۰
- (۲) كمال الدين: ٥١٦ ح ٤٤.

الظهور قريب أم بعيد؟ ..... ٥٧

ذكر، لا يعجل لعجلة العباد، ولإزالة جبل عن موضعه أيسر من زوال ملك لم ينقض أجله، ثم قال: إن فلان بن فلان حتى بلغ السابع من ولد فلان...» فقد آيسهم الإمام من الفرج وذكر لهم مَن سيملك من بني العباس واحداً بعد الآخر حتى بلغ السابع منهم، ولم يذكر من بعدهم وهم كثير؟ تهويناً عليهم من أن يصرفهم عن التفكر في الفرج وتأمله بالكلية، فتبرد عزائمهم الدينية ويزول المقدار المطلوب من التحمس، فهو يرجئهم بقدر أن لا تهبط عزائمهم وتبرد هممهم ولا يدعهم يفقدون الأمل ولذا يسأل الراوي بعد ذلك ويقول: فما العلامة فيما بيننا وبينك جعلت فداك؟ قال: يقولها ثلاثاً ـ وهو من الحتوما<sup>(1)</sup>.

يسأل الراوي ذلك السؤال الأخير وهو بين اليأس والرجاء، بل يتشبث بطحلب بعد الأياس الذي اقتضاء كلام الإمام من عدم انقضاء مدة حكومة بني العباس وصعوبة إزالته حتى أنه أصعب من إزالة الجبال الرواسي فلا يكون جواب الإمام الظيئة فارحل إلينا ثلاثاً إلا تخفيفاً على ذلك السائل الذي لا يتحمل عدم ظهور القائم ولا يرضى بتحمل ظلم الظللين طيلة حياته.

ولعـل هـذه الرواية تفسّر الكثير من التساؤلات التي تُطرح حول أخبار القائم اللخ التي تتردد بين التأميل والتقنيط.

ولـيس هذا التقنيط منحصراً في الاستفادة من هذه الأخبار، بل هو شـامل لجميع الأخبار التي جاء فيها لا يكون ما تأملون، أو لا يظهر القائم حتى يكون كذا وكذا، وهي آتية في غضون المباحث القادمة.

وأما الجواب الثالث:

فهو الجواب البذي أجراب به الإمام الصادق الخليج أبا بصير عندما

(١) الكافي ٨: ٢٧٤ ح ٤١٢.

٥٨ مستمنين المعني المعني المعد التنازلي في علائم ظهور المهدي المع

سأله: جعلت فداك متى خروج القائم الله فقال: إيا أبا محمد إنا أهل البيت لا نوقت وقد قال محمد ﷺ: كذب الوقاتون، يا أبا محمد إن قدام هذا الأمر خمس علامات...، (<sup>(۱)</sup>، ويلحق به كل الروايات الذاكرة للعلائم عند سؤال الراوي عن الفرج وزمان الظهور.

وأما الجواب الرابع:

فيتبع حال السائل إذا كان قانطاً فالمحبذ التأميل والتقريب أعني الجواب الأول، وإذا كان السائل مستعجلاً متحمساً أكثر من المقدار المطلوب فالتمهيل وخصوصاً تلك الطائفة التي تتذرع بذلك للخروج على الحكام مع كل خارج، عندما تضرب طبول الحرب وتحدث بعض التغييرات نظير الفترة الانتقالية التي عاشها المسلمون بين الحكومتين الأموية والعباسية وخروج أبي مسلم الحراساني وعرضه الحكومة على الإمام الصلحق التخليم، وتأمّل المنتظرين الفرج أكثر من غيره من الأوقات، فليس أمام الإمام سوى صرفهم عن التحرك وحفظ دمائهم التي لم يقدر لها سوى السفك إذا خرجوا وتحركوا، وإخبارهم بعدم حلول الوقت المعلوم وطول الفترة التي تسبقه.

بيـنما أولـئك الذين نسوا القائم اللغ وصارت قلوبهم تبرد بعزلها عن وهـج ذلـك السـراج المـنير والقمـر الزاهـر، فلا يسع المسئول سوى تأميلهم وتقريب زمانه بالإشارة إلى بعض دلائله وعلائمه وآياته.

واليوم يقال لذلك الشخص الذي ترك جدَّه وجلده لخوض معترك الحياة اتكالاً على ظهور القائم اليوم أو غداً، خصوصاً أولئك الذين يتركون طلب العلم بجميع أقسامه بذريعة قرب ظهور الإمام الخلاف وحصول الفرج اليوم أو غداً فيفيض العلم في زمانه وأيامه فلا حاجة للتعلم اليوم يقال لهم: إن الأمر لا يأت إلا بعد الأياس وانقطاع المدة.

(١) كتاب الغيبة: ٢٨٩ ح٦، البحار ٥٢: ١١٩ ح ٤٨.

الظهور قريب أم بعيد؟ ..... ٥٩

ويجب أن يرقب الظالمون قـرب عهده وانتصاره للمظلومين كي لا يتمادوا في ظلمهم وجورهم؛ فإن أمره الظلام بغتة، يوم لا ينفع نفس إيمانها لم تكن آمنت من قبل أو كسبت في إيمانها خيراً.

أما إذا استتب الإيمان في قلب شخص وصار لا يؤثر فيه قرب العهد وبعـده، فـلا يسـع المسـئول سوى ذكر المستفاد من الأخبار بحقيقته وواقعه بعـد تخليصـها من الشوائب والموهمات كما صنعناه في هذا الكتاب وهو الأمـر الـذي أخبر به الإمام الغائب الطلاة آخر وكلائه السمري في الحديث المتقدم.

## نقد حديث السبعين

شاع واشتهر بين المسلمين الأوائل أن البلاء الذي كان يصيبهم جراء انحراف مسير الخلافة عن الطريق الذي رسمه النبي الأكرم تيك وطمع فيها الذؤبان الطامعون وتسببوا في تشقيق صفوف الأمة وحدوث النزاع والصراع الدموي والعقائدي، كل ذلك سينجلي على رأس السبعين من الهجرة النبوية، ويتحقق الفرج بقيام القائم وانجلاء الغبرة، وهم يتناقلون بذلك الأحلايث التي يروونها عن أمير المؤمنين التين وغيره.

فقـد أخـبروا أن أمـير المؤمنين المخلف كان يقول: «إلى السبعين بلاء، وبعد السبعين رخاء»<sup>(۱)</sup> مما يلل على تكرر هذا القول منه ودوامه بقرينة قول الراوي «كان يقول».

ولا يعني بالرخاء غير الفرج كما حلَّث بذلك الشيخ الصدوق عن العالم ﷺ قل: «إن معنى قوله إلى السبعين بلاء أن الله عزوجل وقت للفرج سنة سبعين<sup>(٣</sup>).

وكان يـروى عن عبد الله بن عمرو أنه كان يزعم «أن الساعة تقوم على رأس السبعين» وهذا عبد الله بن بشار الشاعر ينشدنا:

| إلى التسبع من ببعدهمن ضبرائح  | إذا كملت إحدى وستون حجة      |
|-------------------------------|------------------------------|
| يمهزون أطراف المقنا والصفائح  | وقام بنو ليث بـنصـر بـن أحمد |
| من المنزل الأقصى شعيب بن صالح | تعرفهم شعث النواصي يقودها    |
| أبو حسمن أهمل المتقى والمدائح | وحدثيني ذا أعلم الناس كلهم   |

- (١) انظر الخرائج والجرائع ١: ١٧٨، والبحار ٤: ١٢٠ ح٦١.
  - (٢) إثبات الوصية: ١٣١.
  - (٣) الخرائج والجرائح ٣: ١١٦٧.

| ٦ | <b>\</b> | السبعين | حديث | نقد |
|---|----------|---------|------|-----|
|---|----------|---------|------|-----|

فإذا أضيفت التسع إلى الإحدى والستين حجة صارت سبعين عاماً يقوم بعدها القائم من أبناء الرسول ﷺ فينصره بنو ليث يقودهم شعيب بن صالح الذي سيأتي الكلام عنه بعنوان أنه الممهد للمهدي اﷺ والقائد لقواته.

كل ذلك بالإضافة إلى تصديق الإمام الباقر والإمام الصلاق هذا النبأ كما جاء في الأخبار المعتبرة وغير المعتبرة الآنفة الذكر.

حتى إذا مضى سبعون عاماً ولم يتحقق الرخاء ولم ير الناس الفرج بل اشتد وتعاظم الخطر الذي كان يحيط بالمسلمين جراء حكومة بني أمية وصعود يزيد إلى دفة الحكم وقتله الإمام الحسين الخلا وأصحابه واستباحته المدينة، حدث التساؤل عن ذلك، وهو أمر طبيعي جاء به الخبر المعتبر الذي يرويه الشيخ الطوسي عن أبي حمزة الثمالي قل، قلت لأبي جعفر الخلا: إن علياً الخلا كان يقول: إلى السبعين بلاء، وكان يقول بعد البلاء رخاء، وقد مضت السبعون ولم نر رخاء؟

وهـذا سؤال محرج بحسب الشرائط الاعتيادية، ولذا لما سئل عبد الله بـن عمرو وقيل له: تزعم أن الساعة تقوم على رأس السبعين قال: إنهم يكذبـون علـيّ، ليس هكذا، ولكن قلت: لا يكون السبعين إلا ما كان عندها من شدائد وأمور عظام.

والمستفاد من هذه الرواية أن الذي حدَّث عن عبد الله بن عمرو كلامه الأول لـيس رجـلاً واحداً، بل هم كثير بقرينة قوله يكذبون، وما أظنهم كانوا يكذبـون، ولكـن هـذا طـريق التخلَّص من الإحراج الذي يصنع نظيره بعض الرواة كأبي هريرة فإنه كان يرطن بالحبشية ويخلص نفسه.

وأنـت ترى أن هذا السؤال طرح على الأئمة الباقر والصلاق والكاظم للملظ كما جاء في الخبر الذي رواه الشيخ الطوسي كما مر ويرويه الشيخ الكليني ٦٢ 🛛 ..... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي الظلام

بسند معتبر عن أبي حمزة يسأل فيه الإمام الباقر الليمة عن ذلك، فقل: فيا ثابت، إن الله تبارك وتعالى قد كان وقت هذا الأمر في السبعين، فلما أن قتل الحسين صلوات الله عليه اشتد غضب الله تعالى على أهل الأرض فأخره إلى أربعين ومائة، فحدثناكم فأذعتم الحديث، فكشفتم قناع الستر، ولم يجعل الله له بعد ذلك وقتاً عندنا، ويمحو الله ما يشاء، وعنده أم الكتاب».

قال أبو حمزة: وقلت ذلك لأبي عبد الله اللي، فقل: «قد كان ذلك» (".

وتقدمت الـرواية التي يرويها عن العالم اللخ جاء في آخرها: «فلما قتل الحسين اللخ» غضب الله على أهل ذلك الزمان فأخره إلى حين»<sup>(٢)</sup>.

فإن مَن يعرف البداء لا يشكل عليه هذا الأمر وأمثاله، والله سبحانه وتعمالي مختار لا يسلب اختياره شيء، فإنه القائل: ﴿وَوَاعَدْنَا مُوسَى ثَلاَبِينَ لَيْلَةٌ وأَنْمَمْنَاهَا بِعَشْرِ﴾ <sup>(٣)</sup>.

ولو صرفنا المنظر عن ذلك فإنًا بعدما علمنا أن الله سبحانه وتعالى لا يجري الأمور إلا بأسبابها التي تشكل وجود المقتضي وتحقق الشرط وارتفاع المانع، فلا يزيد أن يكون الإخبار بتحقق الفرج على رأس السبعين على تحقق المقتضي لذلك، فيبقى مثل قتل الإمام الحسين الكليم؟ هو عدم تحقق الشرط أو هو المانع من تأثير المقتضي.

ولو عدلنا إلى لسان يفهمه العموم، فإن ذلك دليل على عظم المصلحة في قيام القائم الظلا الذي هو بمثابة هدية ثمينة جداً يشترط هاديها

- (۱) الكاني ١: ٣٦٨ ح ١، الغيبة للشيخ الطوسي: ٢٦٣، ورواء العياشي ٢: ٢١٨ ح ٦٩ مرسلاً عن أبي حمزة، والنعماني في كتاب الغيبة: ٢٩٣ ح ١٠ بتفاوت يسير.
  - (٢) إثبات الوصية: ١٣١.
    - (٣) الأعراف: ١٤٢ -

نقد حديث السبعين ...... تقد حديث السبعين

استحقاق المهداة إليه لتلك الهدية، ويبقى على المهدى إليه أن يبرهن على استحقاقها، فما مثابة بعث القائم التي إلى قوم قتلوا الإمام الحسين التي إلا كإهداء درة ثمينة لمن لا يعرف قدرها.

وليعلم المنتظرون بل جميع المسلمين، وحتى جميع العللين أن المهدي الخلا هو أثمن هدية من الله سبحانه وتعالى للبشر بعد الرسول المصطفى عظام لا يستحقونها أبداً، غير أن الله سبحانه وتعالى لما وعد بذلك، فإنه سيفي بوعده ولكن يتوقف على أدنى تغيير وتأهيل لذلك في المهدى إليهم يكون حجة وذريعة لإرسالها.

ولقد فرَّطت هذه الأمة الظالمة بجن سبق من آبائه الأوصياء المعصومين بيكيم، فلا يفوتهم آخر فرصة وآخر حجة وهو بقية الله سبحانه وتعالى في أرضه، فرَبَعَيْنَهُ الله خَيْرُ لَكُمْ إِنْ كُنتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾ <sup>(۱)</sup>، وما أظن أن كلمة اخير ، يَدُرك معنَاها أحد.

# السبب في عدم توقيت الظهور

قـد يصـعب درك السبب على من كان في زمان المعصومين بصورة عامة، ولكنـنا الـيوم بعـد مضـي أكـثر مـن أربعـة عشـر قرناً قد لا يعسر علينا فهم السـبب في ذلـك، لأجل أن الحاذير التي يمكن تصورها قد زال أكثرها وصارت المسألة ممكنة الاستيعاب والتصور.

وما عساه يكون حال السائل عن زمان الفرج إذا أخبره الإمام بأنه سيظهر القائم الكلة بعد ألفي عام مثلاً؛ فإن الأمر سيكون عنده أقرب إلى الأسطورة من الواقع، وألصق بالخيال من الحقيقة، فتموت القضية أساساً ولم يبلغنا منها عين ولا أثر، ولا تجد من يتحمس لتحملها وتعبيتها ولا من ينشد إليها ويعطيها أذن صاغية وهمة عالية، ولما توارث المحبون هذا الحب وهذه العلاقة التي شهدناها بالأمس ونشهدها اليوم.

تلـك العلاقـة والمحبة التي تصنع القضية على مر الزمان وتخلق أنصارها والداعين إليها وتحرسها حتى تجد أنصارها الحقيقيين، فإن تنامي العلاقة وازدياد التقدير لأرباب الديانات بمرور الزمان ملحوظ في كل الأديان.

ومن ناحية ثانية فإن عدم العلم بالشيء الخطير يجعله أقرب إلى الذهن من ذلك الخطير الذي يعلم زمانه؛ فإن التدبير لاستقبال المعلوم أو دفعه يكون محدوداً بوقته المعلوم، وبينما ذلك المجهول يكون التحذّر منه والتدبير له في كل حين وزمان، فيزيد هذا الترقّب والتحدّر والتصور المستمر من وضوح صورته في الأذهان وارتكازها أيما ارتكاز.

ونحين بعيد مضي أكثر من أربعة عشر قرناً من يوم تولّد هذه الفكرة لم تعُـد لديـنا مسـألة بُعـد زمان الظهور وقربه معضلة في عملية تصعيد العلاقة وتحكـيم الرابطة، فإن مرور كل تلك الأعصار يكون قد أثر أثره وتاخم الغاية

المطلوب تحققها بسبب مرور الأعصار والدهور.

فلا يعود هناك فرق من ناحية الأثر الذي يتركه مرور الأيام بين مرور أربعة عشر قرناً أو عشرين قرناً، ولو كان هناك فرق فهو قليل جداً، سواء في مجـال تولـيد عنصـر الزمان للمتحمسين أو في مجال تحكيم وجودها في الأذهـان، والنتـيجة أن كـل مـا يمكـن حصوله نتيجة لمرور الزمان وتمادي العصور فقد حصل.

حتى لو فرضنا أن الذي يحصل من كل ذلك التأخير وطول المدة هو البرود والتمحيص والتخليص والغربلة حتى يتميز الطالب الحقيقي عن غيره وتظهر كوامن النفوس وحقيقة المدعين للقدرة على إقامة الحق والعدل، وتنكشف خبايا المتلبسين بلباس الدين وزي الناسكين وما اشتملت عليه الصدور، فقد عض الزمان وانكشفت حقائق المدعين وكشفت عورات المتسترين، فلم يبقَ من يدعي إقامة الحق والعدل ولم يبق جلباب يستر عورة المتسترين، فلقد بلدت العلامة لمتوسمها والحقيقة لناظرها، ولم يبق سوى تجليها أكثر فأكثر.

وكأني بمسن يخلفني بعد عدة قرون ـ لا قدر الله ذلك ـ وهو يتعجب مس قولـي هـذا ويقول: ماذا يقول هذا الكاتب لهذه السطور يتحدث عن انهـتاك الستائر وكشف ما في الضمائر وتمحيص الناس قبل كذا من القرون، ولو كان في هذا الزمان وما يرى من كلب الناس وحصول اليأس وتكذيب أصل القضية ماذا يقول.

فبإني سأقول له على فرض تمادي الملة وعدم ظهور القائم ومرور القرون إن القضايا قد وجدت مصاديقها، وعرف المتطلعون مضمرات القلوب ونوايا المدعـين، فلم تزد عندكم غير اتساعها وانتشارها وخرجت من الخصوص إلى العموم.

ومهما يكن من ذلك فالتمحيص والتمهيد هو السر في عدم التوقيت،

٦٦ - ..... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي 🕮

ولـيس التقية والخوف، فأي خوف في الإخبار بظهور القائماللخ بعد ألفي عام مثلاً، إنما الخوف من ترقَّب الحكام الظالمين ظهوره في كل حين، يجعلهم يتصدون بقوة لكل حركة وقيام بالسيف، ويجهدون في تفنيد كل دعوة، ظانين أنها دعوة الإمام المهدي الخير الذي يكون قيامه نهاية لحكومة الظالمين.

نعم يكون لهم رادعاً عن التمادي في القسوة على العلويين تحسباً ليوم أخبر به النبي الأمي ﷺ تكون الكرة فيه على الظالمين، وهو قد فقد فاعليته بعد زمان المأمون العباسي.

فـلم يـبق إلا ما ذكرناه من التمهيد والتمحيص الذي يمنع منه انكشاف طول المدة وانتشار ذلك بين عموم الناس.

فلم يحجب الأئمة للإلم عن بيان الوقت سوى خوف الانتشار المؤدي إلى عدم تحقق الهدفين المنشودين.

ولـذا لمـا جـاء حمران إلى أبي جعفر اللغ وسأله: جعلني الله فداك لو حدثتنا متى يكون هذا الأمر فسررنا به؟

ومعلوم أنه لو أخبره بواقع الحال لاغتم أشد الغم، ومع ذلك فإن الذي منع الإمام من جوابه هو خوف الانتشار، فقد لا يكون حماد ممن يصرفه طول المدة عن هذا الأمر، ولكن تسرب هذا الخبر سيؤثر أثره غير المطلوب، ولذا قبال له الإمام التي : فيا حمران إن لك أصدقاء وإخواناً ومعارف» يريد أنك لا يسعك في السلحة العملية الكتمان عنهم.

ومهما يكن من ذلك فقد ذكر له قصة ظريفة تحمل في طياتها الكثير من المعاني الضخمة قال ﷺ (إن رجلاً كان فيما مضى من العلماء، وكان له ابن لم يكن يرغب في علم أبيه ولا يسأله عن شيء، وكان له جار يأتيه ويسأله ويأخذ عنه، فحضر الرجل الموت فدعا ابنه فقال: يا بني إنّك قد كنت تزهد فيما عندي وتقلّ رغبتك فيه، ولم تكن تسألني عن شيء،

| ٦γ | , توقيت الظهور . | السبب في عدم |
|----|------------------|--------------|
|----|------------------|--------------|

ولـي جـار قـد كان يأتيني ويسألني ويأخذ منّي ويحفظ عنى فإن احتجت إلى شيء فأته، وعرَّفه جاره، فهلك الرجل وبقى ابنه، فرأى ملك ذلك الزمان رؤيا فسأل عن الرجل فقيل له: قد هلك، فقال الملك: هل ترك ولداً؟ فقيل له: نعم ترك ابناً، فقال: ائتوني به، فبعث إليه ليأتي الملك، فقال الغلام: والله ما أدري لما يدعوني الملك، وما عندي علم، ولئن سألنى عن شيء لأفتضحت، فذكر ما كان أوصاه أبوه به، فأتى الرجل الذي كان يأخذ العلم من أبيه فقال له: إن الملك قد بعث إلى يسالني ولست أدري فيم بعبت إليّ، وقد كنان أبني أمرني أن آتيك إن احتجت إلى شيء، فقال الرجل: ولكنى أدري فيما بعث إليك، فإن أخبرتك فما أخرج الله لك من شيء فهـو بـيني وبيـنك، فقال: نعم، فاستحلفه واستوثق منه أن يفي له فأوثق له الغلام، فقال: إنه يريد أن يسألك عن رؤيا رآها أيّ زمان هذا، فقل له: هذا زمان الذئب. فأتاه الغلام فقال له الملك: هل تدري لم أرسلت إليك؟ فقال: أرسلت إلي تريد أن تسألني عن رؤيا رأيتها أي زمان هذا؟ فقال له الملك: صدقت فاخبرني أيِّ زمان هذا؟ فقال له: زمان الذئب، فأمر له بجائزة، فقبضها الغلام وانصرف إلى منزله، وأبى أن يفي لصاحبه، وقـال: لعلِّي لا أنفذ هذا المال ولا آكله حتى أهلك، ولعلِّي لا أحتاج ولا أسأل عن مثل هذا الذي سئلت عنه، فمكث ما شاء الله.

ثم إن الملك رأى رؤيا فبعث إليه يدعوه فندم على ما صنع، وقال: والله ما عندي علم آتيه به، وما أدري كيف أصنع بصاحبي وقد غدرت له ولم أف له، شم قال: لآتينه على كل حال، ولأعتذرن إليه ولأحلفن له فلعله يخبرني، فأتاه فقال له: إني قد صنعت الذي صنعت، ولم أف لك بما كان بيني وبينك، وتفرّق ما كان في يدي، وقد احتجت إليك فأنشدك الله أن لا تخذلني، وأنا أوثق لك أن لا يخرج لي شيء إلا كان بيني وبينك، وقد بعث إلي الملك ولست أدري عما يسألني، فقال: إنه يريد أن يسألك عن رؤيا رآها أي زمان هذا؟ فقل له: إن هذا زمان الكبش، فأتى الملك فدخل

عليه، فقال: لم بعثت إليك؟ فقال: إنّك رأيت رؤيا، وإنّك تريد أن تسألني أيّ زمان هذا، فقال له: صدقت: فاخبرني أيّ زمان هذا؟ فقال: هذا زمان الكبش، فأمر له بصلة، فقبضها وانصرف إلى منزله، وتدبّر في رأيه في أن يفي له، فهـم مرّة أن يفعل ومرّة أن لا يفعل، ثم قال: لعلّي أن لا أحتاج إليه بعد هذه المرة أبداً، وأجمع رأيه على ما صنع على الغدر وترك الوفاء، فمكث ما شاء الله.

ثم إن الملك رأى رؤيا فبعث إليه فندم على ما صنع فيما بينه وبين صاحبه، وقال: بعد غدر مرتين: كيف أصنع وليس عندي علم، ثم أجم رأيه على إتيان الرّجل، فأتله فناشده الله تبارك وتعالى وسأله أن يعلّمه وأخبره أن هذه المرّة يفي منه، وأوثق له وقل: لا تدعني على هذه الحال فإنّي لا أعود إلى الغدر وسأفي لك، فاستوثق منه فقال: إنه يدعوك يسألك عن رؤيا رآها أيّ زمان هذا؟ فإذا سألك فأخبره أنه زمان الميزان، قال فأتى الملك فدخل عليه فقال له: لم بعثت إليك؟ فقال: إنّك رأيت رؤيا وتريد أن تسألني أي زمان هذا، فقال: صدقت فأخبرني أيّ زمان هذا؟

فقال: هذا زمان الميزان، فأمر له بصلة فقبضها وانطلق بها إلى الرجل، فوضعها بين يديه وقال: قد جئتك بما خرج لي فقاسمنيه، فقال له العالم: إن الزّمان الأوّل كان زمان الذئب وإنّك من الذئاب، وإنّ الزمان الثاني كان زمان الكبش يهمّ ولا يفعل، وكذلك كنت أنت تهمّ ولا تفي، وكان هذا زمان الميزان وكنت فيه على الوفاء، فاقبض مالك ولا حاجة لي فيه، وردّه عليهه<sup>(1)</sup>.

## إذا لم تتحقق العلانم

سنستفرغ بعض الوسع في سبيل معرفة العلائم الصحيحة على ظهور القائم التي وسنسلك بذلك طريقة الفقهاء بالاعتماد على الأخبار المعتبرة في أخذ النتائج النهائية وحل التعارضات والمخالفات التي تضمنتها الأخبار الكثيرة المرتبطة بعلائم الظهور التي تكاد أن تكون بحراً مواجاً، حينما توسّطته لم أرّ فيه ساحلاً ينقذني ولا مرفا يعصمني بعد ما لم يسبقني إلى اعتماد الاستدلال الشامل سابق أخطو على آثار خطاه، ولم تعد تنفعني الحلول المقطعية التي تكلفها من سبقني من دون نظرة شاملة تتحد فيها الخطوط العامة التي تسقط في مسارها الفروع الكثيرة المتشعبة.

فاسـتعملت في ذلك بعض الصبر والتأني وتكرار النظر في الجوامع الحديثية محاولة لتجميع الشتات وتوحيد المسار ثم أخذ النتائج.

ولا أقول إني بذلت قصارى جهودي ولا بلغت غاية مقصودي، لأني لم أكـن أتحسـس الخطـر الـذي يتحسسه الفقيه عندما يستنبط الحكم الشرعي، فيـبذل كـل ما بوسعه فراراً من التقصير في معرفة أحكام الله سبحانه وأوامره ونواهيه التي يترتب عليها الثواب والعقاب.

ولهذا فقد سلكت مسلكاً سهلاً في تصحيح الأخبار.

وبعد كل ذلك فإني أريد الإشارة إلى حقيقة خطيرة محصلها أن المصلحة العظمى تكمن في نفس معرفة بعض شروط ظهور القائم الظلام وعلائمه، والمصلحة التي تأتي بالمرتبة الثانية هي تحقق تلك العلائم وترتيب الأثر على ذلك.

وقـد تبدو خطورة العمل وصعوبة الموقف إذا تحققت كل تلك العلائم أو بعضها ولم يظهر المهدي الطلاة أو ظهر ولم يتحقق بعض تلك العلائم أو

كلها، فإن السبب في ذلك يعود إلى أمرين:

الأمر الأول: هو ضعفي وقصوري قبل تقصيري في استفادة ذلك من المـنابع استفادة صحيحة توصلني إلى المقصود الواقعي والمراد الحقيقي منها وتمييز صحيحها من سقيمها.

وليس هـذا هـو دائي الخاص ومشكلتي بمفردي، بل هو وباء عام وحالة تنـتاب الكـثيرين، فقـد ترى بعض الناس يسمع حديثاً واحداً في علائم ظهور القـائم الطيڭ، فيعـتقد بـه ويستمسـك وكأنه العروة الوثقى والغاية القصوى، حتى إذا جاءه لم يجده، ولما تفحصنا عنه وجدناه بنحو آخر.

الأمر الثاني: المرونة التي تتحلى بها هذه القضية المصيرية بحسب ذاتها، آتـية من شدة أهميتها وكثرة شروطها ومصيريتها كما هو مستفاد من خبر السبعين وغيره.

حـذر من ذلك الأئمة للملك على ما رواه الشيخ الصدوق بسنده عن أبي عبـيدة الحـذاء قـل: سـألت أبا جعفر اللك عن هذا الأمر متى يكون؟ قل: «إن كنـتم تؤمّلـون أن يجيـئكم من وجه، ثم جاءكم من وجه فلا تنكرونه (``، يدور هـذا الكـلام عـلى محـاور عديـدة تـبدأ باسمـه اللك وما يُعرف به ومحل خروجه وشعاره وأصحابه ومنها علائمه ودلائل ظهوره، التي قد تتبدّل وتتغير.

وهـذا أمر خطير جداً يجب أن يعيه الجميع، خصوصاً لما كان المبشر به في الكتـب السماوية وعرفه الكهان والأحبار والرهبان هو بعثة نبي اسمه أحمد ﷺ فجاء باسم محمد ﷺ .

والمنتظر المهدي الظلاة كذلك لا ينبغي إنكاره إذا خالفت بعض الصفات الـتي عرفناها وسمعناها أو تخلّفت بعض العلامات التي قرأناها في هذا الكتاب وغيره، وذلك أنه كالشمس الطالعة لا يمكن إنكارها وإن طلعت من مغربها،

(۱) الإمامة والتبصرة: ۹۴ ح ۸۰.

إذا لم تتحقق العلائم ......

بما استلهمناه من الحقائق التي تميزه بحسب الذات عمن سواه، وترفعه على كل من عاداه.

فإذا حدثتنا الأخبار وجاءت الآثار بظهوره بين الركن والمقام من حرم الله وأمنه ثم يخرج إلى المدينة والشام ثم يفتح الروم، فلا يذهلك خروجه من الكوفة التي هي مقره النهائي على ما هو معروف، أو خروجه من الروم ومن بين الكفار الظالمين؛ لأنه الشمس الطالعة من مغربها كما جاء في الأخبار، ولأن موسى الملكة خرج من بيت فرعون، كيف وأم القائم الملكة من الروم، فيكون قد خرج في أخواله كما أن عدوه السفياني يخرج في أخواله كلب على ما يأتي.

وليس ذلك على التعيين والتحقيق، بل هو نجرد التقريب والتمثيل، غير أن أصل الترديد في تحقق العلائم المستفلاة من الأخبار مشفوع بخبر يرويه الشيخ الكليني والشيخ الطوسي والنعماني بسندهم: عن الفضيل بن يسار عن أبي جعفر الثيلة قال، قلت: لهذا الأمر وقت؟ فقال: الكذب الوقاتون، كذب الوقاتون، كنذب الوقاتون، إنّ موسى الثيلة لما خرج وافداً إلى ربه واعدهم ثلاثين يوماً، فسلما زاده الله على الثلاثين عشراً قال قومه: قد أخلفنا موسى، فصنعوا ما صنعوا، فإذا حدثناكم الحديث فجاء على ما حدّثناكم به فقولوا صدق الله، وإذا حدثناكم الحديث فجاء على ما

وإذا كان الأمر كذلك فما الداعي إلى الكتابة في العلائم؟

ما هو الداعي لمعرفتها بصورة كلية؟

لا تظن أني سأقول لك هو معرفة وقت الظهور وقربه ثم الاستعداد لذلك، أو تمييز الإمام للظلا ومعرفته إذا اشتبه الحال أو ادعى المهدوية مدع

(١) الكافي ١: ٣٦٨ ح ٥، الغيبة للشيخ الطوسي: ٢٦١، الغيبة للنعماني: ٢٩٤ ح ١٣.

٧٢ 🛛 🗤 العد التنازلي في علائم ظهور المهدي 🕮

وما شاكلها، ولا بناء حكم شرعي يتلخص في جواز القيام والتحرك وعدمه كما هو مفاد: الزم الأرض ولا تحرك ساكناً حتى ترى علامات، ولا هو التنبؤ الذي يشهر صاحبه إذا تحقق وصدق، ولا الترويح على النفس وعلى القارئ، ولا هو إيجاد الرغبة في حكومة العدل وما يترتب على ظهوره وعلى معرفة علائمه وشدة أهميته، ولا ما هو أهم من جميع ذلك وأعظم خطراً أعني دخول معرفة العلائم تحت عنوان انتظار الفرج وهو من أفضل العبلاات كما سيأتي الكلام عنه مفصلاً، ولا غير ذلك ممالا استقصيه من الفوائد التي تترتب على الإحاطة بالعلائم ومعرفتها.

وإنمـا هو شيء واحد وأمر فارد، ألا وهو الحب، وحال أشد من الوقوف على الأطلال وذرف الدموع على آثار النجب والنياق، فعلائم ظهوره هي آثاره وأطلاله، وهي نسيم كماله.

ولست وحدي مغرم مستهيم أو أكلا، بل هو حال جميع المؤمنين الذين عـرفوه يتراوح بين ظاهر وكامن، فلا ذاك الذي يطيل النحيب أشد غراماً مـن ذارف دمعـة كـرأس الذباب وراء الجدار، ولا كمطالع كتابي أو سواه يتنسم عطر ذاك الحبيب.

فما يغفر الشوق والاشتياق إلى تلكم الطلعة الرشيدة، أم كيف تغمض عين المحب وتُعرض عن تلكم الغرة الحميدة، ومن يترك التسليم بغير نطق وكلام، وشاهد حاله يظل يقول: السلام عليك يا بقية الماضين، السلام عليك يا بقية الله في الأرضين.

انظر بالله عليك إلى هذين المرويين عن الإمام الباقر التخلة أحدهما جميل يقول فيه: اكاني بالقائم على نجف الكوفة قد سار إليها من مكة في خمسة آلاف من الملائكة، جبرئيل عن يمينه، وميكائيل عن شماله، والمؤمنون إذا لم تتحقق العلائم .....

بين يديه، وهو يفرق الجنود في البلاده".

والمروي الآخر الذي لا يمكن التشكيك في صدقه حتى لو لم يسند، كيف وقـد رواه الشيخ المفيد والشيخ والطوسي رحمهما الله بسندهما عن أبي جعفر الظير قـال فـيه: اليدخـل الكوفـة وبهـا ثلاث رايات قد اضطربت، فتصفوا له، ويدخل حتى يأتي المنبر فيخطب، فلا يدري الناس ما يقول من البكاء".

. .

- (۱) الإرشاد: ۳٦۲.
- (٢) الإرشاد: ٣٦٢، الغيبة للشيخ الطوسي: ٢٨٠.

## فلسفة انتظار الفرج

هـل يصـح أنْ يقـول الإنسـان: إنّي انتظر الفرج ولا يتحمل في هذا السبيل المـرارة والأذى؟ وهـل يصــدق الانتظار مع الغفلة واشتغال البال وعدم ترقّب ظهوره الظير ومتابعة علائمه والأحداث التي تسبق ذلك الظهور؟

والمعروف أن الانتظار شديد وعسير تطول عنده الساعات ويشتد في وقته الألم ويصعب أكثر فأكثر كلما كان المنتظر أكثر محبوبية وأعظم نفعاً؛ خصوصاً إذا كان المنتظر يعيش ظروفاً صعبة وحالة حرجة يعاني فيها أشد المعاناة ينتظر فيها انجلاء تلك المأساة والشدة، ويترقب نهايتها ويتشوف إلى بلوغ المحبوب الذي يتوق إليه، والمطلوب الذي طالاً انتظره وترقب حصوله.

فأنـت ترى المنتظِر المتلهف متحير حزين لا يقر له قرار ولا يستطيع المكث ولا الجلوس في مكان واحد بل ينظر في الأفق ومد الطريق ويترقب دقة الباب أو جرس الهاتف ويتوسم العلائم، ويظل ذاهباً جائياً يُلحظ في وجناته القلق والأرب، بل في جميع أوصاله.

فلا يسع المنتظرون للإمام المهدي اللخ والمترقبون للفرج الذي يكون بفـرجه دعـوى ذلـك حتى يشاهد في وجناتهم ويعرف من حالهم ذلك الانتظار وعدم الاستقرار.

وأجـلى مصاديقه هو متابعة العلائم والأحداث التي تدلل على ظهوره، بعـد الإطلاع عليها ومعرفتها من الكتب التي تبين تلك العلائم، بل وعلائم العلائم، والأحداث التي تسبق ظهور القائم الظير.

فإذا عرف المؤمن العلائم وصار يتابع تحققها ويتحرى مصاديقها ويطبّقها عـلى الأحداث أمكن أن يقال هذا منتظر، وأما إذا غفل عن كل ذلك واشتغل فلسفة انتظار الفرج ..... فلسفة انتظار الفرج .....

بأُمور المعاش والرياش، فلا يحق له أن يقول: إني أنتظر ظهور القائم الظَّيَّة.

وإذا أردت أن تعرف حقيقة المنتظر، فهو ذلك الإنسان الذي يسعى على المدوام في تعديمل سلوكه وتصحيح أعماله وتطبيقها على ضوء الشريعة الإسلامية تحسباً لظهور القائم اللي الذي لا تنفع التوبة عند ظهوره، ولا ينفع نفس إيمانها لم تكن آمنت من قبل، حتى إنه قيل: إن المتوبة تقبل قبل الموت بساعتين ولا تقبل قبل ظهور القائم اللي بسنتين وله روايات تدل عليه.

فالانتظار يلازم الترقب والخشية، بل هو نفس الترقب والخشية وتعديل الأعمل وتصحيح الأفعال والسلوك على ما يقتضيه الشرع المبين، حَدَّرَ يومٍ لا ينفع الإنسان الإيمان فيه لم يكن قبله من المؤمنين.

يضاف إلى ذلك الترقب عنصر الصبر، لوضوح أن الانتظار يعني حكومة الظـالمين والجـبارين وتسلطهم على رقاب المؤمنين والعبث بمقدارتهم والقسوة علـيهم والغلظة بما لا يحتمله الإنسان لولا الصبر والانتظار المأمور به، وإمساك الأرض والجلوس في الدار المندوب إليه.

ولما بلغ الكلام إلى هذا الموضع صار عندي الحافز لأن أبوح بحقيقة خطيرة قد لا يحتملها البعض ولا يرضاها أو لا يصدقها العموم.

وهي الإشارة إلى أن قضية الإمام المهدي الظلام والغيبة والانتظار والظهور والفرج يجتمع فيها ثلاثة أمور:

الأول: الغيبة وأسرارها ووجه الانتفاع بالإمام الغائب.

والثاني: انتظار الفرج الذي جاء التعبير في الأخبار بأنه أفضل العبادة.

والثالث: حصول الفرج وظهور الإمام اللج ورفع الظلم ونشر العدل وحصول الفوائد العظيمة بظهوره التي منها حصول الأمن والاستقرار وتحسن الوضع الاقتصادي إلى أقصى الحدود بأن تخرج الأرض خزائنها وكنوزها ٧٦ ...... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي الظلا

ويكـثر العمران وتزرع الفلوات حتى أن المرأة تخرج من العراق إلى الشام لا يعترضها معترض ولا تطأ إلا على زرع وخضرة وغير ذلك من الفوائد التي يحتاج الكلام فيها إلى كتاب لسنا بصددها الآن.

فهــناك حكمة ومصلحة عظيمة في ظهور القائم الظير وتحقق حكومة العــدل في جميع العالم، كما وأن هناك حكمة ومصلحة في نفس الغيبة وانتظار الفرج.

والحقيقة الخطيرة التي أريد الإفصاح عنها هي أرجحية الحكمة الموجودة في نفس الغيبة والانتظار عملى الحكمة والمصلحة الموجودة في حصول الفرج وظهور القمائم الظير، وربما تكون الفائدة التي يتوخاها الإنسان من وراء ظهور القائم أقل من الفائدة التي يحصل عليها وهو منتظر حزين ومترقب حيران.

لوضوح أن العمل مع الفرح والسرور والدعة أقل قيمة من العمل مع الخوف والاضطراب والقلـق وهجـوم الشكوك والأوهام، ومواجهة المصـاعب ومعاناة الظلم والتقية من الظالمين، لأن الأخير أشد وأحمز وهو إيمان السواد على البياض الذي لا ترى فيه معجزة تشد الإيمان ولا تُسمع فيه النصائح التي تنفذ في الأعماق من نفس الإمام، والذي لا يُشاهد فيه عياناً ما يقتدى به من أعماله الثيلا ليُقتدى بخطاه الشريفة.

والدليل على ذلك طول مدة الانتظار وقصر مدة الظهور، فهو يعني أن المصلحة في الانتظار أكثر، وإلا لأظهر الله سبحانه وتعالى القائم ﷺ.

فـأيّ حكمة هذه وأيّ مصلحة لم تتفنّد على مر العصور وتظل باقية عبر القرون، وبها كان الانتظار أفضل العبادة، والعمل معها أفضل العمل.

ولعـل أعظم أهداف الخلقة استقلال طائفة من البشر بوظائف العبودية مـن دون مرشد سماوي ولا قائد رباني مع بقاء الدين وحفظه من التحريف والغلو، ذاك الذي تحقق بعد غيبة الثاني عشر من أوصياء الرسول المصطفى ﷺ؛ فلسفة انتظار الفرج ......

فظـل المؤمنون من الشيعة الإمامية على طريق الحق مستقيمين على المنهج المرسوم، ينبع من بينهم العلماء الاتقياء الذين قاموا بحفظ الدين وصيانته من التحريف والغلو، فتابعهم سائر المؤمنين.

أمـا أن الانتظار أفضل العبلاة فقد دلت عليه الأخبار الكثيرة والروايات العديـدة الـتي تجعله أفضل العبلاة وأفضل الجهلد، بل أفضل أعمال الأمة من أول يوم إلى آخر يوم.

ويـــللَّ على أنَّ انتظار الفرج عبادة ما رواه الراوندي عن النبي تَنْظَلُّ قال: «انتظار الفرج بالصبر عبادة»<sup>(۱)</sup>.

وهـذا يعـني أن الانـنظار مما يقصد به القربة إلى الله سبحانه وتعالى كسـائر العـبادات بل هو أفضلها على ما جاء في الخبر الذي يرويه الشيخ الصـدوق بسنده عن أمير المؤمنين الظلا قال، قال رسول الله ﷺ : «أفضل العبادة انتظار الفرج»<sup>(\*)</sup>.

جاءت هذه الأفضلية من جهة أن الانتظار مر، وهو يعني الصبر، وأفضل الأعمل أحمزها، ولأن الانتظار هو انتظار القائم من أهل البيت للكلم وهو يعني الإيمان بهم ومحبتهم وموالاتهم التي تم التأكيد عليها أكثر مما سواها، ولأن الانتظار يعني الحذر وجهاد النفس، بل هو أفضل الجهاد للخبر الذي يرويه ابن شعبة عن النبي تَثَلِثُهُ أنه قل: «أفضل جهاد أمتي انتظار الفرج»<sup>(1)</sup>.

ويمكـن استشـعار أرجحـية فترة الانتظار من الأخبار الدالة على أن انتظار الفرج أفضل الأعمال، فهو يعني أنَّ انتظار الفرج أفضل من الجهاد مع النبي ﷺ لإعلان الدعوة ونشرها وصيانتها، وهو أفضل من الجهاد مع

- (١) دعوات الراوندي: ٤١ ح١٠١، البحار ٥٢: ١٤٥ ح ٢٥: ١٤٥ ح ٢٥.
- (٢) كمال الدين: ٢٧٨، كتاب الدعاء للطبراني: ٢٨، ينابيع المودة ٣: ٣٩٧.
  - (٣) تحف العقول: ٣٧.

٧٨ 🛛 ...... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي 🖽

المنتظر في مجال إقامة العدل وتأسيس دولته العالمية، وهو أفضل من الصلاة والصيام والحج والزيارة وجميع الأعمال العبادية المستحبة.

وما ذلك الجزم والبت في الأفضلية إلا التأكيد على ذلك في الأخبار والروايات المتعددة المتكثرة بألفاظ متوافقة ومختلفة.

منها الرواية التي يرويها الشيخ الصدوق بسنده عن النبي ﷺ قال: «أفضل أعمال أمتي انتظار الفرج»<sup>(۱)</sup>.

وفي رواية أخرى: «أفضل أعمال أمتي انتظار الفرج من الله عز وجل»<sup>(\*)</sup>.

وروى الشيخ الصدوق بسنده عن الإمام الجواد الله أنه قال: «أفضل أعمال شيعتنا انتظار الفرج"<sup>(\*)</sup>.

حيث جعل انتظار الفرج أفضل أعمال الشيعة أو الأمّة من أولها إلى آخرها، وليس هناك ما يفوقه من الأعمال مهما عظمت وتخاطرت وعظمت نتائجها وآثارها، ولا أفضل منه من الأعمال.

ولم يستثن منها سوى المعرفة، فهي أمر آخر؛ لأنها أساس الدين، فقد روى ابن شعبة عن موسى بن جعفر اللي افضل العبادة بعد المعرفة انتظار الفرجا<sup>(1)</sup>.

وهـناك سـر آخر يكمن في انتظار الفرج وفائدة أُخرى هي نفس الفائدة المتوخاة من الفرج وظهور القائم الصلا حيث عدّت الروايات انتظار الفرج

- (١) الإمامة والتبصرة: ١٦٣، كمال الدين: ٦٤٤.
  - (۲) كمال الدين: ٦٤٤ ح ٣.
- (٣) كمال الدين: ٣٧٧ح ١، الصراط المستقيم ٢: ٢٣١.
  - (٤) تحف العقول: ٤٠٣ .

فلسفة انتظار الفرج .....٧٩

من الفرج، فقد روى الشيخ الطوسي بسنده عن الحسن بن الجهم قال: سألت أبا الحسن الظير عن شيء من الفرج، فقال: «أو لست تعلم أن انتظار الفرج من الفرج»؟! قلت: لا أدري إلا أن تعلمني، فقال: «نعم انتظار الفرج من الفرج»<sup>(۱)</sup>.

وإذا احتملنا الججاز في هذا الكلام فهو ما أشرنا إليه آنفاً من أن انتظار الفرج هو سبب الفرج، وهو يحقق الفرج، ولكن الظاهر أنه نفس الفرج، وفيه تكمن فائدة الفرج، بل ويزيد عليها بفوائد أخرى؛ لذا روي عن علي بن الحسين الظلام: «انتظار الفرج من أعظم الفرج»".

كل ذلك لما بينا من أن الانتظار يعني بقاء الأمل وعدم اليأس والقنوط؛ وإيجاد الداعي لاحتمال المصاعب والاستقامة مدة حياة المؤمن.

### انتظار الفرج واجب أم مستحب؟

ولكن هل أن انتظار الفرج واجب أم مستحب، وهل يلخل في الأصول أم الفروع، فالروايات وإن أكَدت على ذلك وصرح بعضها بوجوبه، كالذي يرويه الشيخ الصدوق بسنده عن عبد العظيم الحسني قال: دخلت على سيدي محمد بن علي اللية وأنا أريد أن أسأله عن القائم أهو المهدي أو غيره فابتدأني فقال لي: فيا أبا القاسم إن القائم منا هو المهدي الذي يجب أن ينتظر في غيبته<sup>(۳)</sup>.

فقد قال ايجب؛ وفي رواية أخرى جعله الإمام الصادق التجير من الدين فقل: "من دين الأئمة الورع والعفة والصلاح... وانتظار الفرج بالصبر؛".

- (۱) الغيبة: ٤٥٩ ح ٤٧١.
- (٢) كمال الدين: ٣٢٠، الاحتجاج للطبر سي ٢: ٥٠.
  - (۳) كمال الدين: ۳۷۷ ح ۱.
  - (٤) الخصال: ٤٧٩ ح ٤٦، البحار ٥٢: ١٢٢.

. ٨ . ...... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي 🕮

ولسنا بصدد استفادة حكم شرعي فإن له مجالاً آخر، غير أن الفقهاء لا يستفيدون من أمثال هذا اللحن أكثر من تأكيد الاستحباب والندب، خصوصاً وأنَّ الـرواية الأخـيرة قد عدَّته ضمن المستحبات من ورع وعفة و....

عود على بد*ء*!!

ولو رجعنا إلى ما أشرنا إليه من الحقيقة الخطيرة القاضية بأرجحية الانتظار وأفضلية أعمال المنتظرين على أعمال القائمين بالأمر مع الإمام المهـدي الكلا ورجحان المصلحة في الغيبة والانتظار، وطلبنا لذلك الدليل من الأخبار والـروايات في مقـام نفي الاستبعاد والاستغراب، ففيما بين أيدينا..

ما رواه الصدوق بسنده عن أبي خالد الكابلي عن علي بن الحسين للتي قال: «تمتد الغيبة بولي الله الثاني عشر من أوصياء رسول الله تي والأئمة بعده! يا أبا خالد إنَّ أهل زمان غيبته القائلين بإمامته، المنتظرين لظهوره أفضل أهل كل زمان؛ لأن الله تعالى ذكره أعطاهم من العقول والأفهام والمعرفة ما صارت به الغيبة عندهم بمنزلة المشاهدة، وجعلهم في ذلك الزمان بمنزلة المجاهدين بين يدي رسول الله تي بالسيف؛ أولئك المخلصون حقاً، وشيعتنا صدقاً، والدعاة إلى دين الله سراً وجهراًه<sup>(1)</sup>.

وفي الجملة فالمهم من بين هذه المباحث هو معرفة أنَّ متابعة العلائم ومطالعة الأحداث الـتي ترتبط بالظهور هو أجلى مصاديق انتظار الفرج بحسب المأنوس في أذهان العرف والمعروف من حال المنتظر لقدوم قادم أو عـودة مسـافر، فهو يتأمل الطريق ويلاحظ العلائم، وإن كان المستفاد من

(۱) كمال الدين: ۳۲۰، البحار ۵۲: ۱۲۲،

فلسفة انتظار الفرج ...... فلسفة انتظار الفرج .....

الأخبار أن الانتظار هو الصبر وترك التحرك والقيام لما تقدم من رواية الإمام الصادق اللي أنه من الدين انتظار الفرج بالصبر، والرواية الأخرى التي يرويها القاضي النعمان المغربي عن أحمد بن محمد عن أبي الحسن الرضا اللي قال سمعته يقول: فما أحسن الصبر وانتظار الفرج، أما سمعت قول العبد الصالح: ﴿فَانْتَظِرُوا إِنِّي مَعَكُمُ مِنَ الْمُنْتَظِرِينَ )". وأخيراً..!!

سيطول النقض والإبرام ويتشعب الكلام في الأحداث التي تسبق ظهور القـائم في المباحـث القلامـة، وسـيكثر الـنقاش في مجـال أخـذ النتائج النهائية المرتـبطة بعلائـم الظهـور الـتاخمة وغير المتاخمة بحيث يشعر القارئ بطول المدة وكـثرة الأمـور التي لم تتحقق لحد الآن بحيث يحتاج تحققها إلى وقت طويل، لأن النقاش فيها قد استغرق مدة طويلة فكيف بتحققها.

ولكـن الواقـع عدم استغراق تلك الأحداث لفترة طويلة، بل هي نظام كـنظام الخرز يتبع بعضه بعضاً، فإن أكثر ما يستغرقه تحقق مجموع العلائم المـتاخمة هو ست سنوات وإلا فالباقي لا يتجاوز السنة والسنتين، حتى أن بعضها لا يمر عليه أكثر من خمسة عشر يوماً.

وهنا يتجلى الدليل في تأكيد الأخبار على أن أمر القائم الطلاق بغتة، فهـو كناية عن سرعة الأحداث المعدودة من العلائم وخفاء بعضها فيكون ظهوره الطلاق شبه المفاجئة.

فقـد روى الشـيخ الصـدوق بسـنده عـن رسول الله ﷺ أنه قال في القـائم: «مـثله، مثل الساعة التي لا يجليها لوقتها إلا هو ثقلت في السماوات والأرض لا تأتيكم إلا بغتة»<sup>(٢)</sup>.

- (١) شرح الأخبار ٣: ٥٦٠ ح ١٢١٦ والآية في سورة الأعراف: ٧١.
  - (۲) كمال الدين ۲: ۳۷۲ ح ۲.

٨٢ ------ العد التنازلي في علائم ظهور المهدي اللغة

وروى الفضل بـن شـاذان: «لا يظهـر القـائم إلا بغـتة بين الركن والمقام»() فهي تؤكد ظهوره بغتة من دون تمهيد، لا يكون غير ذلك.

وفي الكتاب الذي بعثه صاحب الأمر إلى الشيخ المفيد: "فليعمل كل امرئ منكم مجا يقرب به من محبتنا ويتجنب ما يدنيه من كراهتنا وسخطنا، فإن أمرنا بغتة فجأة حين لا تنفعه توبة ولا ينجيه من عقابنا ندم على حوبة"، وغيرها من الروايات.

وروى النعماني بسنده عن أبي جعفر اللغ الخروج السفياني واليماني والخراساني في سنة واحدة في شهر واحد في يوم واحد نظام كنظام الخرز يتبع بعضها بعضاً<sup>(٣</sup>).

وأكثر ما روي من الوقت هي المدة بين خروج شعيب بن صالح وتسليمه الأمر للقائم الله النان وسبعون شهراً على ما جاء في الرواية التي يرويها ابن حماد عن محمد بن الحنفية<sup>(1)</sup>، وإلا فالسفياني يتصارع على الملك ستة أشهر ويملك حمل امرأة أو حمل ناقة ثمانية أشهر كما يأتي، وليس بين قتل النفس الزكية وخروج القائم سوى خمسة عشر يوم.

- (۱) كشف النوري: ۲۲۲.
  - (٢) الاحتجاج: ٤٩٥.
- (٣) كتاب الغيبة: ٢٥٣ ح ١٣.
- (٤) تخرج راية سوداء لبني العباس، ثم تخرج من خراسان أخرى سوداء قلانسهم سود وثيابهم بيض على مقدمتهم رجل يقال له شعيب بن صلح من تميم يهزمون أصحاب السفياني، حتى تنزل بيت المقدس توطئ للمهدي سلطانه، ويمد إليه ثلاثمائة من الشام، يكون بين خروجه وبين أن يسلم الأمر للمهدي اثنان وسبعون شهراً. كتاب الفتن: ٨٥.

## حصر علائم الظهور وتمييزها

ينبغي الالتفات إلى أن المنقول في الأخبار من الأحداث والأمور المهمة التي سلّط عليها الضوء وورد التأكيد عليها وتكرر نقلها ليست جميعاً علائم بل هي وقائع مهمة وأُمور خطيرة أخبر بوقوعها النبي ﷺ وأهل بيته ﷺ لعلل وأسباب مختلفة تكون في الغالب هي أهميتها وخطرها، وليس السبب قربها من زمان القائم ولا هي علامة على ظهوره الﷺ، بل هي مجرد تحذير وانفعال من ناظر إلى الأحداث التي تأتي عبر الزمان.

ولو لاحظ الملاحظ كيفية إخبار النبي تما يقوعها والحالة التي يخرج بها للتحديث عنها يستشعر أن النبي تما عندها كمن شاهد كل ما يحدث في امتداد الزمن وهو يذكر أهم ما رآه من الحوادث المهمة، وحتى أنه يخرج في بعض الأحوال وكأنه ذلك المشاهد الذي يخرج في وسط المشاهدة ليخبر عن حدث هام شاهده الساعة، فإنه تما قد يخرج وسط الظهيرة عليه آثار الدهشة ليجد بعض أصحابه فيقول: من هذا فلان فلان أو فلان إن السفياني مثلاً يفعل كذا، أو القائم يفعل كذا، وكأنه خرج في وسط فلم يصور البشرية الذي كان يراه ويشاهده بالعيان.

فقـد روى ابـن طـاووس عن معاذ بن جبل قال: بينا أنا وأبو عبيدة الجـراح وسـلمان جلـوس ننستظر رسـول الله ﷺ إذ خرج علينا في الهجير مرعوباً متغير اللون فقال: «من ذا؟ أبو عبيدة، معاذ، سلمان؟» فقلنا: نعم يا رسول الله ﷺ، فذكر الفتن فقال: «تدخل مدينة الزوراء فكم من قتيل وقتـيلة، ومـال منتهب، وفرج مستحل، رحم الله من آوى نساء بني هاشم يومئذ وهن حرمتي ...،"<sup>(۱)</sup>.

(۱) الملاحم والفتن: ۱۳۷.

٨٤ ------- العد التنازلي في علائم ظهور المهدي اللغة

ومعلوم أن مجرد العلم بالشيء لا يؤثّر كل ذلك التأثير في الشخص ولا يوجب الرعب وتغيّر اللون، وإنما يؤثّره المشاهدة ولمس الموقف عن قريب، وما المانع من ذلك وهو يمتلك روح القدس التي يتمكن أن يرى بها كل شيء كما بينا ذلك في كتاب الأسماء.

وإنه ليريبني مثل قول الإمام الصلاق المن الذي يرويه الكليني: «كأني بالقائم التي على منبر الكوفة عليه قباء، فيخرج من وريان قبائه كتاباً مختوماً بخاتم من ذهب فيفكه فيقرؤه على الناس فيجفلون عنه إجفال الغنم فلا يبقى إلا النقباء، فيتكلم بكلام فلا يلحقون ملجاً حتى يرجعوا إليه، وإني لأعرف الكلام الذي يتكلم به".

أو مثل قول أبي جعفر ال الكاني أنظر إليهم مصعدين من نجف الكوفة ثلاثمائة وبضعة عشر رجلاً...، <sup>(٢)</sup>، ولا يقول أحد الكأني أنظر إلا إذا تحسس الموقف وشاهده بعينه.

يريبني أن يكون هذا الحديث دليلاً على أن الدنيا هو فلم أُعيد بنه، دعـوى مدعومـة بكـل التنـبؤات والإخـبارات الغيبية مهما كانت، ولكن يهوِّن الخطب ضعف الأحاديث وقوة روح القدس.

ومهما يكن من ذلك فإنه يمكن حصر الأخبار الذاكرة للأحداث التي تسبق ظهور القائم في طوائف معينة ومحدودة قد نستلهم من كل طائفة منها معنى خاصاً ومصداقاً مغايراً يتضح بعض الشيء بعد ذكر الطوائف والحوم حوفا.

فمىنها: الأخـبار الدالـة على توقّع الفرج أو انتظاره عند حدوث بعض الحـوادث، بـل مـا يتضمن كلمة الفرج من الأخبار بصورة عامة، فهي في

- ۱۱۷ ۱۱۷ ۱۸۵۰ ومثله في كمال الدين ۲: ۱۷۲ ۲۰۰.
  - (۲) تفسير العياشي۲: ٥٦ ح٠٤٩.

حصر علائم الظهور وتمييزها ...... ٨٥

الغالب لا تعني قيام القائم وظهور المهدي الكلا لأن الفرج هو الخلاص من الشـدة وإن كنا لا ننفي علائمية الحدث بالمعنى العام الشامل لغير المتاخمة من العلامات.

ومـن أمثلـتها روايات اختلاف بني العباس واختلاف بني فلان التي منها الـرواية التي يرويها النعماني بسنده عن أبي جعفر اللخ قال فيها: «إذا اختلف بـنو فلان فيما بينهم فعند ذلك فانتظروا الفرج، وليس فرجكم إلا في اختلاف بني فلان»<sup>(۱)</sup>.

فإن المقصود من الفرج هو خلاص المخاطبين الذين يعانون من قسوة بني العباس وحيفهم على الشيعة وقتلهم لا لشيء بل لأنهم شيعة المعبر عنها بظروف التقية والتخفي بالمعتقد مع إظهار ما يخالفه وينافيه حتى جاءت الفترة التي اختلف فيها العباسيون وقتل المأمون الأمين ليرتفع هذا التشديد وحصل الفرج نوعاً ما وإن بقي التشديد على نفس الأئمة المير واستمر هذا الحال إلى أن خرجت الشيعة إلى الميدان وتصدى بعض علمائهم وغيرهم لبعض المناصب كالحمدانيين في الشام والمزيدية في الفرات الأوسط وتشيعت إيران وصار الشيعي مسنود الظهر يتكلم عن مذهبه ودينه بحرية أكثر، وهو فرج آل محمد الميري .

ولا شــك أن هــذا هــو فرج وإن كان الفرج في اصطلاح اليوم بمعنى ظهور القائم اللياة ولكن لم يبلغ حين صدور الرواية إلى مرحلة هجر المعنى اللغوي.

كل ذلك بناءاً على إرادة بني العباس من كلمة بني فلان، وبناءاً على إرادة الاخـتلاف الـذي طـال الدولـة العباسية من يوم موت الرشيد حتى أواخر أيامها بحيث صار الولد يقتل أباه.

(١) كتاب الغيبة: ٢٥٥.

وهــناك احــتمال آخر له شواهد وقرائن من الأخبار نحتمل فيه إرادة تجــدد ملــك بــني العــباس بعــد زواله، أو إرادة ما سواهم من ملوك عصر الظهور من كلمة بني فلان والبحث فيه موكول إلى محله.

ومن أمثلتها رواية الشيخ الطوسي عن أبي الحسن الرضا اللغة قال: «إن من علامات الفرج حدثاً يكون بين الحرمين»، قلت: وأي شيء يكون الحدث؟ فقال: «عصبية تكون بين الحرمين، ويقتل فلان من ولد فلان خمسة عشر كبشاً»<sup>(1)</sup>.

فهي مجملة لا تبين أي فرج وهل هو ظهور القائم التلكة أو حصول الأمن لآل البيت للكل وللشيعة والحجاج بحيث يتمكنون من ممارسة أعمالهم كما يريدون وبحسب ما هو مقرر لهم بعد حصول الاختلاف والنزاع بين حكام الحجاز والمتنفذين فيهم نظير ما بدت ملامحه هذه الأيام، وإن كان احتمال إرادة فرج القائم الكلة أقوى بحسب متفاهم عرف المؤمنين، غير أن قواعد الاستدلال قد لا تخضع لذلك.

وأوضح من تلك الروايتين رواية الحميري بسنده عن أبي جعفر التي قال: «أول علامات الفرج سنة خمس وتسعين ومائة، وفي سنة ست وتسعين ومائة تخلع العرب أعنتها، وفي سنة سبع وتسعين ومائة يكون الفناء، وفي سنة ثمان وتسعين ومائة يكون الجلاء، فقال أما ترى بني هاشم قد انقلعوا بأهليهم وأولادهم»<sup>(1)</sup>، فهل ترى أن ما يحدث في سنة خمس وتسعين ومائة أو حتى سنة المائتين هو علامة على ظهور القائم التي أو هو علامة على فرج الشيعة ورفع الخناق عنهم بوقوع الخلاف بين العباسيين، وخصوصاً النزاع الذي حدث بين الأمين والمأمون.

- (۱) الخرائج والجرائح۳: ۱۱۷۰.
- (٢) الغيبة: ٤٤٨ ، وانظر قرب الإسناد: ٣٧٠ ح ١٣٢٦.

| ٨٧ | وتمييزها | الظهور | علائم | حصر |
|----|----------|--------|-------|-----|
|----|----------|--------|-------|-----|

ومنها: الروايات الدالة على أن بعض الأمور هي أمور محتومة لابد من تحققها ووقوعها من دون التعرض لأنها علامة على ظهور المهدي الظلا، فتكون حتمية المتحقق من دون دلالة على أنها علامة قريبة على ظهور القائم، منها المرواية التي يرويها الشيخ الصدوق عن أبي حمزة الثمالي قال، قلمت لأبسي عبد الله الظلا: إن أبسا جعفر الظلا كمان يقول: فإن خمروج السفياني من الأمر المحتوم، قال لي: انعم، واختلاف ولد العباس من المحتوم، وقتل النفس الزكية من المحتوم، وخروج القائم الظلا من المحتوم،

وحتمية تحقق الشيء ليس فيه أدنى دلالة على كونه علامة على خروج القائم التيلا، خصوصاً وأن هذه الرواية عدّت من جملة الأحداث خروج القائم الذي لا يعقل معه أن يكون المراد من قولهم «من المحتوم» هو من العلامات المحتومة، لأن خروج القائم لا يكون من العلامات المحتومة على خروجه، وهو واضح أجلى وضوح، بحيث يصرفنا عن استفادة علائمية اختلاف ولد العباس عملى ظهور القائم التيلا من هذه الرواية وأمثالها، فيبقى كحدث سابق على ظهور القائم قد يسبقه بألف عام ولكن لابد من تحققه.

ونظير هذا اللسان الروايات المتضمنة للاللابدية مثل ما يروى من قول الإمام الصادق الكلا لزرارة: الابد من قتل غلام بالمدينة قلت: جعلت فداك أليس يقتله جيش السفياني؟ قال: الا، ولكن يقتله جيش بني فلان يخرج حتى يدخل المدينة فلا يدري الناس في أي شيء دخل، فيأخذ الغلام فيقتله، فإذا قتله بغياً وعدواناً وظلماً لم يجهلهم الله عزوجل فعند ذلك فتوقعوا الفرج".

وأياً كان بنو فلان فهي لا تدل على علائمية قتل الغلام على ظهور

- (۱) كمال الدين: ٢٥٢ ح ١٤.
  - (۲) كمال الدين: ۳٤۲.

٨٨ ...... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي 🕮

القسائم الليكة وإن كسان قستله ممسا لابد منه ويعقبه هلاك بني فلان أو انتزاع السسلطة مسنهم ويكسون فسرجاً لسسكان الحجاز على الأقل بارتفاع ظروف التقية وحلول الديمقراطية وحصول تفهم المذاهب بارتفاع المستوى الثقافي لنسسل الحجاز القادم الذي يجعله أكثر استيعاباً للأمور وأقل وحشية، فهو فرج لأل محمد وشيعتهم المتغيبين في تلك الديار.

وهذا لا يعني أننا ننفي علائمية قتل الغلام على خروج القائم ﷺ إذ استفيد من دليل آخر، غير أن هذه الرواية لا تدل على ذلك.

ومنها الروايات التي يقول الإمام فيها «لا ترون ما تحبون حتى يكون كذا» فهمي الأخرى مجملة لا تدل على أكثر من سبق ذلك الحدث، منها رواية الكلميني بسنده عن أبي عبد الله الظلام قال: «لا ترون ما تحبون حتى يختلف بنو فلان فيما بينهم، فإذا اختلفوا طمع المناس وتفرّقت الكلمة»<sup>(1)</sup>.

وبعد إجمال كلمة هما تحبون التي قد تعني الأمن والخير والحرية وإظهار المعتقد كما قد تعني خروج القائم الكلا فهي لا تدل على أن اختلافهم علامة متاخمة على ظهوره، وإنما هو حدث سابق لا يسبقه ظهور القائم، وقد يتخلّف عنه بمئات السنين، خصوصاً وأن هذه الرواية دلت على أن الذي يعقب اختلافهم هو تفرق الكلمة الذي قد يعني تقسيم الأمة الإسلامية وطمع الناس الذي قد يعني مطامع المستعمرين بعد كشف البترول وغيره الذي يصاحب صرف النظر عن ملاحقة الشيعة بما هم شيعة فيتسنى لهم إظهار المذهب الحق وارتفاع المخاوف، وحصول الأمن النسبي على الأقل.

ومـنها: روايـات السكون والجلوس في الدار وملازمته حتى تتحقق

(١) الكاني ٨: ٢٠٩ - ٢٥٤.

حصر علائم الظهور وتمييزها ......

علامات ممثل ما رواه الشيخ الطوسي عن جابر عن أبي جعفر الظلا قال: «الـزم الأرض ولا تحـرك يداً ولا رجلاً حتى ترى علامات، أذكرها لك وما أراك تدركهـا: اخـتلاف بـني فلان، ومناد ينادي من السماء، ويجيئكم الصوت من ناحية دمشق بالفتح.... <sup>(1)</sup>.

فهمي لا تدل على أكثر من التحذر الشديد وترك التحرّك والتحزّب قبل حصول الأمور المذكورة في الخبر التي منها مجيء الصوت من دمشق بالفتح، فالمرواية تتكلم عن حدود زمان التقية الشدينة ولزوم التخفي بالمعتقد، وترك العمل السياسي بصورة كلية حتى تتحقق هذه الأمور، ولا تدل على ظهور القائم عند تحقق هذه العلائم، وليس هي علائم ظهوره، وإنما هي علائم زوال التقية ومشروعية العمل السياسي الهادف للتمهيد للمهدي الظلام مثلاً.

ومنها الروايات الذاكرة لعلامات الساعة، أعني الساعة الثالثة التي هي ساعة القيامة مثل رواية الشيخ الطوسي بسنده عن أمير المؤمنين الكلا قـال، قـال رسول الله ﷺ: «عشر قبل الساعة لابد منها: السفياني، والدجال، والدخان، والدابة، وخروج القائم، وطلوع الشمس من مغربها، ونزول عيسي الكلا وخسف بالمشرق، وخسف بجزيرة العرب، ونار تخرج من قعر عدن تسوق الناس إلى المحشر،<sup>(1)</sup>.

فلا دلالة فيها على أن المذكورات هي علائم خروج القائم اللخة وإن كانت هي علائم في واقع الحال، غير أن هذه الرواية وحدها لا تدل على ذلك، خصوصاً وقد ذكرت في العلائم خروج القائم، ونار تخرج من قعر عدن تسوق الناس إلى المحشر.

ومـنها: الـروايات التي لسانها قدام هذا الأمر وقبل هذا الأمر حتى

- (١) الغيبة: ٤٤١ ٢٣٤.
  - (٢) الغيبة: ٤٣٦.

. ٩ . ...... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي 🕮

لو كان الأمر هو ظهور القائم الليكة ولكن لا دلالة فيها على العلائمية ولا المتاخمة مثل رواية النعماني بسنده عن أبي الحسن الرضا الكيكة: «قبل هذا الأمر السفياني والميماني والمرواني وشعيب بن صالح، فكف يقول هذا هذا» فإن قبله لا يعني الاتصال به، فقد يكون قبله بفترة طويلة.

ورواية الشيخ المفيد عن أبي عبد الله التي ذان قدام القائم التي لسنة غيداقة يفسد فيها الثمار والتمر في النخل فلا تشكوا في ذلك<sup>(7)</sup>. وكذا روايته الأخرى عنه التي إن قدام القائم بلوى من الله "قلت: ما هو جعلت فداك... قال: "الخوف من ملوك بني فلان، والجوع من غلاء الأسعار ونقص من الأموال...."<sup>(7)</sup>.

فـإن قـدام قـد لا تعـني الاتصـال وقـرب العهد، فقد يكون قدامه بفترة طويلـة، لكـن الإنصـاف استشعار القرب والالتصاق؛ لعدم صدق كلمة «قدّام القائم» على ما يحدث قبل مئات السنين.

ومنها الروايات الدالة على عدم تحقق الظهور قبل تحقق أمور مثل عبارة «أنى يكون ذلك» أو «لا يكون ذلك» الواردة في مثل رواية أبي بصير قال، قلت لأبي عبد الله التين: كان أبو جعفر التين يقول: «لقائم آل محمد التين غيبتان: واحدة طويلة والأخرى قصيرة قال: «نعم يا أبا بصير أحدهما أطول من الأخرى، ثم لا يكون ذلك حتى يختلف ولد فلان وتضيق الحلقة ويظهر السفياني و...، <sup>(1)</sup>.

فـإن عــدم كينونة الظهور قبل هذه الأمور لا يعني اتصالها به والتصاقها وقرب عهدها، بل ليس فيها دلالة أكثر من لابدية تحققها، وأما زمانه فقد

- (۱) كتاب الغيبة: ۲۰۳ ح۱۲
- (٢) الإرشاد ٢: ٣٧٧. وغيداقة تعني كثيرة المطر.
  - (٣) الإرشاد ٢: ٣٧٧.
  - (٤) مختصر بصائر الدرجات: ١٩٥.

حصر علائم الظهور وتمييزها ......

يقرب وقد يبعد، فلا يثبت كونها علامة من هذا الخبر وحده، ويكون حالها حال روايات المحتومية واللابدية.

ورواية الشيخ الطوسي عن محمد بن الحنفية يسأله محمد بن بشر فقال: قـد طـال هذا الأمر حتى متى؟ قال: فحرك رأسه ثم قال: أنى يكون ذلك ولم يعض الزمان... أنى يكون ذلك ولم يقم الزنديق من قزوين<sup>(۱)</sup>.

ومنها: الروايات الدالة على علامات نزول عيسي ﷺ.

فهـي وإن كانـت لا تــدل بالمطابقـة على العلائمية ولكن تدل بالالتزام بعد ثبوت تقارن نزول عيسى الظيلا مع ظهور القائم الظيلا أو تأخّره عنه بقليل.

ومنها: الروايات الشرطية التي تشرط ظهور القائم بتحقق أُمور مثل الرواية التي يسأل فيها السائل: متى يظهر قائمكم فيقول: «إذا تشبه الرجال بالنساء والنساء بالرجال، واكتفى الرجال بالرجال والنساء بالنساء وركب ذوات الفروج السروج و...، <sup>(٢)</sup> فهي لا تملل على أكثر من أن ظهور القائم لا يسبق تحقق هذه الأمور من دون دلالة على مباشرة ظهوره عند تحقق أول مصاديقها.

ومنها: الروايات المفصلة للوقائع من يوم وفاة الرسول ﷺ أو من يوم صدور الخبر، أو من يوم زوال دولة بني العباس وحتى من يوم ظهور من يدعو للمهدي اﷺ فهي لا تتضمن أكثر من سرد وقائع تحدث قبل قيام القائم قد لا تكون متاخمة ولا هي علامة، مثل ما يرويه النعماني بسنده عن أمير المؤمنين اﷺ: فإذا اختلف الرمحان بالشام لم تنجل إلا عن آية من آيات الله، قيل: وما هي يا أمير المؤمنين؟ قال: رجفة تكون بالشام يهلك فيها أكثر من مائة ألف يجعلها الله رحمة للمؤمنين وعذاباً على

- (۱) الغيبة: ٤٤١.
- (٢) مختصر إثبات الرجعة: ٢١٧ ح٠٢.

٩٢ مستمسيم المعد التنازلي في علائم ظهور المهدي الخ

الكافرين، فإذا كان ذلك فانظروا إلى أصحاب البراذين الشهب المحذوفة والرايات الصفر تقبل من المغرب...، (٢).

والرواية الأخرى: فإن دولة أهل بيت نبيكم في آخر الزمان ولها أمارات، فإذا رأيتم فالزموا الأرض وكفوا حتى تجيئ أماراتها، فإذا استثارت عليكم الروم والترك، وجهزت الجيوش ومات خليفتكم الذي يجمع الأموال، واستخلف بعده رجل صحيح، فيخلع بعد سنتين من بيعته، ويأتي هلاك ملكهم من حيث بدا، ويتخالف الترك والروم، وتكثر الحروب في الأرض، وينادي مناد على سور دمشق ويل....

ويدخل فيها الروايات الدالة على علامات خروج القائم ولكن فيها كلمة «أولها كذا ثم كذا» فهي علائم متسلسلة قد يفصل بينها قرون.

ومـنها: الروايات المتضمنة لعلامات بعض العلائم، مثل الروايات القائلة: اويخرج أهل الغرب إلى مصر فإذا دخلوا فتلك أمارة السفياني"<sup>".</sup>

ومنها: الروايات المتضمنة للفظ علامة وعلامات وأريد بها علامة قيام القائم إما بالتصريح أو بالقرينة، فهي تتكلم عن أحداث متاخمة لظهور القائم لا محالة؛ لعدم معقولية كون ما يحدث قبل ألف سنة علامة على ظهوره الظيلا ولا حتى مائة سنة، وإنما هو ما يتصل بزمانه ولا تكون بينها فاصلة أو تكون بينهما فاصلة قليلة لا تجوز الأيام والشهر أو الشهرين، وإذا تنزلنا فلا تبلغ السنة، لجيء التعبير بسنة ظهور القائم.

وقولنا يتصل بزمانه يعني استمرار ذلك الحدث حتى ظهوره وإن كان شروعه قد يسبق بأكثر من سنة، فإذا قلنا إن خروج السفياني من العلائم

- (۱) كتاب الغيبة: ۳۰۰.
- (٢) الغيبة للشيخ الطوسي: ٤٤١ ح٢٣٢ ، البحار ٥٢: ٢٠٧ ح ٤٥.
- (٣) الغيبة للشيخ الطوسي: ٤٦٣ ح٤٧٩، البحار ٥٢: ٢٠٧ ح ٤٠.

حصر علائم الظهور وتمييزها ..... ٩٣

فهو لأجل بقاء السفياني إلى ظهور القائم اللغة وإن كان خروجه قبل أكثر من سنة وما كان فصله بقليل كالصيحة في رمضان والآية في رجب ليعقبها ظهور القائم الظيرة في المحرم مثلاً.

ويضــاف إلى ذلك الأخبار التي تدل على متاخمة بعض الأمور لظهور القائم الظلا بالقرائن والشواهد وإن لم تتضمن لكلمة علامة.

والحصيلة :

فليس جميع المذكور في الأخبار هو من العلامات على ظهور المهدي الظلام خصوصاً إذا جاء التعبير بقولهم قبل قيام القائم كذا وكذا، بخلاف ما إذا قال خمس علامات أو عشر علامات، لأن العلامات أمور تحدث قبيل ظهور القائم تتصل بعضها ببعض، نظام كنظام الخرز تختم بظهوره الظلام فلا وجه لتطبيقها على حوادث سابقة أو حوادث مفردة غير متصلة بباقي العلائم كما اتفق لكثير عمن سبقني في هذا الميدان، فلما تقدم الزمن بان خطأ ما فسر به وما طبقه.

ويمكن حصر المذكور في عامة الأخبار في ثلاث طوائف.

الطائفة الأولى: هـي أمور وحوادث تحدث في الفترة ما بين صدور الخبر إلى زمان قيام القائم الثيلاة أو حتى الساعة.

الطائفة الثانية: الأمور التي تطرح كعلائم لظهور القائم بمعنى أنها تكـون قـبل قيامه ولو بفاصلة زمنية كبيرة تحصل بالتدريج تشد الناس بقضية المهدي الظلا على مر الزمان.

الطائفة الثالثة: هي علائم متاخمة لظهور الإمام المهدي الظير يتصل بعضها ببعض، نظام كنظام الخرز كما جاء التعبير عنها في الأخبار، بل تكون متزامنة في الغالب، يجيء التعبير عنها علاة بخمس علامات أو عشر علامات، وهي تنقسم إلى حتمية وغير حتمية. ونحسن نستعرض الطائفية الأخيرة، أعني العلامات المتاخمة المحصورة والمتكرر ذكـرها في الأخـبار، ثم نعطف الكلام على الطائفة الثانية إذا سنح الوقت وامكنتنا الفرصة وأما الطائفة الأولى فلا يهمنا البحث عنها في هذا الكتاب.

#### العلائم المتاخمة :

أول ما نستعرض منها تلك العلائم التي جاءت بعد قولهم خمس علامات وهي روايات متعددة يتفاوت المذكور فيها ويتبدل لتزيد في المجموع على خمس علائم.

الرواية الأولى: يرويها الكليني بسند معتبر عن عمر بن حنظلة قال: سمعت أبا عبد الله اللك يقول: فخس علامات قبل قيام القائم: الصيحة، والسفياني، والخسف، وقتل النفس الزكية، واليماني<sup>(()</sup>، ليس الترتيب المذكور فيها هو الترتيب الحقيقي لاختلاف الأخبار في التقديم والتأخير اختلافاً فاحشاً كما سيظهر.

الرواية الثانية: رواية الصدوق بسند معتبر عن أبي عبد الله الطخة قل: «قـبل قـيام القـائم خمس علامـات محتومات: اليماني، والسفياني، والصيحة، وقتل النفس الزكية، والخسف بالبيداءه<sup>(٢)</sup>.

الرواية الثالثة: يرويها النعماني بسنده عن عمر بن حنظلة عن أبي عبد الله الليكة: «للقائم خمس علامات: السفياني، واليماني، والصيحة من السماء، وقتل النفس الزكية، والخسف بالبيداء»<sup>(m</sup>.

- (1) الكافي ٨: ٣١٠ ح ٤٨٣، عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محسى، عن علي بن الحكم، عن أبي أيوب الحزاز، عن عمر بن حنظلة.
  - (۲) كمال الدين ۱: ۲۰۰ ح ۱.
    - (٣) كتاب الغيبة: ٢٥٢ ح ٩٠

حصر علائم الظهور وتمييزها ..... ٥٥

الرواية الرابعة: يرويها الشيخ الطوسي بسنده عن عمر بن حنظلة عن أبي عبد الله الظيلا قل. فخس قبل قيام القائم من العلامات: الصيحة، والسفياني، والخسف بالبيداء، وخروج اليماني، وقتل النفس الزكية»<sup>(۱)</sup>.

فهـذه الـروايات الأربــع تتفق في العلامات وإن اختلفت في الترتيب بينها مما يبدو أنها رواية واحدة مروية بطرق متعددة عن عمر بن حنظلة عن الصلاق الظيّر.

الرواية الخامسة: رواية النعماني بسنده عن أبي بصير عن أبي عبد الله اللغة قل: قلت له: جعلت فداك متى خروج القائم اللخة؟ فقل: د... يا أبا محمد إن قـدام هـذا الأمـر خمس علامات: أولاهن النداء في شهر رمضان، وخروج السفياني، وخروج الخراساني، وقتل النفس الزكية، وخسف بالبيداء" فقد اختلفت مع الروايات السابقة بذكر الخراساني مكان اليماني، وبهذا صارت العلائم ستة.

الـرواية السلاسـة: يرويها الطبري بسنده عن عمر بن حنظلة عن أبي عبد الله اللجلاة قـل: اقـبل القـائم خمـس علامـلت: السـفياني، والـيماني، والمرواني، وشعيب بن صالح، وكف تقول هذا هذا»<sup>(۳)</sup>.

وهذه الأخرى أضافت المرواني وشعيب بن صالح، والكف التي تشير إلى العلائم الستة فصارت تسعة.

الرواية السابعة: يرويها النعماني عن أبي عبد الله الطلا أنه قل: «علامة خروج المهـدي كسـوف الشمس في شهر رمضان في ثلاثة عشرة وأربع عشرة منهه<sup>(1)</sup>.

وبذلك تتم عشر علامات مصرّح في الأخبار بأنها علامة على خروج

- (۱) الغيبة: ٤٣٦ ح ٤٢٢.
- (٢) كتاب الغبية: ٢٨٩ ح ٦.
  - (٣) دلائل الإمامة: ٤٨٧ .
- (٤) كتاب الغيبة: ٢٧٢ ٤٧ .

٩٦ مستميم معادم منهور المهدي العد التنازلي في علائم ظهور المهدي 🕮

صاحب الأمر الكلا، ويبقى هناك علامات مصرح بكونها علامات تتردد بين أن تكون بلسان علامات الفرج أو علامات قدام القائم أو من العلامات المسلسلة التي هي حوادث متعاقبة قد يفصل بينها مئات السنين، كما أن هناك روايات تدل على قرب وقوع يعض الحوادث من ظهور القائم أو في عام الفتح واردة في خبر واحد أو خبرين من دون ذكر تفصيل سنعرض لها بعد إتمام العلائم المتاخمة، أي علامات الخروج التي هي نظام كنظام الخرز يتبع بعضه بعضاً أو يتزامن مع البعض.

وأما العلائم المتاخمة فسنعرض لها بالنحو التالي ليكون أول العلائم هـو أول عـدد في العـد التنازلي المشار إليه في عنوان الكتاب أعني عشرة، والعلامة الثانية بمثابة العدد الثاني في العد التنازلي أعني تسعة وهكذا. ٢ ـ شعيب بن صالح ٣ ـ اليماني ٤ ـ الرواني ٩ ـ السفياني ٢ ـ الخسف بالبيداء ٩ ـ قتل النفس الزكية ٩ ـ قتل النفس الزكية ١ ـ الكسوف في نصف رمضان ٩ ـ علائم أو دلت القرائن على قرب وقوعها من زمان الظهور.

## ملاحظة

لما طال الكلام والنقض والإبرام في العلائم وهناك من لا يرغب في التفصيل قدمنا خلاصة لكل مبحث يكتفي بهما من يكتفي ومن شاء التفصيل يقرأ أصل المبحث وكمل مما جاء فيه من الأخبار والجمع والنقض والأبرام.

العلامة الأولى **الخراساني** 

## خلاصة الكلام في الخراساني

جاء التركيز في الأخبار على منطقة الشرق التي تعني إيران وما حولها يـومَ صـدور الأخبار على أنها أرض البشارة والدعوة إلى الحق والمطالبة بحقوق المظلومين في نقاط العالم المختلفة.

كما تم التأكيد على أن أهل المشرق هم أول من يتحسس الظلم المبطَّن والمعلن، وأول من يفكر في حل البشرية السيء، وما يصيب العالم من الدمار والاستعباد والاستعمار بثيابه المتنوعة.

فتكون أول دعوة لهم هي الدعوة إلى الحق، وأول مطالبة عندهم هي المطالبة به، على أن الحق هو معنىً كلي له مصاديق لانهاية لها.

فتستمر هـذه المطالبة حـتى يتبلور السبيل لتحقيق ما يطالبون به، ويتبرهن لديهـم أن السبيل واحـد، والطـريق منحصـر، وأنـه ليس سوى المنقذ السماوي القـوي السـاعد، فتتحول هذه الدعوة من المفهوم الكلي إلى المصداق، وتكون دعوتهم هذه المرة إلى المهدي المنتظر الضيخ المخزون لإقامة العدل، والمذخور لأن يملأ الأرض قسطاً وعدلاً بعدما ما ملئت ظلماً وجوراً.

بيد أن هذه الدعوة تقوم بمهمة إعلامية في بادئ الأمر وتبقى بثوبها الإعلامي لملة مدينة وسنوات عدينة وتطول وتمتد من دون أن تجد أذناً صاغية ولا من يسمعها بين ضوضاء الظالمين المالكين لأجهزة الإعلام الطاغية على العالم، والتي تأخذ بمسامع أهله أين كانوا.

فـلا يجدون بُداً من تغيير الدعوة السلمية وتبديلها إلى تحركات عسكرية متمـيزة بـراياتها السـوداء الحزيـنة، فيضعون أسلحتهم على عواتقهم، ولهم قلوب ١٠٢ .....العد التنازلي في علائم ظهور المهدي الخلا

كزبـر الحديـد، عـلى أن انطلاقتهم الأولى ستبدأ من خراسان بقيلة رجل خراساني مـن بني هاشم في يده اليمنى خل، جاء التأكيد في الأخبار على نصرته وإتيانه ولو حبواً على الثلج.

فيخرج ذلك الخراساني من أقصى المشرق ويقوم بتجهيز الجيوش وتحريك العساكر، ويجعل على مقدمته رجلاً من بني تميم اسمه شعيب بن صالح منعوت بالشـجاعة والحنكة، فيسير بتلك الجيوش للسيطرة على جميع أرض إيران واسترجاعها من أنصار السفياني وفلول بني العباس.

ويكون أول مشروع له خارج إيران هو الانقضاض على حكومة العباسيين في بغداد وفي المرحلة الثانية مواجهة عساكر السفياني في الكوفة وحدوث المعارك الضارية التي تنتهي بإنكسار جيش السفياني واستخلاص الأسرى والمسجونين من أهل الكوفة من يده.

وهـناك رواية تفصّل المعارك التي يخوضها الخراساني مع جيش السفياني الـذي يدخل أرض إيران ويكون له معارك مع قوى محلية هنا وهناك، حتى يظهر الخراساني ويقبل بالرايات السود فيكون أول اشتباك لهم مع جنود السفياني في تخوم خراسان، ويسير الهاشمي الخراساني إلى طهران ويبعث بشعيب والجيش إلى اصطخر ليكون أول لقاء حاسم في حوالي مدينة يزد في العمق الإيراني، تقمع بين الجيشين ملحمة عظيمة تكثر فيها القتلى حتى يأتي جيوش الخراساني الملد من سجستان عليها رجل من بني علي، فينتصر الانتصارات ويتراجع السفياني ليكون ثماني المتقاء لهم توالي بعله يراجع بعدها السفياني إلى المدائن في الحدود العراقية ثم يتقاتلون في عقرقوف الواقعة في شمال العراق، وتقع في بابل مذبحة عظيمة، ويتراجع الجيش الأموي إلى أرض نصيبين داخل الأراضي السورية ليتحقق فيها آخر اشتراك.

ولكـن الأخبار الأخرى تدل على أن السفياني لا يدخل أرض إيران ولا

العلامة الأولى / الخراساني .....

يـتجاوز حـدود العـراق، ويكـون أول اشـتباك لهم في حوالي الكوفة تكون فيه الغلـبة السـاحقـة للرايات السود بحيث لا يسمحون لجيش السفياني بأن يخلي الأسرى والمسجونين من السلاة والعلويين، ويُقتل الكثير من جنود السفياني.

فيبعث السفياني الجيش إلى المدينة لقتل بني هاشم انتقاماً مما صنعه الهاشمي بجيشه والبلاء الذي أصابهم منه.

وهــناك أخبار عديدة تذكر تحركات الخراساني وجيوشه الواسعة التي تشــمل العراق والشام وحتى بيت المقدس في مجال التمهيد لحكومة الإمام المهدي عجل الله فرجه.

ولكن سنترك الخوض في التفاصيل ونحيل الكلام إلى التقاء الخارجين من المشرق بالإمام المهدي الليلا وما يتفق عنده من الأحداث.

فهناك رواية تتحدث عن خروج الحسني من نحو الديلم لم تصرّح بأن هذا الخارج هو ذلك الخراساني أو هو رجل يخرج بعد خروج الخراساني.

فه ذا الخارج من الديلم تصفه الرواية بأنه جميل جداً، وجهه كدارة الـبدر يـريع الناس جمالاً، فيصيح بصوت فصيح ياآل احمد أجيبوا الملهوف والمنادي من حول الضريح، فتجيبه كنوز الله بالطالقان، كنوزاً وأي كنوز ليست من فضة ولا مـن ذهـب، بل رجال كزبر الحديد على الآليات العسكرية وفي أيديهم الأسلحة يتعاوون شوقاً للحرب كما تتعاوى الذئاب، أميرهم رجل من بني تميم، وهو شعيب بن صالح الذي تقدم ذكره، فيسير الحسني بتلك الرايات حتى يرد الكوفة ويجعلها معقلاً.

فبيـنا هو في الكوفة وقد استتب له الأمر يأتيه الخبر بأن جيشاً صغيراً قد نزل قريباً منهم، فيقولون: يا ابن رسول الله من هذا الذي نزل بسلحتنا؟

فيقول: اخرجوا بنا إليه حتى ننظر من هو وما يريد، وهو يعلم أنه الإمام المهـدي اللي وأصبحابه، وأنـه لـيعرفه إما لاتصاله المسبق به أو لسبب ٢٠٤ ..... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي 🖼

آخر، ولكن يـريد أن يعـرّفه لأصـحابه، فيقبل الحسني حتى ينزل بالقرب من الإمـام المهـدي الكلا، ثـم يقول لأصحابه: اسألوا عن هذا الرجل من هو وملذا يـريد، فـيخرج بعـض أصـحاب الحسني إلى عسكر المهدي الكلا ويقول: يا أيها العسكر الجميل من أنتم حياكم الله، ومن صاحبكم هذا؟ وما تريدون؟

فـيقول أصـحاب المهدي الظلاة: هذا ولي الله مهدي آل محمد، ونحن أنصاره، فيتعجب أصحاب الحسني ويصيبهم الدهشة، فيقولون للحسني: ياسيدنا ما تسمع مايقول هؤلاء في صاحبهم.

فيقول الحسني: خلوا بيني وبين القوم، فيخرج الحسني من عسكره ويخرج المهدي الخلير ويقفان بين العسكرين، فيقول له الحسني: إن كنت مهدي آل محمد فأين هراوة جدك رسول الله ﷺ وخاتمه وبرده ودرعه، فيحضر المهدي السفط الذي فيه تلك الأشياء.

فيقول الحسني: أنا أسالك أن تغرس هراوة جلك رسول الله ﷺ في هذا الحجر وتسأل الله أن ينبتها فيها، وهو لايريد بذلك إلا أن يُري أصحابه فضل المهلي الكلا حتى يطيعوه ويبايعوه، فيأخذ المهلي الكلا الهراوة بيله ويغرسها في الحجر فتنبت فيه وتعلو وتورق، فيقول الحسني: الله أكبر، مديلك يا ابن رسول الله حتى أبايعك، فيمد يله فيبايعه، ويبايعه سائر عسكر الحسني.

هـذه خلاصة الكلام في العلامة الأولى من علائم ظهور الإمام المهدي الطلام، اختصـرناها، لمن لا يرغب في التفصيل، ولا يحب الخوض في النقض والابرام والنقاش الطويل.

عـلى أن هـذا هـو المستفاد من مجموع الأخبار ضعيفة ومعتبرة، والثابت مـن خصـوص الأخبار المعتبرة منها هو أصل خروج الخراساني وإقبال الرايات السود إلى الكوفة.

# العلامة الأولى:

الخراساني

الحديث عن الخراساني بحاجة إلى شيء من الصبر والتأمل والمتابعة ثم فرز البحوث المتشابكة بطي المراحل المتعددة؛ وذلك لأن الكلام الوارد في الخراساني مصاحب لعدة كلمات واصطلاحات يحكي كل واحد منها عن أحـداث لهـا دور في مـا نرمي إليه ونقصله من وراء البحث في علائم الظهور بصورة عامة، وفي الخراساني بصورة خاصة.

فمن تلك الكلمات والاصطلاحات أهل المشرق والشرق وما يحدث فيه من الانطلاقات الهامة التي تختم بحدوث تغييرات عملاقة تشمل منطقة الشرق الأوسط، بل المناطق الإسلامية جمعاء، كالتي حدثت عند خروج أبي مسلم الخراساني على الحكم الأموي وأدًى إلى الإطلحة به ومجيء العباسيين الذين حكموا البلاد الإسلامية لعدة قرون.

واليوم نتحدث عن انطلاقة أخرى من جهة الشرق تمهّد في المرحلة الأولى لتغيير أعمق ومتفاوت مع تلك الانطلاقة السابقة، ولعل تفاوتها هو التفاوت بين الباطل والحق المتمثل في منقذ البشرية ذاك الذي يملا الأرض قسطاً وعدلاً بعدما ملئت ظلماً وجوراً، تبدأ بالتمهيد له والتوطئة الإعلامية ويعقبها التحركات العسكرية التي تشمل العراق والشام وحتى بيت المقدس، ومن ثم المشاركة الأكبر في تأسيس دولة المهدي المنتظر المخلا التي هي الأخرى تشمل منطقة الشرق الأوسط بالمرحلة الأولى، ثم تتسع لتشمل العالم أجمع. ١٠٦ ..... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي 🕮

والاصطلاح الآخر هو الرايات السود التي هي علامة تتميز بها حركة الخراساني وأهل الشرق وصفتها المشخصة لها، فهو اصطلاح آخر كان له الدور في الحركة الأولى وله دور في الحركة الثانية، للخبر الذي يرويه جميع الفرق الإسلامية: فتخرج راية سوداء لبني العباس، ثم تخرج من خراسان أخرى سوداء و...، يأتي الكلام عنها.

والمصطلح الثالث هو خراسان الوارد في الأخبار التي تركّز وتؤكد على الحركة الخراسانية من بين تحركات أهل المشرق وجميع حوادث الشرق الكبير الـذي لا ينحصـر بخراسـان مهمـا عظمت وشملت للكثير من أرض المشرق بحسب المصطلح عليه في ذلك الزمان.

والمصطلح الـرابع هو الهاشمي الخارج من المشرق الذي يقاتل السفياني ويلتقي بالمهدي الظيلا.

والمصطلح الخامس هو الحسني المنعوت بالجمال والقوة يخرج من نحو الديـلم يقاتل السفياني ويسلمها للمهدي المنتظراً على بعد مناظرة ودلائل يطلبها منه.

والمصطلح السادس هو الحسيني الخارج من ناحية المشرق.

والأخير هو شعيب بن صلح الذي يكون خروجه إحدى علائم الظهور المستقلة، لما لخروجه من الأهمية البالغة بحيث تتمحور عليه تحركات المهدي الظام ومن سبقه من الخارجين من المشرق.

ونحن نحاول إفراز البحث عن كل واحد من تلك المصطلحات مع بيان المشتركات التي تؤدي إلى التطابق، أو الفوارق التي تؤدي إلى الاختلاف وعدم التطابق.

والأهم من ذلك التمييز بين ما يرتبط بحركة العباسيين وبين ما يرتبط بحمركة الهاشميين الطالبيين الخارجين في الشرق قبل قيام الإمام المهدي الظير

وبـين حركـتهم بقيادة شعيب بن صلح المتاخمة لظهور الإمام المهدي الظير والتي تنـتهي بتسـليمه القـدرة والنزول على حكمه، مما يدخل في عملنا الشاق عند الجمع بين شتات الأخبار الواردة في حركة الخراساني.

## أهل المشرق والرايات السود:

تكرر ذكر أهل المشرق في الأخبار التي تعكس تجركاتهم وحضورهم الفاعل في السلحة السياسية قبل ظهور الإمام المهدي الثير، وإن كان التحقيق عدم إرادة طائفة معينة أو بلاد خاصة فهي في الغالب تعني أهل خراسان وإيران عامة، وقد تعني أهل العراق أو من في العراق من القوات المجتمعة فيه، وحتى قد تعني أهل مشرق الأرض.

فمـن الـروايات الـتي يراد بها أهل خراسان أو إيران الحالية المروي عن رسول الله ﷺ أنه قال في حديث: فتجيء رايات سود من قبل المشرق كأن قلوبهم زبر الحديد، فمن سمع بهم فليأتهم ولو حبواً على الثلج،<sup>(۱)</sup>.

ورواه ابـن ملجـة بـنحو آخر عن رسول الله ﷺ قل: «يقتل عند كنزكم ثلاثـة كلهم ابن خليفة ثم لا يصير إلى واحد منهم، ثم تطلع الرايات السود من قبل المشرق فيقتلونكم قتلاً لم يقتله قوم،".

ومعلوم أن الرايات السود هي رايات الخراسانيين كما سيأتي.

ويؤكد إرادة أهل خراسان رواية حذيفة عن رسول الله تَظْنَيْنُ أنه قال بعد ذكر دخول السفياني الكوفة: «فعند ذلك تخرج راية من المشرق يقودها رجل من بني تميم يقال له شعيب بن صلح فيستنقذ ما في أيديهم من سبي الكوفة ويقتلهم»<sup>(1)</sup>.

- (۱) بيان الشافعي: ۸۹ .
- (۲) سنن ابن ماجة ۲: ۱۳۱۷ ح ٤٠٨٤.
  - (٣) جامع البيان للطبري ١٠: ١٧.

١٠٨ ..... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي 🖼

وشعيب هو قائد جيش الخراساني على ما سيأتي تفصيله، دلت هذه الرواية على اشتباكه مع جيش السفياني في العراق واستنقاذ سبي أهل الكوفة من يده، ومنه يعلم أن المراد من أهل المشرق في رواية ابن حماد عن ابن مسعود قال في الحديث: "السفياني بالعراق يقاتل أهل المشرق" (هم الخراسانيون.

ولكن هناك رواية أخرى لا يعلم منها ذلك يرويها ابن حماد عن كعب قال فيها: «ثم يخرج عند ذلك السفياني فيقتلهم .. أهل المغرب . حتى يدخلهم مصر، ثم يرجع فيقاتل أهل المشرق حتى يردّهم إلى العراق»<sup>(۲)</sup>، لا يعلم المراد فيها من أهل المشرق هل هم الخراسانيون أو أهل العراق. وماذا يفعل الخراسانيون أو أهل العراق في الشام ستأتي الإشارة إلى ذلك في معرض الحديث عن الخراساني والسفياني.

وكذا الرواية التي يرويها ابن حماد أيضاً عن كعب قال فيها: «ويخرج بفلسطين رجل يظهر على من ناواه على يديه هلاك أهل المشرق يملك حمل امرأة، يخرج له ثلاث جيوش»<sup>(7)</sup>.

وسيأتي أن الذي يملك حمل امرأة - أي تسعة أشهر - هو السفياني، وكيف يكون المراد بأهل المشرق الذين يقتلهم السفياني هم الخراسانيون؛ لأن الروايات الأخرى تذل على أن أهل المشرق هم الذين يقتلون جيش السفياني إلا أن تكون معارك مختلفة أو يكون المراد خصوص أهل المشرق المتواجدين في الشام بقرينة ما رواه ابن حمد عن علي بن أبي طالب المحلاة قل فيه: البعث السفياني على جيش العراق رجلاً من بني حارثة له غديرتان يقال

- (۱) كتاب الفتن: ۰۰۹
- (٢) كتاب الفتن: ٩١، وروى ابن حماد مثله عن محمد بن الحنفية في ص ٧١.
  - (٣) كتاب الفتن: ٧٧.

له نحر بن عباد رجلاً جسيماً على مقدمته رجل من قومه قصير أصلع عريض المنكبين فيقاتله من بالشام من أهل المشرق وفي موضع يقال له الثنية وأهل محص في حرب المشرق وأنصارهم وبها يومئذ جند عظيم تقاتلهم فيما يلي دمشق كل ذلك يهزمهم، ثم ينحاز من دمشق وحمص مع السفياني ويلتقون وأهل المشرق في موضع يقال له المدين مما يلي شرق حمص فيقتل بها نيف وسبعون ألفاً ثلاثة أرباعهم من أهل المشرق، ثم تكون الدبرة عليهم، ويسير الجيش الذي بعث إلى المشرق حتى ينزلوا الكوفة....ه <sup>(1)</sup>.

ومهما يكن من ذلك فإن صح هذا الحديث فمن العسير فهم المراد مـن أهل المشرق وهل هم أهل خراسان أو من عداهم، أو هي حروب في أزمنة متفاوتة تكون الغلبة فيها لأهل المشرق مرة وللسفياني أُخرى.

أردنا بذلك إعطاء فكرة كلية عن أهل المشرق المتكرّر ذكرهم في الأخمبار وبيان أن المراد منهم في الغالب هم أهل خراسان، نحتمه برواية يرويها ابن حماد عن كعب قال: «إذا ملك رجل الشام وآخر مصر، فاقتتل الشامي والمصري وسبا أهل الشام قبائل من مصر وأقبل رجل من المشرق برايات سود صغار قِبل صاحب الشام فهو الذي يؤدي الطاعة إلى المهدي،".

على أن نذكّر أخيراً على أن جميع الروايات الذاكرة لأهل الشرق مما لا نتحقق صحة أسنادها ولم يثبت عندنا شيء منها.

وأفضلها سنداً ما رواه النعماني بسنده عن أبي خالد الكابلي عن أبـي جعفر الثيرة أنه قال: «كأني بقوم قد خرجوا بالمشرق يطلبون الحق فلا يعطونـه، ثـم يطلـبونه فـلا يعطونه، فإذا رأوا ذلك وضعوا سيوفهم على

- (۱) كتاب الفتن: ۸۱.
- (٢) كتاب الفتن: ٨٥.

١١٠ .....المعد التنازلي في علائم ظهور المهدي 🕮

عواتقهم، فيعطون ما سألوه فلا يقبلونه حتى يقوموا، ولا يدفعونها إلا إلى صاحبكم، قـتلاهم شـهداء، أما إنـي لـو أدركت ذلك لاستبقيت نفسي لصاحب هذا الأمر"<sup>(۱)</sup>.

وفي طريقها الحسين بن موسى وهو ممن لم يثبت توثيقه ولا ورد فيه مدح في الجملة وإن روى عنه الثقات، فهي لا تثبت حكماً شرعياً.

والمهم أنها تحدثت عن قوم يخرجون بالمشرق يكون خروجهم بشكل مطالبة حق، بمعنى أنها ليست حركة عسكرية ولا مسلحة، بل هي حركة سلمية للمطالبة ببعض الحقوق المصادرة والمسحوقة، تتكرر وتطول، حتى تتخذ موقفاً معادياً، فيتحملون السلاح ويستعدون لخوض الحرب والاشتباكات العسكرية، فيعطون تلك الحقوق أو يوعدون بالإصلاحات فلا يقبلونه حتى يحصل القيام العارم بالأسلحة وغيرها ليمتد هذا القيام وهذه الحركة إلى ظهور القائم الشكا، لا يرضيهم شيء سوى تسليمها إلى القائم المنتظر عجل الله تعالى فرجه.

وأهم ما في هذا الحديث هو الحكم بأن قتلاهم شهداء، تعبيراً عن صحة تلك الحركة وصحة نوايا المقتولين فيها، ولكنه مفضول، والأفضل منه استبقاء الـنفس لصلحب الأمر كناية عن قرب عهده عندها، وإمكان درك زمانـه وأيامـه، كمـا أنهـا تعني عدم وجوب مواكبة ذلك التحرك، خصوصاً في مظان القتل.

ومعلوم أن حركة الخراساني الحسني القلامة ستكون امتداداً لهذه الحركة، لأنه هـو الـذي يدفعهـا إلى المهـدي الليمة ويسـلمها إليه من بين الخارجين من المشرق.

(١) كتاب الغيبة: ٢٧٣.

### الحركة الخراسانية بصورة عامة: -

أصل الحركة الخراسانية وتحرك أهل خراسان مذكور في الأخبار المتعددة على أنها حركة ثانية ترتبط بظهور القائم المهدي الظلام الذي يملأ الأرض قسطاً وعدلاً بعد حركتهم الأولى التي انتهت بتأسيس دولة بني العباس الظلمة الذين ملأوا البلاد ظلماً وجوراً، وإن كانت هي نهاية لحكومة الأمويين الجبابرة، فهذه الحركة الخراسانية الأخرى ستجابه الحركة الأموية الشامية بقياة السفياني تنزع منه الملك لتسلمه إلى أهله من آل بيت الرسول المصطفى ﷺ

يــل عـلى أصـل خروجهم الثاني الرواية المعروفة التي يرويها محمد بن الحنفية قل: فتخرج راية سوداء لبني العباس، ثم تخرج من خراسان أخرى سوداء قلانسـهم سود وثيابهم بيض على مقدمتهم رجل يقال له شعيب بن صالح أو صـالح بـن شعيب من تميم يهزمون أصحاب السفياني حتى ينزل ببيت المقدس ويوطئ للمهدي سلطانها<sup>(۱)</sup>.

فأول ما يهمنا في هذا المقام هو أصل الخروج والتغلّب على خراسان نفسها وإقامة دولة تحمل الفكرة المهدوية وتكنّ العداء للحركة الأموية، وتتجهّز شيئاً فشيئاً لخوض غمار الحروب الضارية.

يــدل عـلى احـتمالهم لـتلك الفكرة والقيام بالدعوة لها الرواية التي يرويها ابن حماد عن أرطأة قال: «ويظهر بخراسان قوم يدعون إلى المهدي»<sup>٣٢</sup>.

ويـــــل عـلى تجهــيزهم الجـيوش وتحركهم العسكري على أنه علامة عـلى ظهور المهدي المنتظر الظلام ما جاء في الخطبة التي خطبها أمير المؤمنين الظلام المسماة بالتطنجية قال فيها: «إذا صاح الناقوس وكبس الكابوس ـــ إلى أن قــال ــ وتحركت عساكر خراسان، ونبع شعيب بن صالح التميمي من بطن

- کتاب الفتن لابن حماد: ۱۸۸.
  - (۲) كتاب الفتن: ۸٤.

١١٢ .....المعدي المعد التنازلي في علائم ظهور المهدي 🚓

الطالقان و... فتوقعوا ظهور مكلم موسى من الشجرة على الطور... <sup>(\*)</sup> مما يدل على أن جيش خراسان جيش عظيم بل هو جيوش وعساكر جرارة <sup>ب</sup> وإن كانت في بدايتها حركة ضعيفة لا ينظر إليها ولكنها ستحقق انتصارات حاصة وتتعاظم شيئاً فشيئاً كما دل على ذلك الخبر الذي يرويه ابن حماد عن ربيعة بن سيف تبيع قال: فتخرج الرايات السود من خراسان معهم قوم ضعفاء يجتمعون يؤيدهم الله بنصره <sup>(\*)</sup>.

حتى أن رواية ابن الحنفية دلت على أنهم يهزمون جيش السفياني المعروف بالقسوة والشلة، بل إن بعض الأخبار تدل على زحفهم المتواصل وعدم توقفهم حتى يبلغوا تخوم الشام، ففي رواية يرويها ابن حماد عن عمرو ابن مرة الجملي صاحب رسول الله تظلم يقول: لتخرجن من خراسان راية سوداء حتى تربط خيولها بهذا الزيتون الذي بين بيت لهيا وحرسته".

- (۱) مشارق البرسي: ۱۳۱۰
  - (٢) كتاب الفتن: ١٨٩.
  - (٣) كتاب الفتن: ١٩٠.

| 117 |  | ساني | / الخرا. | الأولى / | العلامة |
|-----|--|------|----------|----------|---------|
|-----|--|------|----------|----------|---------|

### أسماء الخراساني

هــناك أربعـة أسماء مذكورة في الأخبار وهي تحمل معنى رجل من آل البيـت المحيمي يخـرج من المشرق أو خراسان أو الطالقان أو قم أو قزوين أو الديلم بما يعني إيران الحالية وأطرافها، وهي: الخراساني والهاشمي والحسني والحسيني، وقـد يقارن هذه الأسماء عبارة الرايات السود التي تحث الأخبار على إتـيانها ولـو حـبواً على الثلج إذا ظهرت، وأن فيها المهدي الخيلا أو فيهم من أصحاب المهدي الخيلا، كما يذكر البعض منها صحبة قائد عظيم اسمه شعيب بن صالح.

والمهــم أولاً معرفة أن هذه الأسماء هل هي أسماء متعددة لرجل واحد وشخصية فاردة، أو هي أسماء لأشخاص مختلفين متزامنين أو غير متزامنين، وما هي ماهية هذه الحركة وحقيقتها.

ونحن ندرس صفات وحركات كل اسم ثم نجمع بينها:

#### الخراساني:

همو الخارج من منطقة خراسان التي هي بلاد واسعة أول حدودها مما يلي العراق وآخر حدودها مما يلي الهند، ومن أمهات بلادها نيسابور وهراة ومرو وبلخ وطالقان وسرخس وما تخلل ذلك من الملن التي دون نهر جيحون وتشمل خوارزم وآمل وبخارى وسمرقند فجميع ذلك وما والاه كان مضموماً إلى خراسان في زمان صدور الأخبار فهي تعني أكثر دولة إيران وأفغانستان وبعض بلاد القفقاز.

ومن ذلك يعلم إذا نسب الشخص في الأخبار إلى خراسان في رواية، وفي أخرى إلى الطالقان أو مرو أو سمرقند لا يكون هناك تنافي.

ومهما يكن من ذلك فقد دلت الأخبار على ظهور هذه الشخصية

الـرواية ضـعيفة السند بعلي بن أبي حمزة، ومضطربة المتن لأنه ذكر أولى العلامـات ولم يذكـر الثانية والثالثة، أي لم يقل ثانيهن، ولكن بينا كفاية الرواية المارة المعتبرة سنداً في الدلالة على ذلك.

وهــناك قرائن وشواهد أُخرى يمكن استفادتها من الأخبار تدل على أن خـروج الخراساني من علامات ظهور المهدي كالرواية التي تعدّ شعيب بن صالح قائد قوات الخراساني من العلامات كما سيأتي.

# صفات الخراساني:

الأخبار الواردة في صفات الخراساني وخصائصه قليلة جداً، نعم روى ابسن حمله بسنده عن أبي جعفر الللہ قل: فيخرج شاب من بني هاشم بكفه اليمنى -خمال مسن خراسان برايات سود، بين يديه شعيب بن صالح يقاتل أصحاب السفياني فيهزمهم"<sup>(۱)</sup>.

فأول صفة مهمة للخراساني دل عليها هذا الخبر هو انتسابه إلى بني هاشم الأمر الذي سيأتي له مؤيدات بل أدلة.

وثاني صفاته المهمة خروجه برايات سود مهما كان المراد منها فهو مذكور في الأخـبار الكـثيرة كعلامة مشخّصة لرايات الخراسانيين الأولى والثانية المامور بإتيانها ولو حبواً على الثلج أو أن فيها الخليفة المهدي الظلام .

وثالث صفاته المهمة خروج شعيب بن صلح معه أو يكون قائداً لقواته، فهي أهم العلامات الثلاث التي ينفع جميعها في بيان اتحاد العناوين التالية أعني الهاشمي والحسني وغيرهما.

شم إن هذه الرواية ذكرت الخال التي بيله كعلامة مشخّصة له تميزه عن غيره من الخارجين من خراسان، غير أن هذه العلامة ليست بتلك الأهمية

(١) كتاب الفتن: ٨٤.

الـرواية ضـعيفة السند بعلي بن أبي حمزة، ومضطربة المتن لأنه ذكر أولى العلامـات ولم يذكـر الثانية والثالثة، أي لم يقل ثانيهن، ولكن بينا كفاية الرواية المارة المعتبرة سنداً في الدلالة على ذلك.

وهــناك قرائن وشواهد أُخرى يمكن استفادتها من الأخبار تدل على أن خـروج الخراساني من علامات ظهور المهدي كالرواية التي تعدّ شعيب بن صالح قائد قوات الخراساني من العلامات كما سيأتي.

# صفات الخراساني:

الأخبار الواردة في صفات الخراساني وخصائصه قليلة جداً، نعم روى ابسن حمله بسنده عن أبي جعفر الللہ قل: فيخرج شاب من بني هاشم بكفه اليمنى -خمال مسن خراسان برايات سود، بين يديه شعيب بن صالح يقاتل أصحاب السفياني فيهزمهم"<sup>(۱)</sup>.

فأول صفة مهمة للخراساني دل عليها هذا الخبر هو انتسابه إلى بني هاشم الأمر الذي سيأتي له مؤيدات بل أدلة.

وثاني صفاته المهمة خروجه برايات سود مهما كان المراد منها فهو مذكور في الأخـبار الكـثيرة كعلامة مشخّصة لرايات الخراسانيين الأولى والثانية المامور بإتيانها ولو حبواً على الثلج أو أن فيها الخليفة المهدي الظلام .

وثالث صفاته المهمة خروج شعيب بن صلح معه أو يكون قائداً لقواته، فهي أهم العلامات الثلاث التي ينفع جميعها في بيان اتحاد العناوين التالية أعني الهاشمي والحسني وغيرهما.

شم إن هذه الرواية ذكرت الخال التي بيله كعلامة مشخّصة له تميزه عن غيره من الخارجين من خراسان، غير أن هذه العلامة ليست بتلك الأهمية

(١) كتاب الفتن: ٨٤.

١١٦ .....المدي المجار المعد التنازلي في علائم ظهور المهدي المجا

لتواجدها في الكثيرين.

وفي رواية أخرى يرويها ابس حملا عن أمير المؤمنين الملكمة قل: "يلتقي السفياني والرايات السود، فيهم شاب من بني هاشم في كفه اليسرى خل، وعلى مقدمته رجل من بني تميم يدعى شعيب بن صالح فيهزم أصحابه"، فهمذه تملل على أن همناك خالاً في كفه اليسرى بعدما دلت الرواية الأولى أن همناك خالاً في يده اليمنى، ولعل له خالان إحداهما في كفه اليمنى والأخرى في اليسرى ولا يكون بين الروايتين تعارض، وإن استشعرنا ذلك بل فهمناه بعض الشيء.

وقد يرتفع هذا التنافي بجلاحظة رواية ابن حماد الثالثة يرويها بسنده عن أمير المؤمنين الظلام أنه قل: متخرج رايات سود تقاتل السفياني فيهم شاب من بني هاشم في كتفه اليسرى خل، وعلى مقدمته رجل من بني تميم، يدعى شعيب بن صالح فيهزم أصحابه<sup>(17)</sup>، مع الالتفات إلى أن كلمة كفه وكلمة كتفه متقاربة في الكتابة يحتمل معها التصحيف فلو كانت بدل كلمة كفّه في الرواية السابقة كلمة كتفه كان أبعد من التعارض والتنافي، ويكون له شامتان واحدة في كف اليمنى والأخرى في كتفه اليسرى، كما يكن أن تكون الروايات على حالها ويكون له ثلاث شامات واحدة في كفه اليمنى والأخرى في كفه اليسرى والثالثة في كتفه اليسرى، فهو كثير الشامات على ما يبدو.

والأهم من جميع ذلك الذي تشترك فيه الروايات الثلاثة المارة كعلامة مميزة له ممن سواه وهو قتاله السفياني، ولكن قد تفقد هذه العلامة بعض الأهمية في مجمال إثبات اتحاد العناوين الأربعة وعدمها بعد الإلمام بقتال السفياني لكثيرين.

- (۱) كتاب الفتن: ۸۸.
- (٢) كتاب الفتن: ٨٥.

## حركة الخراساني:

الخراساني كما هو معلوم من اسمه من أهل خراسان وبالطبع سيكون خروجه منها، بل من أقاصيها على ما جاء في بعض الأخبار.

فقد روى ابن حماد أن السفياني يبعث خيله وجنوده فيبلغ عامة المشرق من أرض خراسان وأرض فارس فيثور بهم أهل المشرق فيقاتلونهم ويكون بينهم وقعات في غير موضع فإذا طال عليهم قتالهم إياه بايعوا رجلاً من بني هاشم، وهم يومئذٍ في آخر الشرق، فيخرج بأهل خراسان على مقدمته رجل من بني تميم....ه <sup>(۱)</sup>.

فه ي وإن تضمنت لمواضيع عديدة منها بلوغ جند السفياني عامة المشرق أو يبلغ خبره دون جيشه على الأظهر، ويكون بينه وبين أهل المشرق وقعات وحروب ولكن الذي يهمنا هنا هو وقوع بيعة الخراساني في آخر الشرق وإن كان تحديده غير ميسور بعد ما عرفنا أن خراسان كانت تشمل مما يلي الهند من افغانستان وما والاها من الدول، ولكن الأظهر إرادة خراسان المعروفة بهذا الاسم اليوم وبعد اليوم لأن هذه الأخبار إنما تنفع من تاخم زمانه زمان القائم الملكة مع أنها القدر المتيقن؛ لأنها المنطقة التي يطلق عليها اسم خراسان في زمان النبي تتبية وزماننا، وإن كانت في زمان النبي تتبية تشمل غيرها من البلاد، خصوصاً مع الالتفات إلى أن الشرق كان يطلق على نجد، وإذا بالغ القائل أراد العراق، فيكون الأقصى هو أرض خراسان الحالية، مع أننا لا نمان من إرادة مثل أفغانستان هو أرض خراسان الحالية، مع أننا لا نمان من إرادة مثل أفغانستان

فلـو صـحت هذه الرواية لدلت على خروج الخراساني من خراسان وخصوص الشرق منها وإنما تكون البيعة هناك.

(١) كتاب الفتن: ٨٨.

١١٨ ..... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي الغلام

على أنها بيعة اضطرارية بعد حصول المضايقة والملاحقة من جيوش السفياني، فتكون مبايعة الهاشمي من أجل توحيد الصفوف وقتال السفياني ودفع شرّه، أو لأجل التخوف منه فقط من دون أن يصل إليهم أو يوصل إليهم أقل أذى، أو يكون تحركهم مجرد فزعة لأهل العراق الذين يفعل بهم السفياني الأفاعيل، فتزحف عساكر خراسان باتجاه العراق ويكون محل الالتقاء الحاسم هو اصطخر.

وهـناك معارك أُخرى قبل معركة اصطخر كما جاء في بعض الأخبار التي منها ما رواه ابن حماد بسنده عن أبي جعفر الظلام قال: "يبث السفياني جنوده في الآفاق بعد دخوله الكوفة وبغداد فيبلغه فزعة من وراء النهر من أهل خراسان فيقتل أهل المشرق عليهم قتلاً ويذهب جهم، فإذا بلغه ذلك بعـث جيشاً عظيماً إلى اصطخر عليهم رجل من بني أمية فتكون لهم وقعة بقومش، ووقعة بـدولات الـري، ووقعة بـتخوم زرع، فعند ذلك يأمر السفياني بقتل أهل الكوفة وأهل المدينة، وعند ذلك تقبل الرايات السود على جميع الـناس شاب من بني هاشم بكفه اليمنى خال يسهّل الله أمره وطريقه، ثم تكون له وقعة بتخوم خراسان ويسير الهاشمي في طريق الري فيسرح رجلاً من بني تميم من الموالي يقال له شعيب بن صالح إلى اصطخر إلى الأموي، فيلتقي هو والمهدي والهاشمي ببيضاء اصطخر، فتكون ملحمة عظيمة...ه

وهذه الرواية وإن كانت مضطربة المتن، غير أنها تفرّدت بتفصيل دخول السفياني أرض إيران ووقوع معارك في مركزها وحتى أقاصيها مع قوات محلية ثم تكون المعركة الحاسمة في اصطخر مع الخراساني وجيشه بقيادة شعيب بن صالح.

| ۱۱۹ |  | الخراساني | العلامة الأولى/ |
|-----|--|-----------|-----------------|
|-----|--|-----------|-----------------|

والمقصود من اضطرابها هو ذكرها دخول السفياني الكوفة وبغداد الموصوف كما سيأتي بالقسوة والشدة من يوم دخوله، بينما المستفاد من هذا الخبر أنَّ الأمر يقتل أهل الكوفة بعد بنه الجنود ودخوله أرض إيران وحصول المعارك بقومس ودولات الري وتخوم زرع، وقومس هي منطقة دامغان، ودولات الري هي قرية من قراه، فهذا هو العمق الإيراني، بينما المستفاد من سائر الأخبار عدم تجاوزه حدود العراق وحتى عدم وصوله البصرة.

وكذا ما جاء في أولها فيبلغه فزعة من وراء النهر من أهل خراسان فيقـتل أهـل المشـرق علـيهم قتلاً ويذهب جهم، فإن الفزعة تعني الإغاثة والـنجدة أو الالـتجاء مـن وراء الـنهر الذي دلت هذه الرواية على إرادة خراسان منه، فتكون الفزعة لأهل العراق من أهل خراسان.

ولكـن يبقى تعيين المقتول من أهل المشرق هل هم أهل خراسان أو أهـل العراق الذين هم شرق الشام فالأقوى إرادة أهل خراسان لأنه يذكر بعدهـا الأمـر بقتل أهل بغداد والكوفة، على أن كلمة جهم تعني الغلطة والشدّة.

والأولى إرادة الفـزعة مـن أهل خراسان أو أهل المشرق المتواجدين في الشام أيـام ظهـور السـفياني لأي سبب كان، فيقاتلهم ويقتل منهم الكثير ثم يدخل العراق ويأمر بقتل أهل بغداد والكوفة.

والمحصل أن الجمع بين أول هذه الرواية وآخرها مما يحتاج إلى مؤونة زائدة وقرائن خارجية وإلا فهسي تبدو مضطربة متهافتة ولا تستحق كل ذلك الكلام لضعف سندها ومخالفة باقي الأخبار لها، وإن اتفقت مع غيرها في بعض الأمور كمعركة اصطخر الحاسمة غير أنها اختلفت معها مرة أخرى بذكر المعارك بعد معركة اصطخر حيث جاء فيها بعد ذكر معركة اصطخر: «ثم تكون وقعة بالمدائن بعد وقعتي الري، وفي عاقرقوفا وقعة . ١٢ ..... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي الله التنازلي في علائم ظهور المهدي المج

صـيـلمية يخـبر عـنها كل ناج، ثم يكون ذبح عظيم ببابل، ووقعة في أرض نصيبين، ثم يخرج على الأخوص قوم من سوادهم، وهم العصب، عامتهم من الكوفة والبصرة حتى يستنقذوا ما في يديه من سبي كوفانه<sup>(۱)</sup>.

مما يلل على عدم حسم الموقف في اصطخر، ويكون أوّل انكسار لجيش السفياني، يليه تراجع وانكسارات متوالية كانكساره في المدائن التي هي داخل العراق وعاقرقوفا التي في شمال العراق وفي بابل ذبح عظيم وأخيرها في أرض نصيبين التي هي من أرض الشام، وإنما تبدأ الانكسارات بعد حضور الإمام المهمدي الحظ في اصطخر الذي هو أول لقاء له بجيش الخراساني وأول معاركه مع السفياني حسب ما جاء في الرواية.

ولـو صحت هذه الرواية لدلت على تشكيل السفياني لامبراطورية عظيمة تشمل الشام برمته والعراق وإيران والحجاز.

فلابد من مطالعة باقي الأخبار ومعرفة مدى صحة هذا الخبر.

روى الطبري عن حذيفة عن رسول الله ﷺ أنه قال في كلام طويل مفصل: «إذا خرج السفياني في ستين وثلاثمائة راكب حتى يأتي دمشق، فلا يأتي عليه شهر حتى يبايعه من كلب ثلاثون ألفاً، فيبعث جيساً إلى العراق فيقتل بالزوراء مائة ألف، وينحدرون إلى الكوفة فينهبونها، فعند ذلك تخرج راية من المشرق يقودها رجل من بني تميم يقال له شعيب بن صالح فيستنقذ ما في أيديهم من سبي أهل الكوفة ويقتلهم، ويخرج جيش آخر من جيوش السفياني إلى المدينة".

فهي تفرض حصول الاشتباك الأول داخل العراق ذاك الاشتباك الذي يتـلخص بتخليص الأسرى الذين وقعوا بيد جيش السفياني ولم تتحدث

- (1) تتمة الرواية في كتاب الفتن: ٨٦.
  - (٢) جامع البيان للطبري ١٠: ١٧.

عن حصول اشتباك في إيران.

فلذا قيل بأن تلك الرواية مفصلة وهذه غير مفصلة ولا تنافي بينهما؛ فإنا سنردف الأخيرة بالرواية التي يرويها النعماني بسنده عن أبي جعفر الباقر الكلا أنه قل: «لابد أن يملك بنو العباس، فإذا ملكوا واختلفوا وتشتت أمرهم خرج عليهم الخراساني والسفياني هذا من المشرق وهذا من المغرب يستبقان إلى الكوفة كفرسي رهان، هذا من ههنا وهذا من ههنا حتى يكون هلاكهم على أيديهما، أما أنهما لا يبقون منهم أحداً أبداً»<sup>(1)</sup>.

والاستباق إلى الكوفة لا يتلائم مع وقوع تلك المعارك داخل الأراضي الإيرانية التي تبدأ من تخوم خراسان إلى دامغان إلى الري إلى اصطخر يزد وما حولها ثم المدائن وعاقرقوفا ونصيبين، فليس هذا استباق إلى الكوفة فضلاً عن الاستباق كفرسي رهان.

وأوضح من جميع ذلك الرواية المعتبرة المروية بعدة طرق عن أبي جعفر التي التي أولها: فيا جابر الزم الأرض ولا تحرك يداً ولا رجلاً حتى ترى علامات جاء فيها: فويبعث السفياني جيشاً إلى الكوفة وعدتهم سبعون ألفاً فيصيبون من أهل الكوفة قتلاً وصلباً وسبياً فبينا هم كذلك إذ اقبلت رايات من قبل خراسان وتطوي المنازل طياً حثيثاً، ومعهم نفر من أصحاب القائم، ثم يخرج رجل من موالي أهل الكوفة في ضعفاء فيقتله أمير الجيش السفياني بين الحيرة والكوفة، ويبعث السفياني بعثاً إلى المدينة.....ه

فإن طيَّ المنازل طياً حثيثاً لا يجتمع مع وقوع المعارك الضارية كمعركة اصطخر وغيرها، وهي تدل بوضوح على انتهاء غائلة السفياني في العراق وتوجهه إلى المدينة بعد ذلك.

- (۱) كتاب الغيبة: ۲۰۹.
- (٢) كتاب الغيبة للنعماني: ٢٧٩.

١٢٢ ......١٢٢ ملهدي اللغة المنازلي في علائم ظهور المهدي الخ

#### معركة اصطخر :

تحدثت بعض الأخبار العامية عن وقوع معركة ضارية في اصطخر الـتي هـي مـنطقة من بلاد فارس تشمل مدينة يزد؛ تكون بين الهاشمي من خراسـان وبـين السـفياني الأمـوي تتصـف بالشـدة والضراوة، وذلك أن السفياني يبعث الجيش إلى اصطخر بعدما يجد مقاومة محلية في قومس التي تعني دامغان والري التي هي متصلة بطهران وتخوم زرع.

عـند ذلـك تقـبل الرايات السود ويكون لهم وقعة أولى في تخوم خراسان على أن يكون اللقاء الحاسم في اصطخر .

ونحن بصدد إثبات أصل معركة اصطخر، وذكر الأخبار الدالة على ذلك وهي متعددة، ثم الخوض في بعض تفاصيلها.

فقد روى ابن حماد عن علي الله قال: اإذا خرجت خيل السفياني إلى الكوفة بعث في طلب المهدي، فيلتقي هو والهاشمي برايات سود على مقدمته شعيب بن صلح، فيلتقي هو وأصحاب السفياني بباب اصطخر، فتكون بينهم ملحمة عظيمة، فتظهر الرايات السود وتهرب خيل السفياني فعند ذلك يتمنى الناس المهدي ويطلبونها<sup>(۱)</sup>.

الرواية تستحدث عن وقعلة عظيمة كناية عن كثرة أعداد الجيوش المتحاربة والأسلحة المدمرة التي أول حصيلة لها هي كثرة القتلى والجرحى في باب كورة اصطخر ومدخلها.

وقـد فصلت رواية ابن حملا الأخرى بعض التفصيل، لأن فيها: «ويسير الهاشمي في طريق الري فيسرح رجلاً من بني تميم من الموالي يقال له شعيب بـن صـلح إلى اصـطخر إلى الأموي، فيلتقي هو والمهدي والهاشمي ببيضاء اصطخر، فتكون بينهما ملحمة عظيمة حتى تطأ الخيل الدماء إلى أرصاغها، ثم تأتيه

کتاب الفتن لابن حماد: ۱۹۲، کنز العمال ۱٤: ۵۹۰.

| ۱۲۳ |  | اساني | / الخرا | الأولى ' | العلامة |
|-----|--|-------|---------|----------|---------|
|-----|--|-------|---------|----------|---------|

جـنود مـن سـجـسـتان عظيمة عليهـم رجل من بني عدي فيظهر الله أنصاره وجنودهه<sup>(۱)</sup>.

أضافت الرواية مسير الهاشي والخراساني إلى الري، وبعثه شعيب بن صالح إلى اصطخر إلى الأموي ويلحق هو به ليلتقي هو وشعيب مع المهدي التي في مدينة بيضاء التي هي من مدن كورة اصطخر، ثم تكون المعركة العظيمة التي تسيل فيها الدماء وتطأ الخيل والآليات العسكرية الدماء إلى أرصاغها التي هي لغة في الأرساغ بمعنى الموضع المستلق الذي بين الحافر وموصل الوظيف من اليد أو الرجل<sup>(1)</sup>، وهو كناية عن كثرة القتلى يحدث ذلك من دون تحقيق أي نصر حتى يأتي الملد من سجستان بقيادة رجل من بني عدي يكون وصولهم واشتراكهم في العركة هو اللحظة الحاسمة التي ينكسر فيها جيش السفياني انكسارة عظمى تذهب معها هيمنته وسلطته فتأخذ المدن والبلدان الأخرى بالتحرر من تحت سيطرته كما جاء في آخر رواية ابن حماد عن أبي جعفر التي قال بعد ذكر معركة اصطخر: اثم تكون وقعة إلى ابن حماد عن أبي جعفر التي قال بعد ذكر معركة اصطخر: اثم تكون وقعة

ومع كل ذلك بين تصديق هذين الخبرين، وبين طرحهما وقفة للمتأمل توقف القرائن المحتشدة من الطرفين ومفاد الأخبار التي تخبر عن حصول معركة بـين الخرامـاني والسفياني في الجملة ينهزم فيها جيش السفياني وبـين الأخبار التي تحصر عمل الخراساني في دخول العراق بالقهر والغلبة ليستخلص الأسراء والسبايا الذين وقعـوا بأيدي السفياني أو تكون المهـدة لذلـك فقط، ويكون المباشرون هم جيش العصب الذين يخرجون من الكوفة والبصرة.

- (1) كتاب الفتن: ١٩٢، وفي طبعة أخرى ص ٨٦.
- (٢) انظر الصحاح ٤: ١٣١٩، مجمع البحرين ٢: ١٧٦.

١٢٤ ..... ١٢٤ .....

فمن الأول رواية ابن حماد عن ضمرة بن حبيب وصلحبيه المتقدمة، جاء فيها: فيلتقي ـ يعني شعيب بن صلح ـ هو وخيل السفياني فيهزمهم ويقتل منهم مقتلة عظيمة، ثم تكون الغلبة للسفياني ويهرب الهاشمي...، <sup>(۱)</sup>، مما يدل عـلى وقـوع معارك ضارية يتناوبون فيها النصر، وليس الأمر مجرد استخلاص أسرى وسباء.

ويؤيده رواية ابن حماد الأخرى عن أبي جعفر الملكة قال: اليخرج شاب من بني هاشم بكف اليمنى خال من خراسان برايات سود، بين يديه شعيب بن صالح، يقاتل أصحاب السفياني فيهزمهم <sup>(\*\*)</sup> حيث دلت على حدوث قتال نهايته هي هزيمة جيش السفياني، وكذا روايته الثالثة عن علي الملكة قال: انخرج رايات سود تقاتل السفياني فيهم شاب من بني هاشم في كتفه اليسرى خال وعلى مقدمته رجل من بني تميم يدعى شعيب بن صالح فيهزم أصحابه<sup>(\*\*)</sup>.

ومن الطائفة الثانية رواية حذيفة عن النبي ﷺ جاء فيها بعد ذكر انحدار جيش السفياني إلى الكوفة: فعند ذلك تخرج راية من المشرق يقودها رجل من بني تميم يقال له شعيب بن صالح، فيستنقذ ما في أيديهم من سبي أهل الكوفة ويقتلهم"<sup>(1)</sup>، حيث حصرت مهمة الخراساني في دخول العراق واستنقاذ سبي أهل الكوفة من يد السفياني وجيشه وقتلهم بحيث يستفاد منها فقدان التوازن بين القوى وإنما يدخل شعيب بالقهر والغلبة ليعبث بجيش السفياني كيف أراد.

- (۱) كتاب الفتن: ۸۸.
- (٢) كتاب الفتن: ٨٤.
- (۳) كتاب الفتن: ۸۰.
- (٤) جامع البيان للطبري ١٥: ١٧.

| 170 |  | اساني | / الخرا | الأولى | العلامة |
|-----|--|-------|---------|--------|---------|
|-----|--|-------|---------|--------|---------|

وروايـة ابـن حمـاد عن محمد بن الحنفية المعروفة قال فيها: «ثم تخرج من خراسان أخرى سوداء قلانسهم سود وثيايهم بيض على مقدمتهم رجل يقل له شـعيب بـن صالح أوصالح بن شعيب من تميم يهزمون أصحاب السفياني حتى تنزل بيت المقدسا".

فهو مجرد إرعاب وهزيمة من دون أن يكون قتال، خصوصاً وفي بعض الأخبار القادمية التي تتحدث عن شعيب أنه لا يلقى أحداً إلا فلَّه بمعنى ضربه وهزمه.

### الهاشمي والخراساني:

الاسم الآخر المطروح في الأخبار هو الهاشمي، وإن كان هذا لقب كل من ينتسب إلى هاشم بن عبد مناف جد النبي ﷺ، ولكن إذا ورد في روايات علامات الظهور يراد به الخراساني الذي تقدم بقرائن عديدة تأتي تصاحب ذكره.

ولم يذكر على إطلاقه في شيء من الأخبار فقد قيده بالخروج من المشرق في رواية ابسن حماد التي يرويها عن أبي قبيل قال: ايبعث السفياني جيشاً إلى المدينة، فيأمر بقتل كل من كان فيها من بني هاشم حتى الحبالى، وذلك لما يصنع الهاشمي الذي يخرج على أصحابه من المشرق، يقول ما هذا البلاء كله وقتل أصحابي إلا من قبلهما"".

فهذا الهاشمي الذي يتحدث عنه في هذا الخبر يشترك مع الخراساني في الخروج من المشرق وقتال السفياني وقتل أصحابه.

وتقـيده السرواية الأخـرى التي يرويها ابن حماد عن علي الظير بقيود

- (۱) كتان الفتن: ۱۸۸.
- (٢) كتاب الفتن: ٨٩.

١٢٦ .....١٢٦ منتقب المعد التنازلي في علائم ظهور المهدي 🖼

كثيرة قال: «إذا خرجت خيل السفياني بعث في طلب أهل خراسان، ويخرج أهـل خراسان في طلب المهدي، فيلتقي هو والهاشمي برايات سود، على مقدمته شـعيب بـن صالح، فيلتقي هو وأصحاب السفياني بباب اصطخر، فتكون بينهم ملحمة عظيمة.....ه <sup>(۱)</sup>.

وكل هذه الأوصاف التي تضمنها هذا الخبر من التقييد بالخروج من خراسان في طلب المهدي والرايات السود وشعيب بن صلح وقتال السفياني بباب اصطخر كلها أوصاف الخراساني، فلا شك أن المراد بهذا الهاشمي هو الخراساني الذي ذكرنا أنه من بني هاشم.

وفي رواية ثالثة لابن حماد عن أبي جعفر اللخ قل: فيبث السفياني جنوده في الآف لق ـ إلى أن ق ال ـ ويسير الهاشمي في طريق الري فيسرح رجلاً من بني تميم من الموالمي يق ال له شعيب بـن صـالح إلى اصطخر إلى الأموي، فيلتقي هو والمهدي والهاشمي ببيضاء اصطخر...، <sup>(٣)</sup>، فهي صفات الخراساني وأعماله.

هذا عن اسم الهاشمي وأما التعبير عن رجل من بني هاشم في الأخبار فقـد يراد به المهدي نفسه بقرينة قوله يملأ الأرض قسطاً وعدلاً أو غيرها، وبين أن يراد به الخراساني الهاشمي وهو الغالب، كمقارنة ذكره في الأخبار مع أوصاف الخراساني وتحركاته وخصوصاً شعيب بن صالح سنتعرض لهذه الأخبار عند الخوض في تفصيل تحركات الخراساني.

ولا يبعد أن يكون المراد منه الخراساني حتى في مثل الرواية القائلة: «ينزل رجل من بني هاشم بيت المقدس حرسه اثنا عشر ألفاً»<sup>(7)</sup> لما دل على أن الخراساني أو رايته تنصب في إيلياء القدس.

- ۲) كتاب الفتن: ۸٦.
- ۲) كتاب الفتن: ۱۹۲، وفي طبعة أخرى ص٨٦.
  - (٣) كتاب الفتن: ١٠٦ عن كعب.

#### الحسني والخراساني:

بعدما عرفنا أن الخارج في خراسان من بني هاشم لكن لم نتعرف على أنه من أي بني هاشم، وهل هو حسني أو حسيني أو غير ذلك، خصوصاً وقد جاءت أخبار عـن خروج الحسني من المشرق أيضاً تتفاوت بعض صفاته ومحل خروجه ويتفق بعض أعماله وأحواله مع الخراساني ناسب البحث عنه بشكل مستقل ثم البت في التطابق وعدمه.

فقد جاء في رواية المفضل عن أبي عبد الله الظلام بعد ذكر الزوراء وما يحدث فيها من الفتن والخراب والدمار حتى يمر المار فيقول ههنا كانت الـزوراء قــال المفضـل: ثــم مــاذا يا سيدي؟ قال: «ثم يخرج الحسني الفتى الصبيح من نحو الديلم يصبح بصوت فصبح يا آل أحمد أجيبوا الملهوف والمـنادي مـن حـول الضريح، فتجيبه كنوز الله بالطالقان كنوزاً وأي كنوز ليست من فضة ولا من ذهب بل هي رجال كزبر الحديد كأني أنظر إليهم عملي البراذين الشبهب في أيديهم الحراب يتعاوون شوقاً للحرب كما تتعاوى الذئاب، أميرهم رجل من تميم يقال له شعيب بن صالح، فيقبل الحسني إليهم وجهه كدارة البدر يريع الناس جمالاً أنيقاً، فيعفي على أثر الظلمة، فيأخذ بسيفه الكبير والصغير، والعظيم والوضيع، ثم يسير ببتلك البرايات كبلها حبتي يبرد الكوفية وقد صفا أكثر الأرض فيجعلها معقلاً، ويتصل به وبأصحابه خبر المهدي الخلي فيقولون: يا ابن رسول الله من هذا الذي نزل بساحتنا. فيقول: اخرجوا بنا إليه حتى ننظر من هو وما يريد، والله ويعلم أنه المهدي، وأنه يعرفه، وأنه لم يرد بذلك الأمر إلا له، فيخرج الحسني في أمر عظيم بسين يديه أربعة آلاف رجل وفي أعناقهم المصلحف وعلى ظهورهم المسوح الشعر يقال لهم الزيدية، فيقبل الحسني حتى ينزل بالقرب من المهدي، ثم يقول الرجل لأصحابه اسألوا عن هذا الرجل من هـو ومـا يريد، فيخرج بعض أصحاب الحسني إلى عسكر المهديالظة، ويقول: ١٢٨ ...... ١٢٨ ...... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي 🕮

يا أيها العسكر الجميل من أنتم حيًاكم الله، ومن صاحبكم هذا، وما تريدون؟ فيقول: أصحاب المهدي الظلام: هذا ولي الله مهدي آل محمد، ونحن أنصاره من الملائكة والإنس والجن، فيقول: أصحاب الحسني: يا سيدنا ما تسمع ما يقول هؤلاء في صاحبهم. فيقول الحسني: خلوا بيني وبين القوم فأنا أتي عملى هذا حتى انظر وينظروا، فيخرج الحسني من عسكره، ويخرج المهدي الظلا ويقضان بين العسكرين، فيقول له الحسني: إن كنت مهدي آل محمد فأين هراوة جمدك رسبول الله تظل وخاتمه وبردته ودرعه الفاضل، وعمامته السحاب وفرسه اليربوع، وناقته العضباء، وبغلته الدلمل وحماره اليعفور ونجيبه البراق، وتاجه السني والمصحف الذي جمعه أمير المؤمنين الخلا بغير تبديل ولا تغيير. فيحضر له السفط الذي فيه جميع ما طلبه.

قال المفضل: يا سيدي فهذا كله في السفط! قال: يا مفضل وتركات جميع النبيين حتى عصاة آدم وآلة نوح وتركة هود وصالح، ومجمع إبراهيم، وصاع يوسف، ومكائيل شعيب وميراثه، وعصا موسى وتابوته الذي فيه بقية مما ترك آل موسى، وآل هارون تحمله الملائكة، ودرع داوود وعصاته، وخاتم سليمان وتاجه، وانجيل عيسى، وميراث النبيين والمرسلين في ذلك السفط.

فيقول الحسني: هذا بعض ما قد رأيت وأنا أسألك أن تغرس هراوة جـدك رسول الله ﷺ في هذا الحجر الصفا وتسأل الله أن ينبتها فيها، وهو لا يريد بذلك إلا أن يري أصحابه فضل المهدي إليه التسليم حتى يطيعوه ويبايعوه، فيأخذ المهدي الهراوة بيده ويغرسها في الحجر فتنبت فيه، وتعلو وتورق حتى تظل عسكر المهدي والحسني. فيقول الحسني: الله أكبر مد يدك يا ابن رسول الله حـتى أبايعك، فيمد يده فيبايعه، ويبايعه سائر عسكر الحسني إلا الأربعة آلاف أصحاب المصاحف والمسوح الشعر، المعروفين بالزيدية، فيقولون: ما هذا إلا سحر عظيم، فتختلط العسكران ويقبل المهدي المهدي المهدي على

الطائفة المنحرفة فيعظهم ويدعهم ثلاثة أيام، فلم يزدادوا إلا طغياناً وكفراً، فيأمر بقتـلهم، كأني أنظر إليهم وقد ذبحوا على مصاحفهم، وتمرغوا بدمائهم، فيقـبل بعـض أصـحاب المهـدي لأخذ تلك المصاحف فيقول لهم المهدي الكلاً: دعوها تكون عليهم حسرة كما بدّلوها وغيروها ولم يعملوا بما فيهاه<sup>(۱)</sup>.

إن رواة هذه الرواية وغيرها من روايات المفضّل بن عمر يتهمون بالغلو والكفر والإيمان بربوبية الأئمة الليلا ويرون أنفسهم رسلاً لهم وأنبياء وغير ذلك من التهم التي هي عادة أهل العراق وخصوصاً أهل الكوفة من المبالغة في الطعن والتنقيص حتى أن الشخص إذا روى رواية واحدة مما لا تحتمله عقولهم قالوا: هذا كافر يقول بربوبية الأئمة، ولو شاهدوا التقدم العلمي اليوم بحيث يمكن الاتصال بجميع بقاع العالم ورؤية أهل المشرق والمغرب عبر الوسائل الحديثة ما رموا أحداً بالغلو، ولأذعنوا بإمكان ما يروى وينقل من قدرات النبي والأئمة للجلا لما يمتلكونه من روح القدس التي يستطيع أن يجيط من خلالها بجميع ما يحدث في الأرض بل ينال ما أراد.

ومهما يكن من ذلك فإن هذه الرواية وروايات المفضل الأخرى تحتشد فيها من العلوم التي تصدقها العلوم الحديثة بحيث يذعن من له أقل اطلاع بصدورها من إمام معصوم ومن هو فوق مستوى البشر، وكذا إخباراتها عما يحدث في المستقبل وقد تحقق الكثير منها خصوصاً الفتن التي تكون في المزوراء وما يحل بها من الدمار والقتل والسلب والنهب من يوم دخول هولاكو إلى يومنا هذا وبعد اليوم كما تنذر به الأحداث.

فـلا يسـعني رد هذه الرواية بالكلية وإن أمكن المناقشة في بعض بنودها وتفاصيلها بعد استعراض أكثر ما فيها وفتح بعض مغالقه.

فـإن الحديـث الـذي يخصنا منها هو حديث الحسني التي وصفته هذه

۱۹۰ : الهداية الكبرى للخصيبي: ٤٠٣، مختصر بصائر الدرجات: ١٩٠.

١٣٠ ...... في علائم ظهور المهدي العد التنازلي في علائم ظهور المهدي المع

الرواية بعد ما نصت على أنه حسني بأنه افتى»، والفتى كما ذكرنا في كتاب الأسماء يقمال لمن يقوم بعمل تغييري عظيم كما قال رسول الله تلمل أنا الفتى ابسن الفتى أخو الفتى» عنى بذلك نفسه الشريفه، وأبله إبراهيم الظلا الذي كسر الأصنام وحباج الملموك، وأخماه أمير المؤمنين حينما نادى المنادي لا فتى....

فالحسـني هـو الفـتى الـلي يقـوم بعمـل تغييري عظيم يتمثل بالتمهيد والتمكين لآل محمد للمظِّ وللحجة المنتظر الظِّر وغير ذلك كما سنعرض له.

والصفة الثانية أنه صبيح جميل الوجه مما يدل على أن جماله بمرتبة عالية حتى كان له صفة مشخصة بحيث أن الرواية تصفه بأنه كدارة البدر يريع الناس جمالاً أنيقاً.

والصفة الثالثة أنه فصيح اللسان الدالة على أنه يتكلم بالعربية لأن الغالب في استعمال كلمة الفصاحة في الكلام العربي وإن كان متصوراً بالنسبة لغير العربي، والأفضل إرادة الفصاحة في اللغة العربية والفارسية بمعنى إجزال الكلمات والحروف وإخراجها من مخارجها الصحيحة.

وأما نداؤه يا آل أحمد أجيبوا الملهوف والمنادي من حول الضريح قد يعني نفسه، لأنبه متبلهّف لنصرة الحق وللإمام المهدي الطلام لما علم بظهوره أو شاهد علاماته.

والطالقـان هي مدينة قرب طهران باتجاه الحدود العراقية قد تجتمع فـيها القـوات كما قد يعني بها كل المنطقة بما فيها طهران التي تكتظ بالسكان الذيـن سـيكون بينهم شباب مؤمنون أقوياء في إيمانهم راسخ اعتقادهم بالمهدي المنتظر الظيئة وبلزوم نصرته، تجيب ذلك النداء وتجتمع وتتهيأ له.

كما يمكن أن يكون المراد بالملهوف هو صاحب الأمر الظير الذي طال انتظاره وقد حانت الفرصة لأخذ الثار ونشر العدل وهو ينادي من ضريح

الرسبول ﷺ قبل انتقاله إلى مكة، وإن كنان الناس لا يعرفونه حينها. والمعنى الأول هو الأقرب، فيكون المراد بالضريح هو أشهر ضريح في إيران وأعرفه وهو ضريح الإمام الرضا ﷺ وقد يكون غير ذلك.

وأما البراذين الشهب فهي في اللغة البغال القوية التي يغلب فيها البياض كما يحتمل إرادة لون الأرض لأن الشهباء تقال للأرض الخالية من الخضرة، فهمي تتكلم عن براذين كلها بلون واحد لا يمكن تصوره إلا في الألميات العسكرية التي تصبغ بلون واحد مهما تطورت وتعقدت فهي في الغالب تكون كذلك.

والحراب كناية عن السلاح الذي يمسك باليد ويقتل على البعد لأن الحربة تُرمى، وإن كان خلاف الظاهر الذي يبدو ويظهر في الحربة المستعملة في تلـك الأزمـنة، لكـن القرائن والشواهد تصرفها عن ذلك الظهور لاستحالة سراجع العلم والتقدم العلمي على ما يبدو.

ويـزحف الحسـني مـن الطالقان نحو الكوفة وهو يقتل الظلمة سواء كان ذلك خلال قتال ومعارك دامية أو مجرد زحف عسكري لا يقاومه شيء يذكر.

والمهم وروده الكوفة وتكون معقله ومقرّه وقد صفا أكثر الأرض من الديلم والطالقان إلى الكوفةً ولا أظن أن المراد جميع الأرض.

فبيـنا هو وأصحابه في الكوفة يقبل المهدي الظير مع أصحابه إلى الكوفة ولكن لا بعنوان أنه المهدي الظير.

يظهـر ذلـك من عدم معرفة أصحاب الحسني به وبحركته الكلة، بل كانه سياسي ظهـر على السلحة وصارت له جماعة وحركة يستولي عندها على مكة والمدينة ويتجه نحو الكوفة من دون تمهيد وإعلام.

عـندها يسأل جيش الحسني <sup>و</sup>يا ابن رسول الله من هذا الذي قد نزل بساحتنا" والحال أن الحسني يعلم أنه المهدي الطيمة ويعرفه، فهو من الرموز ١٣٢ ...... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي الخ

التي ينبغي حلها.

لعل معرفته تتصل بلقاء مسبق وتمهيد مخطط له قام به قائد القوات شعيب بن صالح الذي ذكرت الأخبار تحركاته واتصاله بالمهدي الخياة وخروجه معه من الكوفة عند إقبال جيش السفياني إليها وغير ذلك، ويكون جهل أصحاب الحسني به الظيلا لأن دخوله الكوفة هذه المرة بعد خروجه الأول غير المعلن من مكة والمدينة.

كما ويحتمل معرفة الحسني بذلك من خلال وقوفه على أوضاع السياسة العالمية وكل ما يحدث ويدور في المنطقة، فلعله علم بأن هذا الخارج مما هو خراج عن تلك الحسابات والتمهيدات التي تدبرها القوى العظمى والمستعمرون بآخر قناع لهم.

مما يدل على أن حركة المهدي التي تكون غامضة في بادئ الأمر بحيث تخفى على المنتظرين، وإنما يعلمها أرباب السياسة.

وتكمون بحمد ممن الخفاء والالتمباس لا يجلميها إلا المعجمزة والدلائمل والشمواهد المتي يطلمها الحسني من الإمام من أجل اتضاح الأمر على أصحابه دونه، فيكون أول إعلان للظهور في الكوفة لأنه الشمس الطالعة من مغربها.

ويمكن أن تكون هذه الرواية التي نتحدث عنها هي المرشدة للحسني والمبيـنة لـه كـيف يتصـرف عندما يلتقي بالمهدي الكلام حتى يؤمن أصحابه ويعتقدون به.

ولما كان الشيعة الإمامية قد سمعوا الكثير عن معجزات الأئمة للمظلم لا يروعهم أن يروا العصا وهي تورق وتعظم حتى تغطي الجيشين بل هم ينتظرون ذلك ويرغبون في مشاهدته على خلاف الزيدية الذين هم كالعامة في هـذا الجانب يكـون مشاهدة ذلك لهم أكبر مفاجئة بحيث يعجزون عن تفسيرها ولا يرونها إلا سحراً، بينما يرى البعض أن المراد من الزيدية هم

الذين يحملون عقيدة الزيدية القائلة بإمامة كل من يخرج بالسيف من آل محمد وإن لم يكونوا زيدية بالاسم لعدم تواجدهم في إيران.

فلا يبقى سوى حكاية السفط الذي يخرج منه آثار رسول الله ﷺ وسائر الأنبسياء مــع أن الســفط شــيء صــغير يعـبى به الطيب وما أشبهه من أدوات النساء، يعني كالحقيبة النسائية والمحفظة.

وأعجب ما في ذلك تحدث هذه الرواية عن إخراج ناقة رسول الله وبغله وحماره اللواتي ماتت في زمانه أو بعده، فهو إلى الأسطورة أقرب منه إلى الحقيقة فقد يكون المراد إرائة صورة تلك الأشياء دون أعيانها كالذي نشاهده اليوم بواسطة الأقراص، وإن كنت لا استبعد استخراج الأعيان منه، فإن العلم يفعل كل شيء، فإذا كان الإنسان القديم لا يصدق الطيران في الهواء والوصول إلى القمر ويراه مستحيلاً فإن تصديقه وعدمه لم يغير من الواقع شيئاً، والإمام يحمل من العلم ما لا يحمله البشر – رغم كل تقدمهم إلى يوم ظهوره – ولا معشار ما يحتمله.

على أن ذلك جميعه لا يهمنا التعرض له ولا فتح أبوابه بعدما عنونًا البحث في الحسني والخراساني ومدى اتحادهما وعدمه فهو من المعضلات، لأن الرواية تذكر خروج الحسني من نحو الديلم، والديلم تتردد بين أن تكون جيل من المناس سموا بأرضهم وهم في جبال قرب جيلان كما في مراصد الاطلاع<sup>(۱)</sup> وبين أن يكونوا هم الترك، والأول أعرف.

بينما الخراساني يخرج من خراسان وإن كانت خراسان بمعناها الواسع قد تشمل الديلم وجيلان، خصوصاً والرواية ذكرت أنه يخرج من نحو الديلم، أي على مقربة منه.

والذي ينفي الشك هو اتحاد القائد الذي يقود الجيش، أعني شعيب

(۱) مراصد الاطلاع ۲: ۰۰۸۱

بن صالح فهو قائد قوات الخراساني وهو قائد قوات الحسني، وإن كان احتمال معاصرة شعيب لقائدين هما الخراساني والحسني موجوداً، ولكن الروايات لما ذكرت أن الخراساني يستبق إلى الكوفة هو والسفياني ويكون زمان الحسني هو زمان السفياني كما هو مستفاد من هذا الخبر، فلا محيص عن قبول الاتحاد، والالتزام بخروج الخراساني ثم استقراره قريباً من الديلم أينما كان.

فهي تدل على أن الخراساني هو حسني من أبناء الحسن الظلام، وليس من أبناء الحسين الظلام.

الحسني والحسيني :

جـاء في بعـض الأخـبار اسـم الحسـيني فهل هو تصحيف الحسني أو أن الحسني تصحيف الحسيني، أو هما متغايران، ومن الذي يسلّمها للمهدي الليَّة.

فقـد روى الشـيخ الصدوق في الحديث القدسي عن ابن عباس قال قل رسـول الله ﷺ وذكر حديث المعراج وما أخبره الله سبحانه بشأن الأئمة الذين آخـرهم المهـدي يمـلا الأرض عدلاً، إلى أن قل: «يكون ذلك إذا رفع العلم... وخروج رجل من ولد الحسين بن عليا"، ولكن الرواية مرفوعة.

وفي روايـة أخـرى يرويها ابن مسكويه جاء فيها أن بني هاشم كتبوا إلى المـأمون يسـألونه أن يـبايع لولده العباس بولاية العهد ويعاتبونه على مبايعته لعلي بن موسى الرضا الظلا، فكتب في جوابهم: «فأما إن أبيتم إلا كشـف الغطاء وقشر العصا، فإن الرشيد أخبرني عن آبائه وعما وجد في كـتاب الدولة وغيرها أن السابع هو الذي لا يقوم لبني العباس بعده، ولا تزال النعمة متعلقة عليهم بحياته، وإذا ودع فودعوها، وإذا فقدتم شخصي

فاطلـبوا لأنفسـكم معقـلاً، وهيهات مالكم إلا السيف يأتيكم الحسيني الثائر فيحصـدكم حصداً والسفياني المرغم، والقائم المهدي الكلا، وعند القائم المهدي الكلا تحقن دماؤكم إلا بحقهاه<sup>(۱)</sup>.

أخطأ المأمون في تطبيق الرواية على زمانه، ولعله لم يخطئ في أصل المنقل عن الرشيد عن آبانه لترتيبه الأثر عليها بتولية الإمام علي بن موسى الرضا الخلا تحسباً لجيء الحسيني الثائر، والقائم المهدي الخلا فيكون قد تقرب بهذا العمل من الحسينيين بحسب الظاهر، مما يلل على أن إحدى فوائد خضاء زمان ظهور المهدي الخلا هي عدم تمادي الخلفاء والسلاطين في متابعة العلويين وقتملهم تخوفاً من ظهور الحسيني أو القائم الذي لا محالة في ظهوره لإخبار النبي تؤل بذلك وروايته من طريق العباسيين أنفسهم، يكون قد أبقى لنفسه مخرجاً ولو محتملاً عند قيام الحسيني أو القائم.

ومهمـا يكن من ذلك فالرواية ذكرت الحسيني الثائر من دون تعيين لمحل خروجه ولا مبلغ حركته وحقيقتها.

ولكـن هناك رواية أخرى عينت خروجه من المشرق يرويها ابن حماد عـن عبد الله بن عمر قال: يخرج رجل من ولد الحسين من قبل المشرق لو استقبلته الجبال لهدمها واتخذ فيها طرقاً<sup>(۳)</sup>.

المشـرق الـذي هو محل خروج الخراساني الحسني على ما يبدو، فهل وقع في رواية الحسني تصحيف أو وقع في رواية الحسيني التصحيف والخطأ في النقل أو الكتابة أو هما شخصان يختلف زمانمها وعملهما؟

والمـرجحات مـع الحسني إذا كان الشخص واحداً لأن نظير هذه الرواية الأخيرة يرويها البعض عن عبد الله بن عمرو بن العاص قال: يخرج رجل

- (۱) غاية المرام: ۱۱۹.
- (٢) كتاب الفتن: ١٠٢.

١٣٦ ......١٣٦ .....

من ولد الحسن من قبل المشرق لو استقبل به الجبال لهدها فلا يؤخذ فيها طريق<sup>(۱)</sup>.

والمرجح الآخر الرواية المروية عن رسول الله ﷺ وقوله: ا**كأني بالحسيني** والحسيني وقـد قاداهـا، فيسلمها إلى الحسيني فيبايعونه، قال أبو جعفر الكلا في تـتمة هـذه الـرواية: افـإذا كانت الجمعة الثانية قال الناس: يا ابن رسول الله الصلاة خلفك تضاهي الصلاة خلف رسول الله ﷺ ...،<sup>(۲)</sup>.

ظاهرها إرادة القـائم المهدي الكلام من الحسيني، والذي يسلمها للمهدي هـو الحسـني؛ لعـدم معقولية قول الرسول ﷺ: **اكأني بالحسيني والحسيني وقد** قاداها».

والمرجع الثالث: رواية عقد الدرر عن أمير المؤمنين الله جاء فيها بعد ذكر من يلتحق بالمهدي الله ويكون معه: «ويلحقه هناك ابن عمه الحسني في اثني عشر ألف فارس، فيقول: يا ابن عم أنا أحق بهذا الجيش منك، أنا ابن الحسن وأنا المهدي، فيقول المهدي الله ين الما المهدي، فيقول الحسني: هل لك من آية فنبايعك؟ فيومئ المهدي إلى الطير فتسقط على يده، ويغرس قضيباً في بقعة من الأرض فيخضر ويورق، فيقول له الحسني يا ابن عم هي لك، ويسلم إليه جيشه ويكون على مقدمته واسمه على اسمه".

تؤكد هذه الرواية على أنه حسني بحيث لا يحتمل التصحيف والخطأ في الـنقل بعـد المقابلـة بيـنهما هذا يقول أنا ابن الحسن والآخر يقول أنا المهدي الظلا غير أن قوله بعد ذلك واسمه على اسمه يرجح إرادته أن الحسن

- (۱) تلخيص المتشابه ۱: ٤٠٧.
- (٢) الغيبة للشيخ الطوسي: ٢٨١.
  - (٣) عقد الدرر: ٩.

هـو اسم أبيه المباشر وليس المقصود الإمام الحسن الملكة فيكون اسمه واسم أبـيه مطابقـاً لاسم المهدي اللغة وبهذا يدعي المهدوية، وبذلك تكون هذه الرواية قد عرّفتنا اسم الحسني، أعني أن اسمه هو اسم المهدي الطيخ.

والمرجح الرابع: خطبة البيان التي خطبها أمير المؤمنين اللك على ما يروى جاء فيها عند الحديث عن المهدي الحديد (ثم يسير بالجيوش حتى يصير إلى العراق والناس خلفه وأمامه، وعلى مقدمته رجل اسمه عقيل، وعلى ساقته رجل اسمه الحارث، فيلحقه رجل من أولاد الحسن الخلاقي في اثني عشر ألف فارس، ويقول: يا ابن العم، أنا أحق منك بهذا الأمر، لأني من ولد الحسن الخلاق وهو أكبر من الحسين الخلاة، فيقول المهدي الخلاقي إلى عار في الني من ولد الحسن الخلاق آية أو معجزة أو علامة، فينظر المهدي الخلاقي إلى طير في المواء فيومئ إليه، فيسقط في كفه، فينطق بقدرة الله تعالى، ويشهد له بالإمامة، ثم يغرس قضيباً يابساً في بقعة من الأرض ليس فيها ماء فيخضر ويورق، ويأخذ جلموداً كان في الأرض من الصخر، فيفركه بيده ويعجنه مثل الشمع، فيقول الحسني:

فلا يبقى مع هذه الرواية أقل ترديد في إرادة الحسني الذي هو من نسل الإمام الحسن الظلا، خصوصاً بعد استدلاله بأن الحسن الظلا أكبر من الحسين الظلا، وكذا قوله في هذه الرواية والرواية السابقة: «ابن العم» مما يتم معه الدلالة ويبقى سند هذه الروايات وحال رواتها فهي غير معتبرة على ما يبدو، أفضلها سنداً رواية الشيخ، وهي الأخرى يشتمل سندها على المجاهيل.

والنتـيجة النهائـية عدم ثبوت خروج الحسني أو الحسيني بهذا الاسم ولا تعيين حال الخراساني الثابت خروجه هل هو حسني أو حسيني أو غير ذلك من

(۱) إلزام الناصب ۲: ۱۷۸.

١٣٨ ..... ١٣٨ .....

الأخبار المعتبرة، كما لا يمكن قطع النظر عن الأخبار المتعددة الدالة على خروج حسني أو حسيني من إيران يسلمها إلى المهدي الظيرة مع وروده من طرق العامة والخاصة، ولما لم يثبت أن الحسني والحسيني هما شخص واحد، تحتم المصير إلى أن الحسيني غير الحسني وإن كان خروجهما من مبدأ واحد وهو الشرق، وأن الني يسلمها إلى المهدي الظيرة على الأرجح هو الحسني ولعله هو الخراساني لوجود بعض المشتركات واتحاد زمان الخروج – أعني زمان السفياني – وقد يكون الحسيني من الذين حكموا إيران في زمان سابق على ذلك.

شعيب بن صالح

العلامة الثانية

•

## خلاصة الكلام في شعيب بن صالح

يُعدَّ خروج شعيب بن صلح العلامة الثانية على ظهور الإمام المهدي الظَّرْ، ولـيس هو مَلِكاً ولا رئيساً وإنما هو أحد القلاة العسكريين الذين يقودون الجيوش ويخوضون المعـارك، وقـد جاء التأكيد عليه من أجل انصباب تحركاته في مصب التمهيد والتوطئة لظهور الإمام المهدي الظَّرْ، قبل ظهوره، وليكون بعد ظهوره الظَّرْ أحد قواده، بل وزيره في بعض الشؤون العسكرية والسياسية على ما يبدو.

وهو شعيب بن صلح التميمي الذي يعني أنه من بني تميم الموالي؛ رجل ربعة أسمر الوجه أصفر كوسج خفيف اللحية ثيابه بيض وقلنسوته سوداء.

ويمـتاز بالشـجاعة الفائقة والصبر والاستقامة في الحروب بحيث لو قاتل الجبل لهدّها واتخذ فيها سبلاً، والروايات تزخر بالتعابير الممجدة به حتى تقرنه بجبر ئيل وميكائيل.

هـذا، وينـبع شـعيب بن صلح من الطالقان أو طهران ويترعوع وينشأ هناك، ثـم يخـرج في خراسـان مرة مع الخراساني وفي طهران مع الحسني الخارج من نحو الديـلم، يقـاتل فلـول العباسـيين مرة ويشتبك مع جيوش السفياني في حوالي الكوفة فينتصر عليها ويقتلهم ليستنقذ الأسرى من أيديهم تارة أخرى.

حتى يلتقي جيش الحسني وجيش الإمام المهدي الملمي فيسلمها الحسني ويكون شعيب بن صالح قائداً للإمام المهدي الملي ووزيراً له.

كما تشهد الأخبار بتواجده في العراق والشام والحجاز سواء كان تواجداً عسكرياً أو غيره في مجال التمهيد للمنتظر ودولته، ويستشعر منها دوره الفاعل في تحرير بيت المقدس، وفتح فلسطين وغيرها. وهناك قرائن حاكية عن اتصاله ١٤٢ ..... ١٤٢ .....

المسبق بالإمـام المهدي الظلاة قبل التقاء الجيشين، وعندما حاولنا كشف القناع عنها تـبلور لـنا سـر آخـر وواقعة أُخرى تتلخص بتحقق ظهورين للإمام المهدي الظلاة وقيامه بتحركين بين الحجاز والعراق أحدهما مع الخواص والآخر معلن.

وذلك عند توجه الجيوش الخراسانية والرايات السود، فإن تلك الجيوش تفقد قائدها وتتحير لأنه يسبقهم إلى الكوفة ليخرج هو والإمام متخفياً إلى المدينة بعد وصول جيش السفياني، وقدومه إليها بهدف القبض على الإمام الظلاف والقضاء على حركته.

وعـندما يصـل إليها السفياني ويعلم بخروج الإمام الملكة مع شعيب إلى المديـنة يبعث السفياني جيشاً آخر في أثرهما إلى المدينة، وتظل بقية جيشه التي لم تـترك الكوفة في صراع مع جيوش خراسان، حتى ينتصر عليهم الجيش الخراساني ويخرجهم عنها ليستقر هو الآخر فيها إلى قدوم الأمام المكلة مرة أخرى.

ولما يصل جيش السفياني الثاني إلى المدينة يكون الإمام المهدي عليم الم وشعيب قد خرجا منها إلى مكة، فيبعث السفياني الجيش في أثرهما حتى إذا توسط البيداء خُسف به.

هناك يجتمع أصحاب الإمام الثلاثمانة وبضعة عشر فيبايعونه بين الركن والمقـام ويلـتحق بـه مـن يلـتحق، ثم يتجه نحو المدينة فيجعل عليها رجل من أصـحابه ويسـير الليك هـو وأصـحابه إلى الكوفـة ليلـتقي بجيش الحسني الذي اسـتتب له الأمـر فـيها وخضـعت له أطراف البلاد فيسلم الحسني الجيش إليه فيسير الإمام الليك والجيوش على أثر ذلك إلى الشام وبيت المقدس.

هـذا هو المستفلا من مجموع الأخبار، والمستفلا من خصوص المعتبرة منها أصل خروج شعيب بن صالح وعلائميته مع شيء من الإغماض.

# العلامة الثانية:

# شعيب بن صانح

تكرر ذكر شعيب بن صالح خلال البحوث السابقة مصحوباً بذكر بعض صفاته وتحركاته العسكرية وغير العسكرية التي تنبئ عن محورية هذا القائد العظيم في فترات متفاوتة عندما يظهر الخراساني ويتحرك الحسني ويتواجد ما بين خراسان والكوفة إلى مكة والمدينة وحتى إيلياء القدس ليكون في نهاية المطاف وزيراً للإمام المهدي التي وقائداً لقواته، مما يحكي عن شجاعة تفوق التصور وتدبير حكيم يعجز عن دركه أكبر القواد وأحنكهم كما يحكي عن إيمان عميق ومستحكم لا يحصل فيه أقل خلل وفتنة مما يجعله الأفضل على الدوام وإن كان مرؤساً لمثل الخراساني.

فهـو القطـب الذي تدور عليه رحا الأحداث السريعة التي تسبق ظهور المهدي الظيخ وتنتهي إلى تشكيل دولته جهد الإمكان.

#### اسمه ونسبه:

هو شعيب بن صلح من بني تميم من الموالي كماجاء في كثير من الأخبار والسروايات المصرحة باسمه من دون ترديد يدعو كثرتها إلى قطع النظر عن الرواية التي يتردد فيها الراوي بين شعيب بن صلح وصلح بن شعيب نسياناً، ويجعلنا نتركها كرواية شاذة، وهي رواية ابن حماد عن محمد بن الحنفية جاء فيها: انتخبرج راية سوداء لبني العباس، ثم تخرج من خراسان أخرى سوداء قلانسهم سود، وثيابهم بيض على مقدمتهم رجل يقال له شعيب بن ١٤٤ ..... ١٤٤ .....

صالح أو صالح بن شعيب من تميم يهزمون أصحاب السفياني حتى تنزل بيت المقدس توطئ للمهدي سلطانه"<sup>(۱)</sup>.

بدأنا بهذه الرواية الشاذة لوجود كلام فيها يورث الترديد والشك، وهو قوله «يقال له شعيب بن صالح أوصالح بن شعيب، فإن كلمة «يقال له، قد تعني أن هذا ما يشتهر ويعرف به وليس هو اسمه الحقيقي، وإلا لقال اسمه كذا، ولم يقل يقال له، يدعم ذلك روايات أخرى فيها يقال له أو يدعى، والباقية خالية من هذا الكلام.

ومهما يكن من ذلك فهو يعرف بشعيب بن صالح وهو من بني تميم، كما يمكن أن يكون لقبه هو التميمي أيضاً لقول رسول الله تلك المروي في بعض الأخبار: «ثم يقبل الرجل التميمي شعيب بن صالح»<sup>(1)</sup> وفي خبر آخر: «فعليكم بالفتى التميمي فإنه يقبل من المشرق وهو صاحب راية المهدي<sup>(1)</sup>، وإن كان احتمال إرادة نسبته إلى تميم فقط من دون أن يكون لقبه هو التميمي.

وإذا قلنا من الموالي فلورود الرواية التي يرويها ابن حملا عن أبي جعفر اللغة قل فيها: اويسرح الهاشمي في طريق الري، فيسرح رجلاً من بني تميم من الموالي يقال له شعيب بن صالح إلى اصطخرا<sup>(1)</sup>.

بيـنـما تذكر الأخبار اسماً آخر لشعيب، ألا وهو المنصور يستفاد ذلك مـن مـثل مـا رواه ابو داود عن علي الللہ أنه قل: ايخرج رجل من رواء النهر يقال له الحارث بن حراث على مقدمته رجل يقال له المنصور يوطئ ويمكّن

- (١) كتاب الفتن: ٨٤.
- (٢) الملاحم والفتن: ١٣٧.
- (٣) المعجم الأوسط للطبراني ٤: ٢٥٦، مجمع الزوائد ٧: ٣١٨.
  - (٤) كتاب الفتن: ١٩٢.

لآل محمد كما مكنت قدريش لرسول الله ﷺ وجب على كل مؤمن نصره»<sup>(۱)</sup> ومعلوم أن القائد الخارج من وراء النهر ليس هو اليماني الذي هـو الآخير يسمى بالمنصور، وليس سوى شعيب بن صالح، وهو المأمور بنصرته.

### محل خروج شعيب وولادته:

فالروايات اختلفت في تعيين محل خروجه بين ما تعيَّنه بسمرقند، كرواية الشيخ الطوسي التي جاء فيها: "ثم يكون خروج شعيب بن صلخ من سمرقند""، المشفوع بالرواية التي تسميه السمرقندي"، والأخرى الدالة على خروجه من وراء المنهر الذي يعني سمرقند وبخارى، وإن كانت إرادة وراء نهر دجلة مما يعني إيران الحالية غير بعيدة، فيكون ذكر سمرقند مجرد تفسير من الراوي لقوله وراء النهر في الرواية.

هذا والروايات الأخرى تدل على نبوعه من الطالقان، كما جاء في خطبة أمير المؤمنين الثلثة المسماة بالتطنجية قسال فيها: اوتحركت عساكر خراسان، ونبع شعيب بسن صبالح من بطن الطالقان<sup>(1)</sup>؛ المشفوع برواية: الا تزال طائفة من أمتي يقاتلون على أبواب بيت المقدس وما حولها، وعلى أبواب أنطاكية ومسا حولها، وعلى باب دمشق وما حولها، وعلى أبواب الطالقان ومسا حولها ظاهرين على الحق لا يبالون بمن خذلهم ولا من نصرهم حتى يخرج الله كسنزه من الطالقان، فيحيى به دينه كما أميت من قبل<sup>ه(م)</sup>، وإن

- (١) سنن أبي داود ٤: ١٠٨ ح ٤٢٩٠ كنز العمال ١٤: ٧٢ ح٣٩٦٣٨.
  - (٢) الغيبة: ٤٤٤.
- (٣) كشف الحق: ١٥٣، قال فيها: فبينا هم كذلك إذ يخرج عليهم السمرقندي من خراسان برايات سود والسفياني من الوادي اليابس».
  - (٤) مشارق البرسي: ١٦٦.
  - (٥) تهذيب ابن عساكر ١: ٥٦، كنز العمال ١٢: ٢٨٣ ح٥،٥٤.

٦٤٦ ..... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي 🕮

كان المفسر به كنز الطالقان بشباب كزبر الحديد.

وقـد يفـرَق بـين النـبوع الذي يعني الولادة والنشأة، وبين الخروج الذي يعـني شروع التحرك العسكري والتنظيم السياسي، الذي لو تم لمل على تغيّر الحـل الـتي علـيها الـيوم لأنهـا لا تسـمح بحصـول نهضة دينية في دول الاتحاد السوفياتي وسمرقند بالذات.

ولكن هناك رواية ثالثة تدل على خروجه بالري، رواها ابن حماد عن الحسن قـال: فيخـرج بالري رجل ربعة أسمر مولى لبني تميم كوسج يقال له شـعيب بـن صالح في أربعة آلاف ثيابهم بيض وراياتهم سود، يكون على مقدمة المهدي لا يلقاه أحد إلا فلّه<sup>(()</sup>.

فهي بين أن تكون معارضة لرواية سمرقند، وبين أن يكون لشعيب خروجان، أحدهما مع الخراساني من سمرقند، والآخر مع الحسني من الري، خصوصاً والرواية الأولى لم تذكر خروجه مع المهدي الثيرة، ولكن الرواية الأخيرة، أعني رواية خروجه من الري ذكرت ذلك، ويهون الخطب ضعف جميع الروايات فيلا يثبت شيء من ذلك سوى ما اتفقت عليه جميع الروايات من خروجه من الشرق من خراسان وما حولها.

#### صفاته:

قد تتفاوت الأخبار الذاكرة لصفاته في الألفاظ وبعض الصفات وتركها، ولكـن اجـتماعها يحكـي أنـه غـلام حديـث السن ربعة كوسج خفيف اللحية أصفر أسمر ثيابه بيض وقلنسوته سوداء على أنها متفقة في شجاعته وبسالته.

فمـن تلـك الأخـبار ما يرويه ابن حماد عن الحسن قال: يخرج بالري رجـل ربعـة أسمـر مولى لبني تميم كوسج يقال له شعيب بن صالح في أربعة

(1) كتاب الفتن: ٨٤.

آلاف ثيابهم بيض وراياتهم سود يكون على مقدمة المهدي لا يلقاه أحد إلا فلّه"".

مما يحكي عن زيّ موحد كالذي يعتلا لبسه العساكر غير أنه أبيض مع قلنسوة سوداء، تذكره هذه الرواية التي تضمنت أكثر صفاته بحيث لو أضيفت إليها رواية ابن حماد الثانية عن سفيان الكعبي لتمت لأنه قال: ايخرج على لواء المهدي غلام حديث السن خفيف اللحية أصفر لو قاتل الجبال لهزها حتى ينزل إيليا<sup>(17)</sup>.

أضافت إلى الرواية السابقة أنه غلام حديث السن، بعدما عبرت الأولى بأنه رجل.

على أن الروايات الذاكرة لصفاته كلها ضعيفة السند، لم يثبت شيء مما ذكرنا من الروايات المعتبرة غير أصل خروج شعيب وشجاعته.

### خروج شعيب من العلائم :

أما أصل خروج شعيب بـن صلح فقد دلّت عليه الرواية التي يرويها الـنعماني بسند معتبر عن أبي الحسن الرضا اللي قل: قبل هذا الأمر السفياني، والـيماني، والمرواني، وشعيب بـن صلح، فكف تقول هذا هذا»<sup>(٣)</sup>، فيكون خروجه ثابت بلخبر المعتبر.

وأما كونـه من العلامات على خروج القائم فقد صرحت بذلك بعض الأخـبار، الـتي فيها الخبر الذي يرويه الطبري بسند ليس فيه ما يتوقف في شأنه سوى محمد بن خالد التميمي الذي لم يوثق وليس ما يدل على وثاقته

- (۱) كتاب الفتن: ۸٤.
- (۲) كتاب الفتن: ۸۰.
- (٣) كتاب الغيبة: ٢٥٣ ج٢٢.

١٤٨ ...... ١٤٨ ......

سوى وقوعه في أسناد كامل الزيارات ولعله يكفي في المقام.

يـروي ذلـك عن أبي عبد الله الظير قل: اقبل قيام القائم خمس علامات: السفياني، واليماني، والمرواني، وشعيب بن صالح، وكف تقول: هذا هذا»<sup>(۱)</sup>.

ويدل على ذلك أيضاً ما رواه الشيخ الطوسي مرسلاً عن حذلم بن بشير قال: قلت لعلي بن الحسين للي عن صف لي خروج المهدي وعرفني دلائله وعلاماته؟ فقال: فيكنون قبل خروجه خروج رجل يقال له عوف السلمي بأرض الجزيرة، ويكون مأواه تكريت وقتله بمسجد دمشق، ثم يكون خروج شعيب بن صلح من سمرقند، ثم يخرج السفياني الملعون....» <sup>(1)</sup>، جعلت من علامات خروج القائم ودلائله خروج شعيب بن صالح، كما دلت على أن خروج شعيب بن صالح بعد قتل الشخص الذي يكون مأواه تكريت ومقتله مسجد دمشق.

وكذا ما رواه الشيخ الصدوق بسنده عن الإمام الحسين الملية قل: الدخلت على رسول الله تلكي وعنده أبي بن كعب فقال لي رسول الله تلك : مرحباً بك يا أبا عبد الله يا زين السماوات والأرض، قال أبي: كيف يكون غيرك يا رسول الله زين السماوات والأرض - فذكر له فضل الأئمة حتى بلغ المهدي الكلة فقال - يخرج وجبرئيل عن يمينه وميكائيل عن يساره، وشعيب بن صالح على مقدمته....

- (۱) دلائل الإمامة: ٤٨٧.
- (۲) الغيبة: ٤٤٤ ح ٤٢٧.
- (٣) كمال الذيس: ٢٦٤، عيون أخبار الرضا ﷺ ١: ٥٩ ح ٢٩. بإسناده عن أحمد بن ثابت الدواليبي، عن محمد بن الفضل النحوي، عن محمد بن علي بن عبد الصمد الكوفي، عن علي بن عاصم عن محمد بن علي بن موسى عن آبائه الﷺ، عن الحسين بن علي الليﷺ.

في سـندها، فلا تزيد على كونها مؤيدة، وهناك أخبار كثيرة واردة من طرق العامة سنعرض لها.

#### عظمة شعيب بن صالح:

السروايات تزخير بالتعابير الممجدة بهذه الشخصة الفذة التي منها أنه لا يلقى أحداً إلا فلّه، أو لا يلقاه أحد إلا قتله، أو لو قاتل الجبال لهزها أو لهدها، أو لـو استقبلته الجبال الرواسي لهدها، وأنه صاحب راية المهدي الظلا، وحتى التعبير بأنه وزيره<sup>(۱)</sup>.

وأفضل من ذلك كله مقارنته مع جبرئيل وميكائيل في الحديث السابق المروي عن الـنبي ﷺ حيث يقـول: يخرج وجبرئيل عن يمينه وميكائيل عن يساره، وشـعيب بـن صالح على مقدمته، فأنعم به من مقام سام وكم هو وجود مبارك عندما يقول رسول الله ﷺ: «سقى الله بلاد شعيب»<sup>(٢)</sup>.

وروي عن عبد الله بن بشار رضيع الحسين الله شعراً: إذا كملت إحدى وستون حجة إلى التسع من يعدهن ضرائح وقام بنو ليث بنصر ابن أحمد يهزون أطراف القنا والصفائح تعرفهم شعث النواصي يقودها من المنزل الأقصى شعيب بن صالح وحدثني ذا أعلم الناس كلهم أبو حسن أهل التقى والمدائح

## تحركات شعيب بن صالح :

تنقسم تحركات شعيب إلى قسمين، القسم الأول ما كان تحت لواء

- انظر كتاب الفتن لابن حماد: ٨٤ و ٨٥، الملاحم والفتن: ٥٣، مجمع الزوائد ٧: ٣١٧
  - (٢) الملاحم والفتن: ١٣٧.
  - (٣) الخرائج والجرائح ٣: ١١٦٧.

. ١٥٠ ...... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي 🕮

الخراساني الحسني وقد تقدم أكثر الكلام عنها في بحث الخراساني، والقسم الثاني هي تحركاته مع الإمام المهدي الظيم، وقد يضاف إليها تحركاته الفردية التي تدخل في إطار التمكين والتوطئة للإمام المهدي الظيم.

ولعل أهم تحركاته من القسم الأول هو الغلبة على جيش السفياني ودخوله العراق لتخليص الأسرى والسبايا من يده، فأصل دخوله يرويه الشيخ الطوسي بسنده عن أبي جعفر الليكة: «تنزل الرايات السود التي تخرج من خراسان إلى الكوفة، فإذا ظهر المهدي بعث إليه بالبيعة»<sup>(1)</sup>، فهي تذكر مجرد النزول من دون ذكر قتال.

وروى ابـن حمـاد عن علي الله قل: اتخرج رايات سود تقاتل السفياني فـيهم شـاب من بني هاشم في كتفه اليسرى خال، وعلى مقدمته رجل من بني تميم يدعى شعيب بن صالح فيهزم أصحابه".

وفي رواية أخرى يرويها عن أبي جعفر التيني: ايخرج شاب من بني هاشم بكف اليمنى خال من خراسان برايات سود بين يديه شعيب بن صلح يقاتل أصحاب السفياني فيهزمهما"، وهناك رواية ثالثة أضافت استخلاص سبي أهل الكوفة يرويها حذيفة عن رسول الله يَنْ أنه قال في حديث طويل جاء فيه: اخروج السفياني في ستين وثلاثمائة راكب حتى يأتي دمشق، فلا يأتي عليه شهر حتى يبايعه من كلب ثلاثون ألفاً، فيبعث جيشاً إلى العراق فيقتل بالزوراء مائة ألف، وينحدرون إلى الكوفة فينهبونها، فعند ذلك يخرج دابة من المشرق يقودها رجل من بني تميم يقال له شعيب بن صالح فيستنقذ ما في أيديهم من سبي أهل الكوفة ويقتلهما"

- (١) الغيبة: ٤٥٢، وانظر الخرائج والجرائح ٣: ١١٥٨.
  - (٢) كتاب الفنن: ٨٥.
- (٣) كتاب الفتن: ٨٥ وفي ص ١٨٩ عن ربيعة بن سيف تبيع مثله.
  - (٤) الداني: ١٠٤، جامع البيان للطبري ١٠: ١٧.

مما يلل على سرعة عمل شعيب وجيشه بحيث لا يعطي لجيش السفياني الفرصة في تخلية السبايا والأسرى، هذا المعنى الذي تؤيده رواية استباق الخراساني والسفياني إلى الكوفة مما يظهر سبق جيش السفياني إليها ووصول جيش الخراساني بعد فترة وجيزة، ولكن الصحيح أن دور جيش الخراساني هي هزيمة جيش السفياني وإنما يكون تخليص السبي على يد أهل الكوفة والبصرة أنفسهم مما يسمى جيش العصب رواه ابن حاد عن أرطأة قدال فيه: اويظهر بخراسان قوم يدعون إلى المهدي ... إلى أن قال .. وتقبل السرايات السود حتى تنزل على الماء، فيبلغ من بالكوفة من أصحاب السفياني نزولهم فيهربون، ثم ينزل الكوفة حتى يستنقذ من فيها من بني قليل وفيهم نفر من أهل البصرة، فيدركون أصحاب السفياني فيستنقذون ما قليل وفيهم نفر من أهل البصرة، فيدركون أصحاب السفياني فيستنقذون ما في أيديهم من سبي الكوفة، وتبعث الرايات السود المونة، ويتا السود بالبيعة إلى المهدي... وي

### حركة شعيب باتجاد الشام :

ذكرت الأخبار مسير شعيب بن صلح والرايات السود إلى الشام أو بيت المقـدس، وهي متعددة مضطربة غامضة من ناحية الدلالة على تحقق ذلك بعد ظهور الإمام المهدي الظلام وبقيادته، أو قبل ظهوره مما يدخل في التمكين له والتوطئة لدولته.

روى ابن حماد عن عمرو بن الجملي صاحب رسول الله ﷺ يقول: لـتخرجن مـن خراسـان راية سوداء حتى تربط خيولها بهذا الزيتون الذي بـين بيت لهيا وحرستا، قلنا: ما بين هاتين زيتونة؟! قال: سينصب بينهما زيـتون حـتى يـنزلها أهـل تلـك الراية فتربط خيولها بها<sup>(۳)</sup>، ظاهرها دخول

- (١) كتاب الفتن: ٩٣.
- (٢) كتاب الفتن: ١٩٠.

١٥٢ ..... ١٥٢ ملهدي المحد التنازلي في علائم ظهور المهدي المح

الراية السوداء الشام بمفردها وليست ضمن جيوش المهدي الظير.

وفي رواية محمد بن الحنفية: «تخرج راية سوداء لبني العباس، ثم تخرج من خراسان أخرى سوداء قلانسهم سود وثيابهم بيض على مقدمتهم رجل يقال له شسعيب بسن صالح أو صالح بن شعيب من تميم، يهزمون أصحاب السفياني حتى تنزل بيت المقدس توطئ للمهدي سلطانه ويمد إليه ثلاثمائة من الشام يكون بين خروجه وبين أن يسلم الأمر للمهدي اثنان وسبعون شهراً»<sup>(1)</sup>.

ظاهر هذه الرواية أن دخول شعيب بيت المقدس يدخل في التوطئة للمهدي الله قبل ظهوره غير أنها دلت على ذلك بعد ظهور السفياني وختم غائلته مما يولد إشكالاً من ناحية دلالة الأخبار على أن المهدي الله هو الذي يقاتل السفياني ويقضي عليه كما سيأتي.

المؤيد لدخول شعيب الشام بل الدليل عليه هو ما رواه ابن حماد عن سفيان الكلبي قال: يخرج على لواء المهدي غلام حديث السن خفيف اللحية أصفر لو قاتل الجبال لهزّها حتى ينزل إيلياء"، مما يدل على عدم نزوله بمفرده وباستقلاله إنما يكون تحت لواء المهدي الليلا.

هـذا كله مع قطع النظر عن مصير فلسطين وخصوص بيت المقدس ومن الذي يقوم بتحريره قبل خروج السفياني والذي يأتي كلام عنه.

وهــناك رواية تدل على دخول شعيب بيت المقدس بمفرده خفية بالمرحلة الأولى لفرش الأرضية والتمهيد لقدوم المهدي ﷺ ثم دخوله بيت المقدس بجيشه بعد هزيمة السفياني وقتله وقتل أصحابه.

رواها ابن حماد عن جماعة منهم ضمرة بن حبيب قالوا بعد ذكر

- (۱) كتاب الفتن: ۱۸۸.
- (۲) كتاب الفتن: ۱۸۹.

خروج شعيب فيلتقي هو وخيل السفياني فيهزمهم ويقتل منهم مقتلة عظيمة، ثـم تكـون الغلبة للسفياني ويهرب الهاشمي، ويخرج شعيب بن صلح مختفياً إلى بيت المقدس يوطئ للمهدي منزله إذا بلغه خروجه إلى الشام<sup>(۱)</sup>.

خالفت الروايات السابقة في الدلالة على غلبة السفياني بالرحلة الثانية، وهروب الخراساني، الـذي يحتمل أن يراد به التوقف في حدود الشام أو الكوفة من دون تحقيق أي نصر بعد دخولها أو حتى قد يحصل انكسار، ولكن لا يعني استحلال السفياني الكوفة مرة أخرى، لعدم ذكره في الأخبار، ولا دلت عليه هذه الرواية.

نعم همناك رواية يرويها ابن حماد عن أبي قبيل يقول فيها: ايملك رجل من بني هاشم فيقتل بني أمية فلا يبقى منهم إلا اليسير لا يقتل غيرهم، ثم يخرج رجل من بني أمية فيقتل بكل رجل رجلين حتى لا يبقى إلا النساء، ثم يخرج المهدي<sup>(٢)</sup> وواضح أن المراد بذلك الهاشمي هو العباسي لأنهم من بني هاشم، فالسفاح قتل بني أمية، والثاني هو السفياني يقتل بني هاشم عامة، سواء بني العباس أو أبي طالب.

ولكن لما كمان خروج الخراساني مزامناً لخروج السفياني، فقد صار من الصعب تصور وصوله إلى القدس بعدما سنعرف أن المهدي الكلا هو الذي سيقتل السفياني وهو الذي يثوّر سراياه إلى جهة الشام لهزيمة السفياني وأخذه وقتله على الصخرة كما سيجيء.

فيبقى الأمر بين أن يكون دخول شعيب بيت المقدس قبل خروج الخراساني والسفياني المؤيَّد بقتال السفياني عند خروجه لجيش المشرق المتواجد في الشام كما سيأتي، فلعله هو الجيش المحرر للقدس بقيادة

- کتاب الفتن: ۸۸.
- (٢) كتاب الفتن: ٢٥.

شعيب، ثم رجوعه إلى خراسان لينضم إلى قوات الخراساني بعد خروجه وزحفه نحو الكوفة ليبايع الإمام المهدي الظلا هذه المرة.

وبين أن يكون دخول شعيب بن صالح بيت المقدس كقائد لقوات الإمام المهدي الله يعدما يقضي على قوات السفياني وينهزم جيشه ويؤخذ السفياني ويقتل على الصخرة.

وهـذا الأخـير ــ أعني دخول شعيب مع قوات المهدي الله المع ـ مسلم، ويـبقى ذلـك الـزحف الأول والدخـول السـابق مجرد احتمال، وإن كانت بعض الروايات تشعر به.

مثل رواية: فتجيء رايات سود من قبل المشرق كأن قلوبهم زبر الحديد، فمن سمع بهم فليأتهم ولو حبواً على الثلج حتى يأتوا مدينة دمشق فيهدمونها حجراً حجراً» وواضح أن المراد به رايات أبي مسلم الذي أطاح بالدولة الأموية ودخل دمشق وفعل ما فعل، حصل فيه الخلط من قبل الرواة أو المتحريف من قبل المتزلفين لبني العباس، ولعمري هذا أوضح من أن يخفى.

فـلا يثبت من هذه الرواية وأمثالها دخول الخراساني أو شعيب بن صالح الشام وفلسطين.

نعم جنود المشرق وبالذات إيران هم الذين سيحررون بيت المقدس إذا كان المقدر ذلك وسيأتي الكلام فيه.

| 100 |  | صالح | بن | ا شعيب | الثانية | لعلامة | ١ |
|-----|--|------|----|--------|---------|--------|---|
|-----|--|------|----|--------|---------|--------|---|

### شعيب بن صالح والإمام المهدي الطِّيَّة :

القرائن والشواهد تحكي عن اتصال شعيب بن صالح بالمهدي الخيرة قبل ظهوره، أعني الظهور المعلن واجتماع أصحابه، لدلالة بعض الأخبار على تواجد المهدي الخيرة والمنصور الذي يعني شعيباً في المدينة عند بعث السفياني الجيش إليها فيخرج هو والمنصور منها إلى مكة، بل في بعض الأخبار دلالة عملى التقائهما في الكوفة وهروبهما معاً منها بعدما تقبل خيل السفياني لتطلب أهل خراسان.

فقد روى ابن حماد عن أرطأة قال: يدخل السفياني الكوفة فيسبيها ثلاثة أيام ويقتل من أهلها ستين ألفاً، ثم يمك فيها ثمانية عشر ليلة يقسم أموالها، ودخوله مكة بعدما يقاتل الترك والروم بقرقيسيا، ثم ينفتق عليهم خلفهم فتق فيرجع طائفة منهم إلى خراسان فتقبل خيل السفياني وتهدم الحصون حتى تدخل الكوفة وتطلب أهل خراسان ويظهر بخراسان قوم يدعون للمهدي، ثم يبعث السفياني إلى المدينة فيأخذ قوماً من آل محمد تشري حتى يرد بهم الكوفة، ثم يخرج المهدي والمنصور من الكوفة هاربين ويبعث السفياني في طلبهما، فإذا بلغ المهدي ومنصور مكة نزل جيش السفياني البيداء فيخسف بهم، ثم يخرج المهدي حتى يمر بالمدينة فيستنقذ من كان فيها من بني هاشم، وتقبل الرايات السود حتى تنزل على الماء فيبلغ من بالكوفة من أصحاب السفياني نزولهم فيهربون، ثم ينزل الكوفة حتى يستنقذ من فيها من بني هاشم ويغرج قوم من سواد ملكوفة يقال لهم العصب ليس معهم ملاح إلا قليل، وفيهم نفر من أهل الكوفة يقال لهم العصب الس معهم ملاح إلا قليل، وفيهم من من مي الكوفة يقال لهم العصب السفياني في ستنقذون ما في أيديهم من سواد الكوفة يقال لهم العصب الس معهم ملاح إلا قليل، وفيهم نفر من أهل الكوفة، وتبعث السفياني في المهدي إلى الموني أي أمل من ألم

(۱) كتاب الفتن: ۸۳.

١٥٦ .....العد التنازلي في علائم ظهور المهدي 🕮

ولا تـزال هـذه الرواية مضطربة غامضة تحتاج إلى شيء من التفسير والتفحص في أطرافها، خصوصاً المراحل التي تذكرها.

فهمي تذكر دخول السفياني الكوفة وسبيه وقتله ومكثه ثمانية عشر يوماً فيها.

ثم تذكر دخول شخص مكة بعدما يقاتل الترك والروم بقرقيسياء، فـلما كـان الكـلام السـابق يدور حول السفياني وهو المصرح باسمه يكون معـنى دخوله هو دخول السفياني مكة، خصوصاً وأن معركة قرقيسياء هي معـركة السفياني نفسه مع الترك والروم أو غيرهم. ولكن دخوله مكة لم يذكره واحد من الأخبار.

والأوهن من ذلك تعقيبه بقوله ثم ينفتق عليهم خلفهم فتق فيرجع طائفة منهم إلى خراسان، وليس خراسان خلف السفياني وإنما هي خلف الخراساني وشعيب، فهو قرينة على أن الكلام حول شعيب أو الخراساني وهـو الداخـل مكـة، ولكـن لـيس هـناك ما يدل على قتاله الترك والروم بقرقيسياء.

ثم إنها ذكرت دخول السفياني الكوفة مرة أُخرى لقوله: فتقبل خيل السفياني وتهدم الحصون حتى تدخل الكوفة وتطلب أهل خراسان.

وفي المرحلة اللاحقة تذكر خروج قوم من خراسان يدعون للمهدي الملها، ومن بعده بعث السفياني إلى المدينة فيأخذ قوماً من آل محمد تلك حتى يرد بهم الكوفة، وبعدها خروج المهدي ومنصور من الكوفة هاربين والروايات تذكر هروبهما من المدينة دون الكوفة، وهو المعقول، لقوله بعد ذلك، فإذا بلغ المهدي ومنصور مكة نزل جيش السفياني البيداء وخسف بهم، ورجع المهدي الكلا إلى المدينة لاستنقاذ من فيها من بني هاشم.

وفي النهاية تجعل ورود الرايات السود ونزولها على الماء بعد الخسف

بجيش السفياني ولا يكون في الكوفة حينها سوى قليل من قوات السفياني التي تهرب عند سماعها بنزول الرايات السود على الفرات.

ثم تقول: «ثم ينزل الكوفة حتى يستنقذ من فيها من بني هاشم» ولم تذكر من هو النازل، ولعله المهدي اللي أو قائد جيش الخراساني كما مر.

والمهم في الرواية دلالتها على خروج الإمام المهدي الخلا وشعيب هاربين من الكوفة، من دون تفصيل ذلك، وأنه بعد ظهور الإمام الخلاق المعلن أو قبله.

فإنـا إذا ســلمنا تحرك شعيب نحو الشام وبيت المقلس قبل ظهور القائم فله تفاصيله التي مرت أو تأتي.

وإذا لم نسلم ذلك فإما أن نركن إلى الرواية القائلة بخروج المنصور والمهدي الكلام من الكوفة خفية سواء بعد انكسار جيش الخراساني عقيب ظفره أو من دون انكساره، إذ يترك شعيب الجيش ويخرج مع القائم إلى الحجاز لتمهيد خروج الإمام في المدينة أولاً ثم في مكة بعد الخسف بالجيش أو قبله، فالأخبار بين أن تذكر دخول جيش ما إلى الكوفة ثم يفقدون قائدهم ويتحير ذلك الجيش.

وبين أن تذكر خروج المهدي الملين ومنصور من الكوفة؛ لأنه جاء في خبر ابن حماد «ثم يخرج المهدي ومنصور من الكوفة هاربين»، وبين أن تذكر خروج شعيب إلى بيت المقدس خفية؛ لأن في خبر ابن حماد الأخر: «ويخرج شعيب بن صالح مختفياً إلى بيت المقدس يوطئ للمهدي منزله إذا بلغه خروجه إلى الشام»<sup>(۱)</sup>، وبين أن تذكر خروجه والمهدي من المدينة إلى مكة كرواية ابن حماد: «يبعث السفياني بجيش إلى المدينة، فيأخذون من قدروا عليه من آل محمد يَظِيرُ ويقتل من بني هاشم رجل ونساء، فعند ذلك يهرب

کتاب الفتن: ۸۸.

١٥٨ ...... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي الخلا

المهـدي الظلام والمبيض من المدينة إلى مكة <sup>(١)</sup> والمبيض هو شعيب لما مر أن ثيابه بيض وهناك رواية أخرى معتبرة يرويها النعماني عن جابر عن أبي جعفر الظلام قال فيها: «ويبعث بعثاً إلى المدينة فيقتل بها رجلاً ويهرب المهدي ومنصور منها»<sup>(۱)</sup>.

فلا شك أن هناك خبراً وحدثاً يكون بالكوفة يحتاج إلى بعض الفحص وتتبع خيوطه الأولى التي تبدأ بظهور الإمام المهدي الظيلا في الكعبة ثم إقباله إلى المدينة ثم الكوفة ثم يختفي مرة أخرى، للرواية التي يرويها الشيخ الطوسي عن حذلم بن بشير عن علي بن الحسين الظيلا قال فيها: «ثم يكون خروج شعيب بن صالح من سمرقند، ثم يخرج السفياني الملعون من الوادي اليابس وهو من ولمد عتبة بن أبي سفيان، فإذا ظهر السفياني الحتفى المهدي ثم يخرج بعد ذلك"".

وذلك بعدما يبايعه أصحابه الثلاثمائة وبضعة عشر ليقدم معهم إلى المدينة ثم الكوفة فيكون إقدام السفياني إلى الكوفة في الحقيقة هو في طلب المهدي الظلاف فيخرج المهدي والمنصور - أعني شعيباً - إلى المدينة كما جاء في ذلك الخبر، ثم يبعث السفياني الجيش في أثرهما إلى المدينة فيخرجان منها إلى مكة كما جاء في رواية ابن حماد، ثم وقوع البيعة له بمكة كرهاً لما روي من أنه: فيقع اختلاف عند موت خليفة فيخرج المهدي من المدينة وهو من أهلها هارباً إلى مكة فيأتيه ناس من أهل مكة فيخرجونه وهو كاره فيبايعونه بين الركن والمقام<sup>(1)</sup>، وفي رواية أخرى تذكر دخول

- کتاب الفتن: ۸۸.
- ۲۱) كتاب الغيبة: ۲۷۹ ح ۱۷، تفسير العياشي: ۱: ۱۶ ح۱۱۷.
  - (۳) الغيبة: ٤٤٤.
  - (٤) القول المختصر: ٥ ح ١٣.

السفياني المدينة وهروب بني هاشم منها قال: «ويتفرقوا منها هاربين إلى البوادي والجبال وإلى مكة حتى نساؤهم، يضع جيشه فيهم السيف أياماً ثـم يكف عـنهم فـلا يظهـر منهم إلا خائف حتى يظهر أمر المهدي بمكة اجتمع كل من شذ منهم إليه بمكة".

وفي روايـة ثالـــنة عن النبي ﷺ يذكر الخسف بجيش السفياني ثم يقول: ويأتي البشير المهدي وهو بمكة، فيخرج معه اثنا عشر ألفاً فيهم الأبدال؟<sup>(٣)</sup>.

فهذا الاجتماع وهذه البيعة غير تلك البيعة الأولى.

ويؤيد ذلك ما رواه السيد علي بن عبد الحميد عن أبي جعفر المح قل: "يبايع القائم بمكة على كتاب العز وجل وسنة رسوله يَمْلَقْ، ويستعمل على مكة ثم يسير نحو المدينة، فيبلغه أن عامله قتل فيرجع إليهم فيقتل المقاتلة ولا يزيد على ذلك، ويخرج إلى المدينة فيقيم بها ما شاء، ثم يخرج إلى الكوفة ويستعمل عليها رجلاً من أصحابه، فإذا نزل الشفرة جاءهم كتاب السفياني إن لم تقتلوه لأقتلن مقاتليكم ولأسبين ذراريكم، فيقبلون على عامله فيقتلونه، فيأتيه الخبر فيرجع إليهم فيقتلهم ويقتل قريشاً حتى لا يبقى منهم إلا أكلة كبش، ثم يخرج إلى الكوفة، فيقبل وينزل النجف".

فهي تـــل عـلى مسير القائم إلى الكوفة مرتين، مرة تبليغية في الغالب وأُخرى عسكرية على ما يبدو تكون في المرة الأولى بعد دخول جيش الخراساني الكوفـة، وفي الثانـية بعد الخسف بجيش السفياني وحصول البيعة الجماعية، أو يظهـر أساسـاً في الكوفـة عـلى خــلاف مـا هـو معـروف لأنه الشمس الطالعة من مغربها على ما يأتي.

- (۱) عقد الدرر: ۰٦.
- (٢) البدء والتاريخ ٢: ١٧٨.
- (٣) عنه في البحار ٥٢: ٣٠٨ ح ٨٣.

١٦٠ ..... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي 🖼

ولعل من هذا البيان يعلم السر في الخبر الذي يرويه ابن حماد عن أرطلة حيث جله فيه بعد ذكر خبر الصخري الذي يراد به السفياني على ما يبدو: «وتخرج رايات من المشرق مسوّدة فتنزل الكوفة فيتوارى رئيسهم فيها، فلا يدرى موضعه، فيتحير ذلك الجيش، ثم يخرج رجل كان مختفياً في بطن الوادي فيلي أمر ذلك الجيش، وأصل مخرجه غضب مما صنع الصخري بأهل بيته فيسير بجنود المشرق نحو الشام ويبلغ الصخري مسيره إليه فيتوجه بجنود أهل المغرب إليه، فيلتقون بجبل الحصى فيهلك بينهما عالم كثير ويولي المشرقي منصرفاً...ه

وقد مر أنَّ قائد جيش المشرق والرايات السود هو شعيب بن صالح، فلعل السر في تواريه هو خروجه مع المهدي الظلام من الكوفة إلى المدينة ثم إلى مكة في مجال التمهيد للخروج الآخر المعلن.

وإنمـا ذكـرنا ذلـك لأجـل الجمـع بـين شتات الأخبار وتناثرها، وإلا فجميع الـروايات ضـعيفة السـند سـوى رواية خروج الإمام المهدي ﷺ والمنصور من المدينة الذي يحتاج إلى طائفة من البحث وله محل آخر.

#### محل بيعة شعيب وجيشه :

فالذي يبدو لي أن شعيب من الأوائل، أعني الثلاثمائة وبضعة عشر الذيـن يجـتمعون عـند الإمـام المهدي التلا بأي نحو كان، يجتمعون إليه من مختلف بلدان العالم، فتكون بيعته بين الركن والمقام.

وكـذا الخراسـاني إذا ثبت أنه من قوّاده اللَّمَةُ كما جاء في بعض الأخبار ودلالـة الخـبر المفصـل على التقاء جيشه بجيش القائم وأنه يعرف شخصه وإنما يطلب منه الآية ليتعرف أصحابه وجيشه عليه، فلعل معرفته السابقة

معلولـة لبيعته له بين الركن والمقام، أو بتدبير من شعيب بن صالح الذي يبايعه مـع مـن يبايعه بين الركن والمقام، فيخبر الخراساني بذلك فيبعث إليه بالبيعة.

وأما الجيش فإن ظاهر رواية البيعة التي تقدمت في بحث الحسني أن البيعة تقع في الكوفة؛ لأن فيها: «ثم يسير ـ الحسني ـ بتلك الرايات كلها حتى يـرد الكوفـة وقـد صـفا أكـثر الأرض فيجعـلها معقلاً، ويتصل به وبأصـحابه خبر المهدي الظير فيقولون يا ابن رسول الله من هذا الذي نزل بساحتنا، فيقول: اخرجوا بنا إليه حتى ننظره من هو وما يريد، والله ويعلم أنه المهدي وأنه يعرفه، وأنه لم يرد بذلك الأمر إلا له...، <sup>(۱)</sup>.

فهـي تدل على أن البيعة إنما تكون في الكوفة؛ لدلالة الرواية على استقرار القوات بالكوفة، وقولهم من هذا الذي نزل بساحتنا.

وهناك رواية أخرى تدل على وقوع البيعة في وادي القرى يعني مكة، وهـي روايـة عقـد الـدرر عن علي بن أبي طالب الك قال فيها: «وتسير الجـيوش حتى تصير بوادي القرى في هدوء ورفق، ويلحقه هناك ابن عمه الحسـني في اثـني عشـر ألف فارس فيقول يا ابن عم أنا أحق بهذا الجيش منك....ه <sup>(۱)</sup>.

فهـذه وإن كانـت أصـرح في تعيين محل البيعة غير أن الرواية الأولى هـي روايـة المفضـل أقـرب إلى الصـواب من هذه الرواية، وإن كان هناك احتمال إرادة حسني آخر غير الخراساني من هذه الرواية الأخيرة، يؤيد هذا الاحتمال الرواية الدالة على خروج الإمام المهدي الظير مع اثنى عشر ألف من الحجاز.

- الهداية الكبرى للخصيبي: ٤٠٢، مختصر بصائر الدرجات: ١٨٨.
  - (۲) عقد الدرر: ۹۰.

١٦٢ ..... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي 🕮

ويؤيد الرواية الأولى خطبة البيان التي جاء فيها: « ثم يسير بالجيوش حتى يصير إلى العراق والـناس خلف وأمامه، وعلى مقدمته رجل اسمه عقيل، وعلى ساقته رجل اسمه الحارث، فيلحقه رجل من أولاد الحسن الخلاة في اثـنى عشـر ألـف فـارس، ويقول: يا ابن عم أنا أحق منك بهذا الأمر لأني من ولد الحسن الخلاة وهو أكبر من الحسين الخلاة....ه<sup>(1)</sup>.

فهي تــدل على وقوع البيعة بالعراق مما يؤيد رواية الكوفة، مع أن هــذه الروايات الثلاث متطابقة في الآية والتفاصيل التي تلي هذا الكلام، غـير أن الروايـتين الأخيرتين لم تتعرضا لمجيئ الحسني من المشرق ولا فيهما من حديث الرايات السود عين ولا أثر.

العلامة الثالثة

اليماني

#### خلاصة الكلام في اليماني

تعمد حركة الإمام المهدي التلكة على ظهور قطبين في البلاد الإسلامية، واحد في إيران والآخر في اليمن.

فنحن بانتظار ذلك الخليفة اليماني الذي يخرج من اليمن عندما يكون قائدها ورئيسها القحطاني الظالم قد خرج بالجيش إلى الشام في مهمة قتالية، وواقعة تجتمع فيها الجيوش من مختلف البلدان الإسلامية، لينتهز اليماني الفرصة ويتغلب على مقعد الحكم في اليمن، حتى إذا رجع ذلك القحطاني الظالم نشب بينهما القتال، فيتغلب اليماني ويقتل القحطاني ويستتب الأمر لليماني الخارج، وهو من أبناء زيد بن علي واسمه حسين أو حسن أبيض الوجه أو السريرة يخرج في نفس السنة التي يخرج فيها الخراساني والسفياني وتكون رايته أهدى الرايات لأنه يوالي علياً، ويهدي إلى الحق، ويدعو إلى صاحب الأمر، المهدي المنتظر التيلا.

مما يبدو أن خروجه يكون بعد حصول التغيير في اليمن التي يغلب فيها مذهب الـزيدية، فيكون خـروجه عـلى أثر ميول أهلها إلى التشيّع والأئمة مـن أهـل البيت للجيّ خصوصاً الإمام المهدي الحيّة، ولا أقل من حصول الدعـوة إلى الحق مهما كان من دون تعصب، بخلاف الملحوظ عند أكثر سكان الحجاز.

شم إن الـيماني بعـد سـيطرته على اليمن يعبَّئ الجيوش ليكون له حضـور في الشـام والجزيرة من أجل الدفاع عن الإسلام والأمة الإسلامية مقـابل الجـيوش التي تبغي السيطرة عليها ومحو معالم الدين، عندها يظهر السفياني ويقع بينهما القتل، فيتراجع اليماني، ويدخل السفياني الكوفة، ثم ١٦٦ ..... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي التلا

المدينة، يكون بينه وبين اليماني استباق عليها يسبق إليها السفياني.

ولما يُخسف بجيش السفياني يكون بين اليماني والخراساني سباق آخر، ولكن لا لأجل القتال هذه المرة، بل لأجل نصرة الحق والإمام المهدي الظلام، يستبقان إلى الكوفة، حيث تُقبل خيل اليماني والخراساني كأنهما فرسي رهان، وهم شعث غبر جرد يقول أحدهم: لاخير في مجلسنا بعد يومنا هذا، اللهم فإنا التائبون، عندها يكون اليمانيون والإيرانيون هم الأبدال الذين وصفهم الله في كتابه العزيز، وخاطب العرب: ﴿ لا تَنفَرُوا يُعَدِّ فَحَكُمُ عَذَابًا أَلِيمًا وَيَسْتَبْدِلْ قَوْمًا غَيْرَكُمْ <sup>(1)</sup>.

### العلامة الثالثة:

اليماني

عدّت الأخبار من علامات ظهور المهدي (عج) خروج رجل من اليمن يبدو أنّ لخروجه دوراً هاماً في عملية التغيير والتحول الجارية إبان ظهور الإمام المهدي (عج) حتى أنه كان يعرف قبل بعثة النبي الكلاق ويحدث عنه مثل سطيح الكاهن، إذ روى البرسي في مشارق الأنوار عن كعب بن الحارث قال: «إن ذاجدن الملك أرسل إلى سطيح لأمر شك فيه، فلما قدم عليه أراد أن يجرّب علمه قبل حكمه فخباً له ديناراً تحت قدمه ثم أذن له فدخل، فقال له الملك: ما خبّات لك يا سطيح؟

فقال سطيح: حلفت بالبيت والحرم، والحجر الأصم، والليل إذا أظلم، والصبح إذا تبسّم، وبكل فصيح وأبكم، لقد خبأت لي ديناراً بين النعل والقدم.

فقمال الملك: من أين علمك هذا يا سطيح؟! فقل: من قبل أخ لي حتى ينزل معي إن نزلت.

فقــال الملــك: أخبرني عما يكون في الدهور؟ فكان فيما قال: يخرج ملك من صنعاء اليمن، أبيض كالقطن اسمه حسين أو حسن، فيذهب بخروجه غمر الفتن، فهناك يظهر مباركاً زكياً، وهادياً مهدياً، وسيداً علوياً، فيفرح الناس إذا أتاهم بمنّ الله الذي هداهم، فيكشف بنوره الظلماء، ويظهر به ١٦٨ ...... ١٦٨ ......

الحق بعد الخفاء...، (١).

معلوم أنَّ الكهان كانوا يُلخذون علمهم من الجن الذين تصعدوا في السماء وقعدوا مقاعد للسمع، فاسترقوا أخبار السماء كما جاء في سورة الجمن وغيرها، مما يدخل في التدبير الإلهي لبعثة النبي ﷺ وفي هذا النص إخبار بظهور القائم المنتظر الظلا، بعد خروج ملك من صنعاء اليمن.

ولمـا لا نحـاول الـنزوع إلى عملقـة القضايا التي نطرحها نركن بعض الشيء إلى الأخبار الواردة عن الرسول ﷺ وأهل البيت ﷺ وأصحابه.

حيث يروي النعماني بسند عن جابر بن عبد الله الأنصاري قل: وفد على رسول الله ﷺ أهـل الـيمن، فقال النبي ﷺ: «جاءكم أهل اليمن يبسّون بسيساً» فلما دخلوا على رسول الله ﷺ قال: «قوم رقيقة قلوبهم، راسخ إيمـانهم، ومنهم المنصور يخرج في سبعين ألفاً ينصر خلّفي وخلف وصيي، حمائل سيوفهم المسك"<sup>(۲)</sup>.

ويبسون بمعنى يزجرون نياقهم مسرعين<sup>(\*\*)</sup> كناية عن إيمان صادق واعتقاد جـازم يدفعهـم بكل عنف نحو أفضل غاية وخير مخلوق، عندها يبشر النبي ﷺ بخـروج رجـل منهم يسميه المنصور وهو ناصر ينصر خلف النبي وخلف وصيّه وهو المهدي الظنة.

يكون بذلك التعبير قد أعطى زخمًا لليماني يجعله أكثر من أن يكون علامة بل هو علامة وناصر.

وانطلاقاً من الدوافع الأولى أعني الحوم حول علائم الظهور نعطف

- (۱) البحار ۵۱: ۱۹۲.
- (٢) كتاب الغيبة: ٣٩.
- (٣) انظر تاج العروس ٤: ١١٠.

العلامة الثالثة / اليماني .....

على التركيز على هذا الجانب نستقي ذلك من الأخبار.

ففي الروايات عن الـباقر والصلاق الله عندما قيل له: يا ابن رسول الله متى يخرج قائمكم؟ قل: الذا تشبه الرجال بالنساء...وخروج السفياني من الشـام، والـيماني مـن اليمن، وخسف بالبيداء، وقتل غلام من آل محمد ﷺ بين الركن والمقام اسمه محمد بن الحسن ...، (<sup>(۱)</sup>.

فـإذا لم تصـرح هذه الرواية بكون خروج اليماني علامة على ظهور المهدي (عج) فقد جاء في روايات عديدة التصريح بذلك حيث جاء فيها:

«إن مـن علامـلت خـروجه خـروج السفياني من الشام، وخروج اليماني من اليمن، وصيحة من السماء في شهر رمضان، ومناد ينادي باسمه واسم أبيهه"<sup>(٣)</sup>.

وخصوصاً الـرواية المعتـبرة التي يرويها الكليني وغيره عن أبي عبد الله الطلا يقـول: «خمـس علامـات قـبل قـيام القائم: الصيحة والسفياني والخسف وقتل النفس الزكية واليماني<sup>٣</sup>.

وبعد ورود ذكر اليماني في الأحاديث المعتبرة لا يبقى مجال للسؤال سوى عن حتميته وعدمها والظاهر أنه من المحتوم لورود ذلك في الأخبار المعتبرة وغيرها أيضاً.

فقـد روى الشيخ الصدوق بسند معتبر عن أبي عبد الله ال**تلا**ز يقول: «قبل قيام القائم خمس علامات محتومات: اليماني، والسفياني، والصيحة، وقتل النفس الزكية، والخسف بالبيداء»<sup>(1)</sup>.

- (۱) ختصر إثبات الرجعة: ۲۱۷، كمال الدين: ۳۳۰، إعلام الورى: ٤٣٣، كشف الغمة ٣: ٣٢٤.
  - (٢) كمال الدين ١: ٣٢٧، أعلام الورى: ٤٠٣، كشف الغمة ٣: ٣٣٠.
- (٣) الكافي ٨: ٣١٠ ح ٤٨٣ ، كـتاب الغيبة للمنعماني: ٣٥٢ ، وفيه للقائم خمس علامات، وسائل الشيعة ١٥: ٥٢ ح ١٩٩٢٠.
  - (٤) كمال الدين: ٦٥٠ ح ٦٠.

١٧٠ ...... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي الله التنازلي في علائم ظهور المهدي الكلا

#### صفات اليماني وأحواله :

لم تتعرض الروايات للحديث عن صفات اليماني وأحواله كثيراً غير. أنها أشارت إلى نقطتين أساسيتين، الأولى هي موالاته أمير المؤمنين علياً اللخة بحيث جعلتها مشخصة له ومايزاً من بين من يخرج من اليمن، وذلك لما روي بسند عن أبي عبد الله التلخة أنه لما خرج طالب الحق، قيل لأبي عبد الله التلخة نرجو أن يكون هذا اليماني، فقال: الا، اليماني يتوالى علياً وهذا يبرأ منه".

مما يبدو أن اليماني كان معروفاً آنذاك في أوسلط المسلمين بحيث يترقبون خـروجه، وخصوصـاً أهـل اليمن كما يبدو من رواية أخرى، بالإضافة إلى دلالة هذه الرواية على العلامة التي يعرف بها اليماني.

والـنقطة الثانـية التأكـيد عـلى أن راية اليماني هي أهدى الرايات، ورد ذلـك في الخـبر الدال على تزامن خروج السفياني والخراساني واليماني، ففي الرواية التي يرويها الشيخ الطوسي بسنده عن أبي عبد الله الظير قال: الخروج الـثلاثة الخراسـاني والسفياني والـيماني في سنة واحدة في شهر واحد في يوم واحد وليس فيها راية بأهدى من راية اليماني يهدي إلى الحقا<sup>(\*\*)</sup>.

والـذي يـثير الدهشة والتعجب هو تفضيل راية اليماني على راية الخراساني مع ورود المدح المعتد به لراية الخراساني.

بل في رواية أخرى الدلالة على دعوته إلى صاحب الأمر، ومن ثم المتحريض على القيام مع اليماني متى ما ظهر، يرويها الشيخ الطوسي والمنعماني وغيرهما بعدة طرق منها المعتبر عن محمد بن مسلم عن أبي

- (١) أمالي الشيخ الطوسي: ٦٦١، البحار ٥٢: ٢٧٥ ح ١٧٠.
- (٢) الغيبة: ٤٤٧ ح٤٤٣، البحار ٥٢: ٢١٠ ح ٥٢، مختصر إثبات الرجعة: ١٧،
   الإرشاد للشيخ المفيد: ٣٦٠.

| 141 | / اليماني | ثالثة / | لعلامة أل | 1 |
|-----|-----------|---------|-----------|---|
|-----|-----------|---------|-----------|---|

جعفر المن الله قال: الخروج السفياني واليماني والخراساني في سنة واحدة في شهر واحد، في يوم واحد، نظام كنظام الخرز يتبع بعضه بعضاً فيكون البأس من كل وجه، ويل لمن ناواهم، وليس في الرايات راية أهدى من راية اليماني، هي راية هدى لأنه يدعو إلى صاحبكم، فإذا خرج اليماني حرم بيع السلاح على الناس وكل مسلم، وإذا خرج اليماني فانهض إليه، فإن رايته راية هدى، ولا يحل لمسلم أن يلتوي عليه، فمن فعل ذلك فهو من أهل النار؛ لأنه يدعو إلى الحق وإلى طريق مستقيماً".

ولعل كل هذا التفضيل لراية اليماني على سائر الرايات ينبع من صدق النية وصلاح السريرة الذي لا يمازجه نفاق، وعدم إضماره لما يخالف الظاهر، بخلاف غيرها من الرايات التي طغت عليها الحنكة السياسية القائلة إن الهدف يبرر الوسيلة.

وإذا كان هناك مدح لبعض الرايات وتمجيد فهو لبعض التابعين من ذوي العقائد الصادقة دون المتبوعين.

### تحركات اليماني :

هـذا الجانب هو الآخر لم يُلقَ عليه الضوء ولم تتعرض له الأخبار بشكل مفصل وواسع سوى الإعلان عن خروج اليماني كما جاء في الأخبار المارة.

وفي المرحلة الثانية تسجل بعض الأخبار حضوراً لرجل يماني في الشام تعبر عـنه بالقحطاني إلا أن المستفاد منها مغايرته لليماني المبحوث عنه؛ لأنها تــلل عـلى أنـه ظالم، فقد روي في عقد الدرر عن كعب الأحبار قال: لابد من نزول عيسى الثينة إلى الأرض، ولابد أن يظهر بين يديه علامات وفتن،

(۱) كـتاب الغيبة للطوسي: ۲۷٤، كتاب الغيبة للنعماني: ۲۰۳ \_ ۲۰۶ ذ ح ۱۳،
 إعلام الورى: ۲۸٤.

١٧٢ ..... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي 🏙

فأول ما يخرج ويغلب على البلاد الأصهب، يخرج من بلاد الجزيرة، ثم يخرج من بعده الجرهمي من الشام، ويخرج القحطاني من بلاد اليمن. -

قال كعب الأحبار: بينما هؤلاء الثلاثة قد تغلّبوا على مواضعهم بالظلم، وإذ قد خرج السفياني من دمشق<sup>(۱)</sup>.

فهـي تدل على خروج القحطاني من بلاد اليمن وتصفه بالظلم، بينما اليماني المتحدث عنه يهدي إلى الحق وإلى صراط مستقيم.

ويدل على التغاير بين اليماني والقحطاني بوضوح وحضور الأخير في الشام رواية الخاتون آبادي عن الفضل بن شاذان عن زرارة بن أعين عن الإمام الصادق الله أنه قل: «استعيذوا بالله من شر السفياني والدجل وغيرهما من أصحاب الفتن وقيل له: يا بن رسول الله أما الدجال فعرفنه، وقد بيّن من مضامين أحاديثكم شأنه، فمن السفياني وغيره من أصحاب الفتن وما يصنعون؟ قال الله : «أول من يخرج منهم رجل يقال له أصهب بن قيس يخرج من بلاد الجزيرة له نكاية شديدة في الناس وجور عظيم، ثم واحد من هـؤلاء شـوكة عظيمة في ولايتهم، ويغلب على أهلها الظلم يخرج الجرهمي من بلاد الشام، ويخرج القحطاني من بلاد اليمن، ولكل واحد من هـؤلاء شـوكة عظيمة في ولايتهم، ويغلب على أهلها الظلم يكون خروجه وخروج اليماني من الوادي اليابس من أودية الشام... وقد يكون خروجه وخروج اليماني من الوادي اليابس من أودية الشام... وقد ورجع إلى اليمن فيقتله اليماني من اليمن مع الرايات البيض في يوم واحد وشهر واحد وسنة واحدة، فأول من يقاتل السفياني القحطاني فينهزم

مما يبدو أن القحطاني غير اليماني يظهر قبل اليماني ويأتي الشام

- (۱) عقد الدرر: ۷۹.
- (٢) كشف الحق: ١٥٣.

| 177 |  | اليماني | الثالثة / | العلامة |
|-----|--|---------|-----------|---------|
|-----|--|---------|-----------|---------|

لأي سبب كان بقرينة قوله: افأول من يقاتل السفياني القحطاني فينهزم ويرجع إلى اليمن»، إذا جمع مع قوله: اويخرج عليهم السفياني من الوادي اليابس من أودية الشام» فهو يدل على أن قتالهم إنما يكون في الشام.

وبهـذا يكون خروج اليماني من اليمن هو ثورة على القحطاني الظالم، فيقتله بظلمه بعد عودته منكسراً من الشام إلى اليمن.

ولا يبقى بعد أصل الخروج من تحركات اليماني المشهودة سوى إقباله الـذي يـرويه الشـيخ الكليني بسند معتبر عن الإمام الصلاق الكلا عندما سئل: متى فـرَج شـيعتكم قـال الكلا: «إذا اخـتلف ولـد العباس، ووهى سلطانهم، وطمع فـيهم مـن لم يكـن يطمع فيهم، وخلعت العرب أعنتها، ورفع كل ذي صيصية صيصيته، وظهـر الشـامي، وأقـبل الـيماني، وتحـرك الحسني، وخرج صاحب هذا الأمر من المدينة إلى مكة بتراث رسول الله يَتَلِلاً....،<sup>(1)</sup>.

مما يشعر بأن إقباله له دور في خروج صلحب الأمر الظلام أو هو أمر يلفت أنظار المجتمع الدولي كحدث هام يكون علامة لحدوث تغيير جاد وشامل.

بينما تصف روايات أخرى إقبال اليماني بأنه سباق ففي رواية الشيخ الطوسي بسنده عن أبي عبد الله الكلاق قل: «اليماني والسفياني كفرسي رهان»<sup>(\*)</sup>، ورواه النعماني بطريق آخر<sup>(\*)</sup>.

فيـبقى الكلام في الهدف الذي يستبقان إليه والغاية التي يتسابقان عليها بعد الوقوف على أن حركة السفياني إنما تكون بالدرجة الأولى نحو العراق والمدينة، فهل المستبق إليه هو العراق أو المدينة.

والظاهر إذا لاحظنا أن هناك سباقاً آخر هو سبلق الخراساني والسفياني

- (١) الكاني ٨: ٢٢٤ ـ ٢٢٥ ح ٢٨٥، البحار ٥٢: ٣٠١ ح ٢٦.
  - (٢) أمالي الشيخ الطوسي: ٦٦١، البحار ٥٢: ٢٧٥ ح ١٧٠.
    - (٣) كتاب الغيبة: ٣٠٥، البحار ٥٢: ٢٥٣.

نحو العراق، تعين إرادة استباق اليماني والسفياني نحو المدينة ومكة، يستبقان كفرسي رهان، بينما هناك رواية تلل على أن السباق نحو الجزيرة، وهي رواية الشيخ الطوسي عن عمار بن ياسر أنه قال في حديث: «ويخرج أهل الغرب إلى مصر، فإذا دخلوا فتلك أمارة السفياني، ويخرج قبل ذلك من يدعو لآل محمد ﷺ، وتنزل الترك الحيرة، وتنزل الروم فلسطين، ويسبق عبد الله عبد الله حتى يلتقي جنودهما بقرقيسيا على النهر، ويكون قتال عظيم، ويسير صاحب المغرب فيقتل الرجَّال ويسبي النساء ثم يرجع في قيس حتى ينزل الجزيرة السفياني، فيسبق اليماني ويجوز السفياني ما جمعوا، ثم يسير إلى الكوفة فيقتل أعوان آل محمد ﷺ (). وفي رواية أخرى: احتى ينزل الجزيرة إلى السفياني، فيتبع اليماني فيقتل قيساً بأريحا ويحوز السفياني ما جمعوا» (") وإذا كانت الجزيرة هي الجزيرة العربية فإنه يثبت ما استظهرناه، ولكن باعتقادي أن هذه الرواية فيها تقديم وتأخير فاحش كل جملة منها تتحدث عن واقعة على حدة فقوله: «ينزل الجزيرة السفياني واقعة على حدة يراد بها ما بين دجلة والفرات، وقوله: «فيسبق اليماني؛ أي يسبق السفياني اليماني الذي هو عبارة أخرى عن قولهم واليماني والسفياني كفرسي رهان مع الإخبار عن سبق السفياني، وقوله ايجوز السفياني ما جمعوا، هو النهب الذي يقوم به جيش السفياني عند دخوله المدينة وغيرها المتحدث عنه في الأخبار، فليس ثمة جديد في هذا الخبر سوى سبق السفياني بينما هناك روايات تتحدث عن حدوث صدام بين اليماني والسفياني.

يروي ذلك ابن حماد عن أبي جعفر الطَّقَةُ قال: «إذا ظهر الأبقع من قوم ذوي أجسام فتكون بينهم ملحمة عظيمة، ثم يظهر الأخوص

- (١) الغيبة: ٢٦٤ ح٤٧٩، البحار٥٢: ٢٠٨ ح٤٠
  - (٢) كتاب الفتن: ٨٢.

العلامة الثالثة / اليماني .....

السفياني عليهما جميعاً، ثم يسير إليهم منصور اليماني من صنعاء بجنوده وله فورة شديدة يستقل الناس قبل الجاهلية، فيلتقي هو والأخوص وراياتهم صفر وثيابهم ملونة، فيكون بينهما قتال شديد، ثم يظهر الأخوص السفياني عليه، ثم يظهر الروم.... <sup>(1)</sup>.

فهي تدل على مقاتلة اليماني للسفياني بنفسه مع اتسام هذا القتال بالشدة بحيث يتبين من مجموعه أهمية اليماني وعلة تأكيد الرواية عليه.

وفي رواية أخرى لابن حماد عنه الللہ: •إذا ظهر السفياني على الأبقع والمنصور الـيماني خـرج الـترك والـروم فظهـر علـيهم السفياني"<sup>(٢)</sup> هي الأخرى تتحدث عن تصدي اليماني بنفسه لقتال السفياني، إلا أن يكون القحطاني المار الذكر من قواده.

والخطوة الثالثة لليماني هو استباقه مع الخراساني لنصرة المهدي المح وتشكيل النواة الأولى لجيشه يدل عليه الخبر المروي عن أمير المؤمنين المح يقول: «سلوني قبل أن تفقدوني – إلى أن قال – وتقبل رايات من شرقي الأرض غير معلمة، ليست بقطن ولا كتان ولا حرير، مختوم في رأس القناة بخاتم السيد الأكبر، يسوقها رجل من آل محمد تظهر بالمشرق، وتوجد ريحها بالمغرب كالمسك الأذفر يسير الرعب أمامها بشهر حتى ينزلوا الكوفة طالبين بدماء آبائهم، فبينما هم على ذلك إذ أقبلت خيل اليماني والخراساني يستبقان كأنهما فرسي رهان، شعث غير جرد أصلاب نواطي وأقداح إذا نظرت أحدهم برجله باطنه فيقول: لا خير في محلسنا بعد يومنا هذا اللهم فإنا التائبون، وهم الأبدال الذين وصفهم الله في كتابه العزيز إن الله يحب التوابين ويجب المتطهرين ونظراؤهم من آل محمد<sup>30</sup>.

- (۱) كتاب الفتن: ۷۸.
- (۲) كتاب الفتن: ۰۹.
- (٣) البحار ٥٢: ٢٧٤ ٢٧٤.

١٧٦ ..... ١٧٦ .....

هم الأبدال الذين قبال الله سبحانه وتعالى: ﴿ لِلاَ تَنفِرُوا يُعَذَبُكُمْ عَذَابًا أَليمًا وَيَسْتَبْدلُ قَوْمًا غَيرُكُمْ <sup>(1)</sup>، عندمًا تخبَلاً أكثر العرب خصوصاً بعض عرب الجزيرة كما هو مشهود اليوم وسنشهده غداً أكثر فأكثر، بُعداً لهم وسحقاً وسيستبدل الله سبحانه بهم أهبل المشرق أي الإيرانيين وغيرهم، وأهبل اليمن، فيأتون لنصرة الحق شعثاً غبراً جرداً حكاية عن سرعة النهضة والإقدام من دون تأني.

بمنطق صائب واستدلال حكيم بعد رؤيتهم لزيف الدنيا وعبث أفعالها بجميع زخارفهما فيقولون لا خير في مجلسنا بعد اليوم لا خير في الجلوس والتأخر، ولا أفضل من التوبة واللحاق بولي الله، عندها يتجلى معنى قول النبي تظلم على ما روي عن أنس: ادعائم أمتي عصائب بساحل اليمن"، وكذا المروي من قوله تظلم : اوالإيمان يماني، والحكمة يمانية".

فنحن نهيب بـأهل الـيمن وحركتهم بمقدار ما نستحقر تخلال أكثر العرب وابـتعادهم عـن الديـن الحق والطريقة المثلى، وقد مجَّد لهم الرسول ﷺ ذلك على ما يرويه حذيفة قال في حديث:

ويبعث إمامهم إلى اليمن أعينوني، فيقبل سبعون ألفاً من اليمن على قلائص عدن، حمائل سيوفهم المسد، ويقولون: نحن عباد الله حقاً حقاً لا نبريد عطباءاً ولارزقباً، حتى يأتوا المهدي بعمق أنطاكية، فيقتتل الروم والمسلمون قتالاً شديداً فيستشهد من المسلمين ثلاثون ألفاً، ويقتل سبعون أميراً نورهم يبلغ إلى السماء<sup>(1)</sup>.

- (۱) التوبة: ۳۹.
- (۲) الفردوس ۲: ۳۲ ح ۲۲۲٤.
  - (٣) الكافي ٨: ٦٩ ح ٢٧.
- (٤) جامع البيان للطبري١٥: ١٧، كما في الداني: ١٠٤ ١١٣٠

العلامة الثالثة / اليماني .....

### بقي أمران:

الأمر الأول: هـناك أخـبار تـدل عـلى خـروج المهـدي الملاة مـن اليمن كالـروي عـن النبي تَنْظَلْمُ يذكر فيه الأوصياء حتى يبلغ الثاني عشر ويذكر غيبته فـيقول: «فـيخرج مـن اليمن من قرية يقال لها أكرعة على رأسه عمامة متدرع بدرعي متقلد بسيفي ذي الفقار ومنادٍ ينادي هذا المهدي خليفة الله فاتبعوه»<sup>(۱)</sup>.

فهـو لا يــل عـلى أن اليماني المتحلث عنه هو المهدي المحيد، ولعل المراد به إن صـح الخـبر هو خروجه التحين من آخر محل اختفائه الذي هو اليمن وقرية أكرعة ودخوله مكة التي هي محل الظهور .

وكسذا المروي عن أرطأة قل: «على يد ذلك الخليفة اليماني الذي تفتح القسطنطينية ورومية على يديه، يخرج الدجال في زمانه، وينزل عيسى بن مريم الخلا في زمانسه، على يديه تكون غزوة الهند وهو من بني هاشم<sup>(٢)</sup>، لو صح هذا الخبر إنما يكون فتح القسطنطينية وغيرها على يديه كقائد من قواد جيوش المهدي الخلالا أنه هو المهدي، كما يستشعر من رواية حذيفة المارة.

الأمر المثاني: تتحدث الأخبار عن قحطاني يأتي بعد المهدي الظلا ويحكم عشرين عاماً يسير سيرته فإن ثبت ذلك فهو لا ارتباط له ببحثنا الـذي يدور حول علائم الظهور، ولكن له المعارضة مع الروايات القائلة بأن القحطاني هو المهدي، فيطرح الجميع خصوصاً مع ضعف أسنادها.

#### المنصور :

أُطلق المنصور على اليماني وهي تطلق في الأخبار على ثلاثة: الأول هو المهـدي المنتظر اللخ والثاني هو شعيب بن صالح قائد قوات المهدي الظة، والثالث هو اليماني، وقد يقيد بالمنصور اليماني كما مر.

- (١) كفاية الأثر: ١٤٧.
- (٢) كتاب الفتن لابن حماد: ١١٣.

١٧٨ سيميني علائم ظهور المهدي العد التنازلي في علائم ظهور المهدي الخلا

#### اليماني من الذرية :

جاءت روايات عن عبد الله بن عباس وغيره تدل على أنه من بني هاشم مـنها قولهم: «ومنا قائم آل محمد الذين أكرم الله به نبيه، ومنا المنصور»<sup>(۱)</sup>، وقيل هو من نسل زيد بن علي الظلا<sup>(۱)</sup>.

- (١) الإرشاد ١: ٣٧، البحار ٣٧: ٤٨.
  - (٢) انظر الغيبة للشيخ الطوسي: ١٨٩.

العلامة الرابعة **المرواني** 

## خلاصة الكلام في المرواني

لعل المرواني هو رئيس إحدى دول الشام الأربع من الذين يقاتلهم السفياني قـبل توجهه نحو العراق، في مجال بسط السيطرة على جميع دول الشام.

والمستفاد من الأخبار أن المرواني المتحدث عنه رجل قوي وله أعوان من عشائر بني مروان، بحيث يقاوم تهاجم جيوش السفياني لمدة ثلاثة أشهر بعد التعب المفرط والإنهاك الذي أصابه في ملحمة قرقيسياء العظيمة لأن له فيها السهم الأكبر، غير أن السفياني ينتصر عليه بالنتيجة ويقتلهم، ثم يتبع بني مروان فيقتلهم، ويقبل بعدها على أهل المشرق وبني العباس.

كما يقتل ابن ذلك المرواني الذي يؤهّل نفسه للقيام مقام أبيه بعد ما يقتل، كي يصفو له الجو في الشام، ولا يبقى له منازع.

# العلامة الرابعة:

# المرواني

لم تعـط الأخبار تفصيلاً عن حركة المرواني ولا ماهيتها وحقيقتها، غير أنها جعلـتها من العلائم على ظهور القائم من بين الأحداث التي تحدث قبل قيامه من دون تعليل لذلك ولا بيان لوجه الأهمية بالدقة.

غاية ما بلغنا عن ذلك أمور نعرض لها بالتدريج:

أولهـا: خروجه قبل قيام القائم كما جاء في الخبر المعتبر الذي يرويه النعماني عن أبي الحسن الرضا الثلاث أنه قال: «قبل هذا الأمر: السفياني، والـيماني، والمرواني، وشعيب بن صالح، وكف تقول: هذا هذا»<sup>(٢)</sup>، بناءاً على أن المراد بهـذا الأمر هو القائم كما هو منصرف إلى الذهن عند استعماله في أخبار العلائم وبقرينة الأمور الأربعة الأخرى المذكورة في هذه الرواية حيث إن جميعها من علامات ظهوره الثلاث، وبدلالة الرواية الأخرى التي يرويها الطبري بسـنده عن أبي عبد الله الثلاث قال: «قبل القائم الثلاث خس علامات: السفياني، واليماني، والمرواني، وشعيب بن صالح: وكف تقول: هذا هذا»<sup>(٢)</sup>

فهي تدل على أن المراد بهذا الأمر هو ظهور القائم لأنها لم تقل قبل

- (1) كـتاب الغيبة: ٢٥٣ ح ١٢، ورواه عنه في إثبات الهداة ٣: ٧٣٥ ح ٩٧ إلا أن فيه: فكيف يقول هذا هذا، مما يدل على اختلاف النسخ فيما بينها، ولعل الأصح كلمة (كف).
  - (٢) دلائل الإمامة: ٤٨٧.

هذا الأمر وقالت قبل القائم وأضافت ما هو أهم من ذلك وهو كونه من العلامات على قيام القائم التي ، الأمر الذي دعانا إلى عد خروج المرواني من العلائم المتلخة بالإضافة إلى القرائن والشواهد الأخرى الآتية، ولو تم سند همذه الرواية لمتم ما أردناه وحققناه غير أن في سندها محمد بن خالد التميمي الذي لم يذكر في توثيقه ومدحه سوى رواية الأجلة عنه، مما يجعلها غير قابلة للطرح كما أنها غير قابلة للتصديق.

ومهما يكن من ذلك فغاية ما بلغنا من التفصيل هو ما رواه ابن حماد عن أبي جعفر محمد بن علي اللي قال: فيقتل أربعة نفر بالشام كلهم ولـدخليفة: رجل من بني مروان، ورجل من آل أبي سفيان، قل: فيظهر السفياني على المروانيين فيقتلهم، ثم يتبع بني مروان فيقتلهم ثم يقبل على أهل المشرق وبني العباس حتى يدخل الكوفةه<sup>(۱)</sup>.

فهذه الرواية تدل على وجود أربعة خلفاء في الشام ولعله كناية عن الدول الأربع، القائمة في الشام، لأنه قال: «يقتل أربعة كلهم ولد خليفة» بما يدل على أن الآباء هم خلفاء بالفعل، لا أنهم كانوا خلفاء؛ لعدم وضع اللفظ لما انقضى عنه التلبس بالمبدأ.

ولا بُعــد في ذلك بعد تقسيم الشام إلى أربع دول، والمهم أن أحدهم من بني مروان والآخر من آل أبي سفيان وثالث عباسي كما مر.

ولعـل المـرواني الذي نتحدث عنه هو الخليفة الأب دون الابن المقتول، تكـون الحكومـة في بلـده وزمانه لبني مروان، لأن كل رئيس يقرّب أهله وعشيرته.

ثـم إن هذا الخليفة الأب هو الذي يقاتل السفياني وينازعه على الملك، لأنه جاء في الرواية: «ثم فيظهر السفياني على المروانيين فيقتلهم ثم يتبع

| ۹۷۱ |  | المرواني | العلامة الرابعة / |
|-----|--|----------|-------------------|
|-----|--|----------|-------------------|

بني مروان فيقتلهم ثم يقبل على أهل المشرق وبني العباس حتى يدخل الكوفة.

يؤيد ذلك ما رواه ابن حملا أيضاً عن أبي جعفر المع قل: اينازع السفياني بدمشق أحد بني مروان فيظهر على المرواني فيقتله، ثم يقتل بني مروان ثلاثة أشهر، ثم يقبل على أهل المشرق حتى يدخل الكوفة، (")، فإنها دلت عملى أن المرواني هو أحد أولئك الذين يقاتلهم السفياني قبل حركته نحو العراق والمشرق، مما يحتمل مشاركتهم في كل معركة يخوضها السفياني حتى معركة قرقيسياء التي تذكرها رواية النعماني عن أبي جعفر ﷺ أنه قال: «إن لولد العباس والمرواني لوقعة بقرقيسياء يشيب فيها الغلام الحزور، ويـرفع الله عنهم النصر، ويوحي إلى طير السماء وسباع الأرض اشبعي من لحوم الجبارين ثم يخرج السفياني ""، مما يدل على أن المرواني هو أحد أطراف النزاع فيها كما أن السفياني كذلك وكذا بنو العباس وغيرهم مما تقدم الكلام فيه مفصلاً، حاصله أن السفياني هو واحد من المشاركين فسيها دون أن يكون له تلك المعروفية والشهرة، فإذا رجع منها وقستل كسل مناوشيه السثلاثة الذيسن هم الأصهب والأبقع والمرواني الذي نتحدث عنه دانت له الدنيا، واشتهر أمره وتعاظم خطره، فيدخل العراق. هذا غاية ما وجدناه من الأحاديث عن المرواني مع ضعف أكثرها سنداً،

سوى رواية قبل هذا الأمر، ومع التسامح رواية خمس علامات.

- (۱) كتاب الفتن: ۱۷۱.
- (٢) كتاب الغيبة: ٣٠٣.

العلامة الخامسة

السفياني

5

# خلاصة الكلام في السفياني

إن حروج السفياني هو أهم العلائم على ظهور الإمام المهدي المحرى بحيث لا يقاس معه شيء من العلائم الأخرى، ولعل العلائم الأخرى تكسب علائميتها منه، فلا يكون الخارج من خراسان هو الخراساني العلامة إلا إذا قاتل السفياني، ولا يكون الخارج من اليمن هو اليماني إلا إذا قاتل السفياني، وكذا لا يكون الخسف في البيداء علامة على ظهور القائم إلا إذا كان هو الخسف بجيش السفياني، ولا تكون الصيحة والنداء هي العلامة إلا إذا أعقبها النداء باسم السفياني، وهكذا المرواني وشعيب بن صالح، ولا يكون المبايَع بين الركن والمقام هو القائم المهدي المجدي يخرج قبله السفياني.

ولعلـك تــدرك مــدى أهمية خروج السفياني والسر في التأكيد على خروجه في الأخــبار، بعــد معــرفة أن العلامــة الــتي يتميز معها صدق المدعي للمهدوية وكذبه، وبه نتحقق صدق الخارج باسم الخراساني والحسني واليماني وغيره.

والسفياني هو عثمان بن عنبسة، يرجع نسبه إلى أبي سفيان، وقيل: هو مـن ولد يزيد بن معاوية، وقيل من نسل عتبة بن أبي سفيان، والمسلّم أن أمه من بني كلاب وهم العشائر المنتشرة في الشام.

وهو رجل ربعة وحش الوجه ضخم الهامة وبوجهه أثر الجدري وفي عينه خلـل إذا رأيـته حسبته أعور، فهو قبيح المنظر بشع الصورة رغم أنه أحمر أشقر أزرق العينين، وما فائدة ذلك وخبثه يظهر على وجهه وفي جميع فعاله.

ينشأ السفياني ويترعرع في الشام على مايبدو، مع احتمال ترعرعه

. ١٩ . ...... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي 🕮

في الغرب وفي بلد الروم.

والمهم أنه يُظهر الزهد ويتقشف، ويبلل الأموال، فيجلب قلوب الجهال والأراذل حتى يصبح شخصية مرموقة، ورمزاً دينياً منظوراً إليه، رغم أنه لم يعبد الله قـط ولم ير مكة والمدينة، وهو متأثر بالثقافة الغربية إلى آخر الحدود، ولعله يكون من صنع أيديهم!!

حتى إذا عمّت البلاد الفتن، وتسبب الصراع بين القوى المتواجدة في الشام في حصول التشويش والاضطراب الشديدين، وأصاب أهل الشام الذلّ والهوان وتمادت الفتنة وطال العناء، صار أهل الشام يفكرون في استعادة أمجادهم، وتتولد عندهم فكرة مستجدة أو سابقة تتجلى في ذلك الحال، وهي أن الشام لا تستعيد مجدها إلا على يد أموية فيقولون: اطلبوا ملك الأول، ويخطر في أذهانهم ذلك الأموي المتقشف والرمز المصنوع، فيأتون إليه ويطالبونه بالخروج، وهو يومها في قرية حرستا القريبة من دمشق، فإذا أحس بهم هرب إلى أخواله كلب وذلك دهاء منه، فيبقى في الوادي اليابس الذي لايعلم موضعه بالدقة، ولعله في فلسطين وقيل: قرب دمشق.

ولما كان السفياني معروفاً بين أهل الشام لأجل ما بذله من الأموال وما أظهره من الزهد والتقشف يأتيه جماعة من أهالي الوادي اليابس فيقولون له: يا هذا ما يحل لك أن تضيّع الإسلام، أما ترى ما الناس فيه من الهوان والفتن، أما تنصر دينك وأنت من قريش من أهل بيت الملك القديم؟!

فيستجيب لهم ويخرج راغباً في الأموال والعيش الرغد، ويتبعه ناس من قرى الوادي اليابس، حتى يأتي دمشق، ويتجه نحوها بمجموعة قليلة في وقـت عصـيب قد اشتبكت فيه قوات الشام مع قوات المغرب التي جاءت لاستحلال الشام بعد ما استحلت مصر.

| 191 | / السفياني | ة الخامسة ا | العلامة |
|-----|------------|-------------|---------|
|-----|------------|-------------|---------|

ولما يسمع حاكم دمشق العباسي بالخبر، يخرج إليه بمن معه من القوات لـيلقله ويقاتلـه، ولكـن لحظة تلاقيهما ينهزم جيش الحاكم وجموعه، حتى يأتي السـفياني دمشـق في يـوم جمعـة من شهر رجب، ويستوي على منبرها ويخطب فيأمرهم بالجهاد ويبايعهم على أن لا يخالفوا له أمراً رضوه أم كرهوه.

فما يبرح حتى يجتمع إليه الناس وتتلاحق به أهل الضغائن، ثم يبعث إلى قبائل كلب فيأتيه منهم مثل السيل، فيجمع الجيوش حتى تنتظم ويبعث بها إلى قوات المغرب ورجال البربر الذين يقاتلون رجال الملك المنحَّى من ولد العباس والتي هي قوات أجنبية، فيفاجئهم السفياني في عصائب أهل الشام، ويقع القتال الشديد بين الأقطاب الثلاثة في بطن الأردن وتتوالى المعارك حتى يخرج السفياني من هذه المعارك منتصراً، ويقضي على جنود المغرب ويفرق جموعهم، فيلتحق به طائفة منهم ويهرب الباقون إلى مصر والحجاز، ويستتب له الأمر بالشام، ويعدل بين الناس، ويسير فيهم مما هو خيرهم وصلاحهم حتى يقول القائل: والله ما كان يقال فيه إلا كذب.

فيكون في أرض الشام بعد ذلك ثلاث دول غير دولة السفياني يعرف رئيس أحدها بالأبقع والثانية بالأصهب، والثالثة بالمرواني، فيتجه السفياني إلى قـتال الأبقـع، ويقع بينهما القتال، فينتصر عليه السفياني ويقـتله ومـن تبعه، ثم يتوجه إلى الأصهب، وينتصر عليه ويقتله، وهكذا المرواني حـتى يسيطر عـلى جميع بلاد الشام، المعبَّر عنها بكور الشام الخمس، ويقـوم بإخـراج جميع القوات المجتمعة فيها كقوات اليمن وأهل المشرق والقوات الأجنبية.

ثم لا يكون له همة بعد ذلك سوى التوجه نحو الشرق، أي العراق حيث اجتمعت فيه قوات متعددة من الترك والروم بالإضافة إلى تواجد قوات مشرقية ايرانية أو غيرها يعطف عليها ويقع القتال بينهم، فتتراجع أمامه ١٩٢ ..... ١٩٢ .....

تلـك القـوات، حتى تجتمع جميعها في منطقة قرقيسياء الواقعة عند ملتقى نهـر الخـابور والفـرات، التي تنشب فيها الحرب المعروفة بمعركة قرقيسياء ويكون السفياني أحد المساهمين وأحد الأطراف المتنازعة فيها.

وقد تحدثت الأخبار عن حدوث حرب لم يكن مثلها منذ خلق الله تبارك وتعالى السماوات والأرض، ولا يكون مثلها ما دامت السماوات والأرض، فتكون مأدبة للطير تشبع منها سباع الأرض وطيور السماء من لحوم الجبارين.

فيـبلي السـفياني في هذه الحرب بلاءاً عظيماً، وتظهر قوته وقسوته لجميع العالم، يقوم فيها بقتل الترك والروم وجنود المشرق، فيداخل الناس عـنده الجـزع والخوف، ثم يرجع إلى دمشق وقد دان له الخلق، واعترف به العالم.

حتى أنه يرسل إلى رؤساء الدول الغربية ويطالبهم باسترجاع من هرب إلى بلادهم من العلويين وغيرهم فيحصل عندهم التردد في تسليمهم ثم يسلمونهم إليه فيأخذهم ويقتلهم.

وتستحكم الروابط بينه وبين الدول الغربية، خصوصاً بعد ما يحاول الدخول إلى العراق وتتصدى له جنود المشرق والرايات السود الخراسانية ويقع القتل في قواته حتى يعجز أمام تلك القوات مما يضطره إلى الذهاب إلى الدول الغربية ويطلب منهم المساعدات والأسلحة، وإذا به يرجع من تلك الدول وقد صار نصرانياً وفي عنقه الصليب، ليكشف عن حقيقته وعمالته المسبقة.

ثم يـتجه نحـو العـراق ولا يعبر الفرات إلا وهو كافر قد سلب الله الـرحمة مـن قلبه فيأتي إلى مدن العراق واحدة بعد واحدة فيخربها ويكثر فـيها القـتل حـتى يدخل بغداد، فكم من قتيل وقتيلة ومال منتهب وفرج مستحل.

| 195 | <br>نى | / السفيا: | الخامسة ا | لعلامة | 11 |
|-----|--------|-----------|-----------|--------|----|
|     |        |           |           |        |    |

شم تمنحدر قواته إلى الكوفة والنجف، فلا يدعون أحداً إلا قتلوه، وإن الرجل منهم ليمر بالدرة المطروحة العظيمة فلا يتعرّض لها، ويرى الصيي الصغير فيلحقه ويقمتله، وحتى النساء لايدعهن بل يقتل منهن ويسبي بعضهن، شم يترك بعض قواته فيها ويأمر البعض الآخر بالتوجه إلى المدينة ويرسل إليهم المتعزيزات العسكرية والقوات الإضافية ليشكّل جيشاً جديداً ثانياً في غاية الاستعداد.

وفي ذلك الحال تقبل الرايات السود الخراسانية حتى تنزل على الماء، ويبلغ من بالكوفة من أصحاب السفياني نزولهم فيهربون، ثم ينزلون الكوفة ليستنقذوا من فيها من المسجونين من بني هاشم وغيرهم.

ويخرج في هذا الحال قوم من سواد الكوفة يقل لهم العصب ليس معهم سلاح إلا قلـيل وفـيهم نفـر مـن أهـل البصـرة فيدركون أصحاب السفياني ويستنقذون ما في أيديهم من سبي الكوفة.

ثم يتوجه الجيش الآخر من جيوش السفياني نحو المدينة المنورة التي يتواجد فيها الإمام المهدي التلكة يومئذ، فيجيء الجيش حتى يدخل المدينة ويقتل فيها الرجال ويبقر بطون النساء، ويأمر بقتل كل من كان فيها من سني هاشم حتى الحبالى، وذلك لما يصنع الهاشمي الذي يخرج على أصحابه من المشرق، فيهرب الناس ويتفرقون في الجبال والبوادي، ويخرج الإمام المهدي المله وصاحبه منها إلى مكة.

ويبعث السفياني الجيش إلى مكة في أثرهما، حتى إذا توسطوا البيداء خسفت بهم الأرض على ما سيأتي الكلام فيه.

فلا ينجو منهم سوى شاهدين أو ثلاثة فيجيء اثنان منهم إلى السفياني ويخبرانه الخبر، فيمتعظ ويكون له عبرة، خصوصاً وأنه حينما يلخل الكوفة يقتل الأطفال ويغلي لهم الزيت، ويأخذ اثنين منهم اسمهما حسن وحسين فيصلبهما على مسجد الكوفة، فتغلي دماؤهما كما غلى دم يحيى بن زكريا للظيمة ، فإذا رأى ١٩٤ .....١٩٤ .....

ذلك المدم وسمع بحبر الخسف أيقن بالهلاك، فيعتكف على شرب الخمر والمعاصي ويأمر أصحابه بذلك كحالة هستيرية، ويأخذ امرأة حامل في وسط الطريق ويدفعهما إلى بعض أصحابه ويقول: افجر بها في وسط الطريق، ثم يبقر بطنها فيسقط الجنين من بطن أمه، ولا يقدر أحد أن يغير ذلك وتضطرب الملائكة في السماء، فيأمر الله عزوجل جبرئيل الخين ليصيح عملى سور دمشق، ألا قد جاءكم الغوث يا أمة محمد، قد جاءكم الفرج وهو المهدي الخين.

عـندها يكون المهدي الله قد ظهر بمكة وجاء بالأصحاب إلى الكوفة لتبايعه جيوش خراسان ويسير الجميع نحو الشام.

فيقول السفياني: لعمر الله لقد جعل الله في هذا الرجل عبرة بعثت إلىيه ما بعثت فساخوا في الأرض، إن هذا لعبرة وبصيرة، ويكون حوله جماعة هم الآخرون قد اعتبروا بذلك فيصرّون عليه ويجبرونه على النزول على حكم الإمام، فيضطر إلى بعث البيعة إلى الإمام، ويؤدي إليه الطاعة.

ثم تأتيه قبائل كلب فيقولون: ماصنعت؟ انطلقت إلى بيعتنا فخلعتها وجعلتها له، فيقول: ما أصنع قد أسلمني الناس، فيقولون: إنا معك، فيقول: ما ترون، استقيله البيعة؟ فيقولون: نعم، فيأتيه ويقول: أقلني البيعة، فيقيله الإمام ﷺ ويقول: «هذا رجل قد خلع طاعتي؟ ويعود السفياني إلى أصحابه وقد استعدوا للقـتل فـتدور بـين الجيشين المعارك وينشب بينهما القتل، وسرعان ما ينكسر جيش السفياني ويقتل أصحابه، ويؤتى بالسفياني وقد جعلت عمامته في عنقه وسحب حتى يقف بين يدي الإمام ﷺ

فيقول السفياني للمهدي الكلا: يا ابن عمي مُنَّ علي بالحياة أكون سيفاً بـين يديـك وأجاهد أعداءك، والمهدي جالس بين أصحابه وهو أحيى من العذراء، فيقول: فخلّوها.

عمندها يعترض أصحاب الإمام المهدي الكلا ويقولون ياابن بنت رسول

العلامة الخامسة / السفياني ..... العلامة الخامسة / السفياني .....

الله تمنَّ عليه بالحياة وقد قتل أولاد رسول الله ﷺ ما نصبر على ذلك.

فـيقول: «شـأنكم وإيـاه، اصنعوا به ما شئتم»وقد كان خلاًه وافلته، فيلحقه رجل من الإيرانيين فيأخذه ويقتله.

ويكون قبل خروج السفياني أمور وأحداث تتحدث الأخبار عن أنها علامة على خروج السفياني منها اختلاف بني العبلس، وخروج اليماني، وإقبال الـترك والـروم إلى المـنطقة، وخروج أهل المغرب إلى مصر والشام، والاختلاف في الشـام، والانـتخابات في بغداد، وسقوط طائفة من مسجد دمشق، وظهور الأبقع، وخروج رجل عباسي في الشام، وفتنة بين أهل المشرق والمغرب، وخراب الشـام، والخسف بقرية الجابية وحرستا، ورجفة تكون في الشام يهلك فيها الكثير، وغيرها.

# العلامة الخامسة:

السفياني

لعل خروج السفياني هو الحور الذي تدور عليه رحى العلامات والأحداث السريعة التي تسبق ظهور القائم اللي وبه تتميز عن نظائرها ومشابهاتها؛ لأنها بين أن تكون طرف الصراع معه كالخراساني واليماني والمرواني، وبين أن تكون واقعة تصيب جيشه وأتباعه كالخسف بجيشه وعساكره، أو ترتبط به كالنداء الثاني الذي يكون باسمه، ولا أقل من أن تقارنه في الوجود أو تحدث في زمان خروجه كقتل النفس الزكية من العلائم، أو تختم بذلك كزوال بني فلان الذي يأتي الكلام عنه.

والأهم من جميع ذلك اهتمام النبي عَنْيَمَ والأئمة الله بهذه العلامة أشد الاهمتمام، فما أن يسأل السائل عن العلامة القطعية لظهور القائم إلا ويكون جوابهم المي هو خروج السفياني، أو يقول ماهي العلامة بيننا وبينكم؟ فيأتيه الجواب إذا خرج السفياني فاقبل إلينا بالسلاح، أو الزم الأرض وكن حلساً من أحلاس بيوتك حتى يبلغك أن السفياني قد خرج.

وما أن يوقت السائل ويقول يخرج القائم الظلام هذه السنة أو كان المقرر أن يظهر في هذه السنة إلا ويواجه الجواب الاعتراضي القائل أيقوم القائم بغير سفياني؟!

وهكذا فإن المتحمسين كانوا يأتون الأئمة عند حصول كل حركة ويقولون كنا نقدر أن هذه الحركة هي حركتكم وتنتهي بدولتكم أو يبعثون ١٩٨ ..... ١٩٨ .....

إليهم بالرسائل يحرضونهم على استغلال الفرصة والخروج بالسيف فكان الجواب الذي لا يتوقعونه على الرغم من العلم به هو أن يقول الإمام أما علمتم أنه إنما يقوم السفياني، ولا يقوم القائم من دون خروج السفياني. كـل ذلـك حـتم عليمنا أن نستوفي الكلام في هذه العلامة أكثر مما عداها ونسلَط عليها الضوء أكثر من العلامات الأخرى.

#### اسمه ونسبه:

ليس من المستحسن البت في اسم السفياني ولا غيره ممن سيأتي زمانه كما علَّمنا التاريخ، والمهم هو معرفته بجامع صفاته وعلائمه.

ومع ذلك فقد ورد في أكثر من رواية أن اسمه عثمان بن عنبسة، أفضلها سنداً ما رواه الشيخ الصدوق عن محمد بن علي ملجيلويه قل: حدثني عمي محمد بن أبي القاسم، عن محمد بن علي الكوفي، عن محمد بن أبي عمير، عن عمر بن أذينة قال: قال أبو عبد الله الثلاثة قال أبي الثلاثة قال أمير المؤمنين الثلاثة: اليخرج ابن آكلة الأكباد من الوادي اليابس وهو رجل ربعة وحش الوجه ضخم الهامة بوجهه أثر الجدري إذا رأيته حسبته أعور اسمه عثمان وأبوه عنبسة وهو من ولد أبي سفيان حتى يأتي أرضاً ذات قرار ومعين فيستوي على منبرهاه<sup>(۱)</sup>، ومحمد بن علي الكوفي مرمي بالضعف والكذب والغلو، وأكثر ما يتهم به هو الغلو والارتفاع غير أني أتردد في تضعيف مثله.

وفي روايـة المفضـل بــن عمـر عن أبي عبد الله الظلام: "هو عثمان بن عنبسة الأمــوي من ولد يزيد بن معاوية"<sup>(1)</sup> وهي ضعيفة السند غير أنها مشحونة

(١) كمال الدين ٦٥١ ح ٩، البحار ٥٢: ٢٠٥ ح ٣٦، ورواه في إعلام الورى ٢: ٢٨٢ مرسلاً عن ابن أبي عمير عن ابن أذينة عن الصلاق عن أبيه عن أمير المؤمنين على وفيه: وأبوه عيينة، وفي إثبات الهداة ٣: ٢٢١ قوأبو عيينة.
 (٢) مختصر بصائر الدرجات: ١٨٤، البحار٣٥: ٨.

بالعلم لا يصدر متنها إلا من إمام معصوم. ويؤيد ذلك أمران:

الأول: الروايات الواردة في الصيحة الثانية، وهو نداء إبليس من الأرض: «ألا أن الحق مع عثمان وشيعته»<sup>(١)</sup> إذا جمع مع ما رواه الصدوق بسند معتبر عن أبي جعفر الكلا أنه قل: «ينادي مناد من السماء أول النهار ألا إن الحق في علي وشيعته، ثم ينادي إبليس – لعنه الله – في آخر النهار: ألا أن الحق في السفياني وشيعته فيرتاب عند ذلك المبطلون»<sup>(١)</sup> ومع ذلك لا يكون نداء «ألا إن إن الحق في علي وشيعته قرينة على إرادة عثمان بن عفان؛ لأن نداء «ألا إن الحق في السفياني وشيعته، تعيين لما هو المراد، ويكون المراد بعثمان المنادي باسمه هو السفياني عثمان بن عنبة.

الـثاني: تكـرُّر اسـم عثمان بن عنبسة في شجرة بني أمية، منهم عثمان بن عنبسة بن أبي سفيان ذكره في تاريخ مدينة دمشق وقال: وهو ابن أخي معاويـة وابـن أخـت ابن الزبير أرادت بنو أمية أن تبايعه بالخلافة يوم مات معاوية بن يزيد بن معاوية فأبى ذلك<sup>(۳)</sup>.

ومـنهم عثمان بن عنبسة الأصغر بن عتبة بن عثمان بن عنبسة بن أبي سفيان أبو العباس الأموي العنبسي ذكره ابن عساكر<sup>(1)</sup>.

وعليه فمـاجـاء في مرسـلة عقد الدرر المفصلة من أن اسمه حرب بن عنبسة بـن مـرة بن كلب بن سلمة بن يزيد بن عثمان بن خالد بن يزيد بن معاوية

- (١) الإرشاد للمفيد ٢: ٣٧١، الغيبة للطوسي: ٤٣٥، كمال الدين: ٦٥٢.
  - (٢) كمال الدين: ٦٥٢ ١٤.
- (٣) تماريخ مدينة دمشق ٤٠: ١٤، وله قصة مفصلة أخرى في ج ٣١: ٣، من شاء فليطلع عليها.
  - (٤) تاريخ مدينة دمشق ٤٠: ١٨ رقم ٤٦٢٨.

بن أبي سفيان، لا يعتمد عليه".

وأما نسبه، فقد تقدم في رواية المفضل أنّه من ولديزيد بن معاوية، ولكن روى الشيخ الطوسي وغيره عن حذلم بن بشير عن علي بن الحسين الله أنه من ولد عتبة بن أبي سفيان<sup>(٣)</sup>، وهي مرسلة على ما يبدو، بينما الأولى مسندة، تدعمها مرسلة عقد الدرر.

ومهما يكن من ذلك فالروايات متفقة على أنه من ولد أبي سفيان وإن اختلفت في غيره من آبائه.

#### صفاته:

جاء في رواية عمر بن أذينة التي تقدم الكلام في سندها: فيخرج ابن آكلة الأكـباد من الوادي اليابس وهو رجل ربعة وحش الوجه، ضخم الهامة، بوجهه أثـر الجـدري إذا رأيـته حسبته أعور،<sup>(۳)</sup> وآكلة الأكباد هي هند زوجة أبي سفيان التي لاكت كبد حمزة عم النبي ﷺ، مما يدعم أنه من ولد أبي سفيان.

ولا يـنافي بشـاعة وجهه ما ورد من أن السفياني أحمر أشقر أزرق لم يعبد الله قـط ولم ير مكة ولا المدينة<sup>(١)</sup>...، لما ورد بسند معتبر عن عمر بن يزيد قل: قـل لـي أبـو عبد الله الصلاق الكلا: المنك لو رأيت السفياني لرأيت أخبت الناس أشـقر أحمر أزرق يقول: يا رب ثاري ثاري ثم النار، وقد بلغ من خبثه أنه يدفن أم ولد له وهي حية مخافة أن تدل عليه...»<sup>(٥)</sup>.

- (۱) عقد الدرر: ۹۰.
- ۲) الغيبة: ٤٣٣ ح ٤٣٧، الخرائج والجرائح ٣: ١١٥٩ وفيه: قيل لعلي بن الحسين التي.
- (٣) كمال الدين: ٦٥١ ح ٩، الربعة: الوسيط القامة، أنظر كتاب العين ٢: ١٣٣.
  - (٤) كتاب الغيبة للنعماني: ٣٠٦، البحار ٥٢: ٢٥٤.
    - (٥) كمال الدين: ٦٥١، البحار ٥٢: ٢٠٠ ح ٣٧.

| Y . 1 | / السفياني | ة الخامسة ' | العلام |
|-------|------------|-------------|--------|
|-------|------------|-------------|--------|

فهـو يــدلً على أن الخبث والوحشة في فعاله بحيث يظهر الشر على وجهـه وإن كــان أزرق العينين أحمر الوجه وأشقر، ينضاف إلى ظهور خبثه على وجهه الخلل الموجود في عينيه بحيث إذا رأيته حسبته أعور، وكذلك أثر الجدري وضخامة الرأس، مما يجعله نخوفاً مهولاً.

ومهمما اختلفت صفاته فالمراجح أنه أحمر أشقر أزرق؛ لورود ذلك في الخبر المعتبر وتكرر نقله.

### منشأ حركة السفياني:

إذا اسـتدامت أمور الدنيا على ما هو عليه اليوم فلابد أن نطلب لحركة السفياني أصابع غربية تدعمها وتمدها بالأيدولوجية والثقافة التي تسود في الغرب الذي يعبر عنه في الروايات ببلاد الروم.

فقـدروى الشـيخ الطوسـي بسنده عن بشر بن غالب قل: يقبل السفياني من بلاد الروم متنصراً في عنقه صليب وهو صاحب القوم<sup>(۱)</sup>.

مما يلل على أن له قوماً يسيرُونه وله ثقافة غربية ولا يتيسر التعبير عنها في ذلك الزمان سوى بالتنصر أي النصرانية والمسيحية الغالبة ـ ولو بالاسم ـ في بلاد الغرب، وكذلك فإن الصليب هو علامة على ذلك.

ولـو صـح هـذا الخبر فهو يدل على ترعرع السفياني في الغرب وانتهاله من ثقافتهم وذوبانه في أيدولوجيتهم.

يؤيـد ذلـك مـا ورد في خـبر أخـر يجعـل من علامات ظهور القائم:

(١) الغيبة للشيخ الطوسي: ٤٦٢ عن قرقارة، عن أبي النصر إسماعيل بن عبد الله بن ميمون بن عبد الحميد بن أبي الرجال العجلي، عن محمد بن عبد الرحمن بن أبي ليلى، عن جعفر بن سعد الكاهلي، عن الأعمش، عن بشر بن غالب. ٢٠٢ ..... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي 🖼

خروج السفياني براية خضراء وصليب من ذهب<sup>(1)</sup>، مما يدل على ثقافته ودعمه بالمال المستفاد من قوله صليب من ذهب، ولا أقل من مصانعته ومعاملته مع الغريبين من أجل إمداده بالسلاح وتقويته للتغلب على مناوئيه، خصوصاً الخراساني القوي الشوكة، حتى جاء في رواية الخاتون آبادي عن الإمام الصادق الكلا «ثم يبعث السفياني جيوشاً إلى الأطراف ويسخر كثيراً من البلاد ويبالغ في القتل والفساد، ويذهب إلى الروم لدفع الملك الخراساني ويرجع منها متنصراً في عنقه صليب<sup>(1)</sup>.

فـإن هـاتين الروايـتين وإن كانـتاضـعيفتي السـند، لكـن يسـاعدها الوضع الحاكم في الدنيا اليوم ورجحان ثباته على ما سيأتي.

ولو فرضنا عدم ثباته واختلاف أمور الدنيا بزوال الدول الأوربية أو زوال هيمنتها بحصول خلاف بينها أو حجر يضرب الأرض يهلك فيه أكثر أهلها كما يشعر به بعض الأخبار.

ف الذي يظهر من الأخبار الذاكرة لأعمال السفياني وإباحيته هو تأثره العميق بتلك الثقافة وتكون حركته ناشئة عن الانفلات السياسي الحاصل أثر ذلك.

ومهمـا يكـن مـن ذلـك فإن ثقافة السفياني الحقيقية لا تمنع من أن يظهر الزهد ويكون له موقع ديني أو ثقافي كما يأتي.

### منطق السفياني:

المستفاد من الأخبار التي منها خبر عمر بن يزيد المعتبر المار أن السفياني إنما يجيء لطلب الثار وهدفه الانتقام فإن فيها: «إنك لو رأيت السفياني لرأيت

- (۱) مختصر بصائر الدرجات: ۱۹۹.
- (٢) كشف الحق (أربعين الخاتون آبادي): ١٥٣.

أخبث الناس، أشقر أحمر أزرق يقول: يا رب ثاري ثاري ثم النار"<sup>(()</sup> وفي رواية أخرى يقول: «يا رب ثاري والنار، يا رب ثاري والنار"<sup>(٢)</sup>، مما يدل على أن ثأره قـول ولـيس ثـأراً حقيقـياً لأنه قل: «يقول» فهو مجرد قول وادعاء، ويؤيده كلمة أخبث الناس الدالة على اصطناع الفتن وإظهار خلاف ما في الضمير، وكذلك قوله «ثم النار» ويدل على علمه بزيف دعوته وبطلان دعواه.

وتكرار كلمة ثاري يدل على طول مدة المطالبة بذلك والتأكيد عليه.

ولما سيأتي أن السفياني سيصب حمم غضبه على العراق والحجاز بعد السيطرة على الشام بأكمله فإن ذلك يحكي عن وجود نفرة وعداوة من ناحية الغرب لسكان هذين المصرين بعدما يحملت فيها ما ينافي مصالحهم بحيث يضطرون من أجل بسط السيطرة عليها إلى تشكيل دولة قوية في الشام،حيث إن الشام تخضع بطبعها لرؤسائها مهما كانوا، وبواسطتها تحاول السيطرة على هذين البلدين.

كما لا يبعد أن تحدث في منطقة الشرق الأوسط عموماً والعراق والحجاز والشام ولبنان وفلسطين تحركات طائفية، وحركات متشددة تنتمي إلى نزعات أموية تمهد الأرضية المناسبة لتنامي الفكر الانتقامي الذي يدعو إليه السفياني، وهـناك روايـة تـدلّ على أن الأمويين يصيبهم الويلات من ناحية الهاشمي الذي

- (۱) كمال الدين وتمام النعمة: ٦٥١ ح١٠ عن أحمد بن زياد جعفر الهمداني عن علي بن إبراهيم بن هاشم، عن أبيه إبراهيم بن هاشم عن محمد بن أبى عمير عن حماد بن عثمان عن عمر بن يزيد قال: قال أبو عبدالله عليه
- (٢) الغيبة للنعماني: ٣٠٦ ح١٨ عن أحمد بن محمد بن سعيد بن حميد بن زياد عن علي بن الصباح ابن الضحاك عن إبراهيم بن عبد الحميد عن أبي أيوب الخزاز عن محمد بن مسلم عن أبى جعفر الباقر الله في هذا السند علي بن الصباح مهمل لم يتعرض له الرجاليون في كتبهم.

٢٠٤ ...... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي التخ

يخرج مـن المشـرق، مـن إيـران أو العراق وتكون أعمالهم كرد فعل على تلك المضايقات كما سيأتي في سبب دخول المدينة واستباحتها وقتل الهاشمييَّن فيها.

والأولى من جميع ذلك دخول أعماله في طريق التدبير المسبق من القوى العظمى للحض حركة القائم في نطفتها أو قبل قيامها لعلمهم بمجيء مصلح يكون مركزه العراق وينتظره الشيعة الإمامية حتى ورد أن السفياني يقتل كل شيعي وكل من اسمه حسن أو حسين وأمثاله كما يأتي.

بل إن المستفاد من بعض الأخبار أن قيام السفياني إنما يكون بعد ظهور القائم فيختفي القائم حتى يخسف بالجيش بالبيداء كما يأتي.

على أن لا يعني كل ذلك عدم إعلان الأهداف الجذابة والهتافات المضللة بحيث يصعب تمييز حقيقة الدعوة الجديدة والتباس الأمر على بعض أهل الحق بحيث إنهـم لـولا عصمة الله سبحانه لهم لزالوا معها ودخلوا تحت رايتها كما جاء في بعض الأخبار.

ومنها المروي في عقد الدرر مرسلاً عن أمير المؤمنين المحلية جاء فيه: افيغلب السفياني، وإنه ليعدل فيهم حتى يقول القائل: والله ما كان يقال فيه إلا كذب، والله إنهم لكاذبون، لو يعلمون ما تلقى أمة محمد ﷺ منه ما قالوا ذلك، فلا يزال يعدل حتى يسير ويعبر الفرات، وينزع الله من قلبه الرحمة....، <sup>(1)</sup>.

ومـنها ما رواه النعماني بسنده عن علي الملكة وفيه: «وإذا كان ذلك خرج السفياني فيملك قدر حمل امرأة تسعة أشهر، يخرج بالشام فينقلد له أهل الشام إلا طوائف من المقيمين على الحق يعصمهم الله من الخروج معه....، <sup>(٢)</sup>.

- (۱) عقد الدرر: ۹۰.
- (٢) غيبة النعماني: ٣٠٥، البحار ٥٢: ٢٥٢ والسند هكذا علي بن أحمد عن عبيد الله بـن موسى العلوي عن عبد الله بن محمد عن محمد بن خالد عن الحسن بن المبارك عن أبي اسحاق الهمداني عن الحارث الهمداني عن علي المحلم.

| 7.0 |  | السفياني | ة الخامسة / | العلام |
|-----|--|----------|-------------|--------|
|-----|--|----------|-------------|--------|

بل ورد عن الصادق الظلا أنه قال في حديث: «وهذا الملعون يظهر الزهد قـبل خـروجه، ويتقشـف، ويتقـنع بخبز الشعير والملح الجريش، ويبذل الأموال فيجلـب قلـوب الجهال والأراذل، ثم يدّعي الخلافة فيبايعونه ويتبعهم العلماء الذين يكتمون الحق ويظهرون الباطل فيقولون: إنه خير أهل الأرض»<sup>(۱)</sup>.

وأكثر من ذلك فإن الأخبار دلت على أن الناس هم الذين يأتونه ويطلبون منه القيام والانتصار للدين فيقول: لست بصاحبكم، مما يلل على أن له موقعاً دينياً أو ثقافياً مرموقاً وعالياً، وإن كانت حقيقته هي الثقافة الغربية كما مر.

فقد جاء في عقد الدرر المار عن أمير المؤمنين الظلام: افتضطرب الشام وفلسطين فتجمتمع رؤساء الشمام وفلسطين فيقولون اطلبوا ملك الأول فيطلبونه فيوافونه بغوطة دمشق بموضع يقال لها حرستا، فإذا أحس بهم هرب إلى أخواله كلب، وذلك دهاء منه، ويكون بالوادي اليابس عدّة عديدة فيقولون له: يا هذا، ما يحلّ لك أن تضيع الإسلام، أما ترى ما الناس فيه من الهوان والفتن؟! فاتق الله واخرج، أما تنصر دينك؟! فيقول: لست بصاحبكم، فيقولون: ألست من قريش من أهل بيت الملك القديم، أما تغضب لأهل بيتك وما نزل بهم من الذل والهوان؟!

ويخرج راغباً في الأموال والعيش الرغد فيقول: اذهبوا إلى خلفائكم الذيبن كنتم تدينون لهم هذه الملة، ثم يجيئهم في يوم جمعة فيصعد منبر دمشق، وهو أول منبر يصبعده، فيخطب ويأمرهم بالجهاد ويبايعهم على أنهم لا يخالفون له أمراً رضوه أم كرهوه".

وهذا الحديث وغيره يلل على حقيقة خطيرة يجب الالتفات إليها محصلها أن السفياني لا يأتي باسم السفياني، ولا يأتي بعنوان حاكم جائر، وإنما يأتي

- (1) كشف الحق للخاتون آبادي: ١٥٣.
- (٢) عقد الدرر: ٩٠، وانظر الزام الناصب ٢: ١٧٨.

٢٠٦ ..... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي 🕮

بصفة دينية وحتى أنه يعمل بالعدل مدة بحيث يؤدي إلى التباس الأمر بالكلية فقد جاء في موضع آخر من الرواية المارة:

هوإنـه لـيعدل فـيهم حـتى يقول القائل: والله ما كان يقال فيه إلا كذب، والله إنهـم لكـاذبون، لو يعلمون ما تلقى أمه محمد ﷺ منه ما قالوا ذلك، فلا يزال يعدل حتى يسير ويعبر الفرات، وينزع الله من قلبه الرحمة......

فهـي تصـرَّح بذلـك، وتلل على أن التغيَّر أو إظهار الكفر والفسق أو ظهـور حقيقته يكون بعد عبوره الفرات، فهي وإن كانت ضعيفة السند إلا أن هناك رواية أخرى تدعمها.

فقد ورد: «أن السفياني لا يعبر الفرات إلا وهو كافر»<sup>(۱)</sup>.

### محل خروج السفياني:

المؤكد أن السفياني إنما يخرج في الشام، فقد عدت الروايات الكثيرة في علامات خروج القائم خروج السفياني من الشام<sup>(\*\*)</sup>.

كما عينت الروايات خروجه من الوادي اليابس وهي كثيرة.

ومـنها مـا رواه حذيفـة بن اليمان أن النبي ﷺ ذكر فتنة تكون بين أهل المشـرق والمغـرب قـل: **فبيـنا هـم كذلـك يخـرج علـيهم السفياني من الوادي** اليابس في فور ذلك حتى ينزل دمشقّ<sup>ا"</sup>.

ومـنها ما رواه النعماني بسند عن علي الكلة: ففانظروا خسف قرية من دمشق يقال لها حرستا، فإذا كان ذلك خرج ابن أكلة الأكباد من الوادي

- (۱) عقد الدرر: ۲۹.
- (٢) كمال الدين: ٣٢٨، ٣٣١، البحار ٥٠: ٢١٨.

(٣) البحار ٥٢: ١٨٦.

اليابس حتى يستوي على منبر دمشق"".

ومـنها روايـة الشيخ الطوسي بسند عن علي الملكة قال في حديث: افلذا كان ذلك فانتظروا ابن آكلة الأكبلا بوادي اليابس".

ومنها رواية حذلم بن بشير عن علي بن الحسين الله وفيها: «ثم يخرج السفياني الملعون من الوادي اليابس....» <sup>(\*)</sup>.

ومنها رواية عمر بن أذينة التي تقدم الكلام عن سندها: فيخرج ابن آكلة الأكباد من الوادي اليابس....» <sup>(2)</sup>.

ومنها ما رواه الخاتون آبادي في كتاب كشف الحق عن الفضل بن شاذان يروي عن الإمام الصادق اللله أنه قال في حديث: فبينا م كذلك إذ يخرج عليهم السمرقندي من خراسان مع الرايات السود والسفياني من الوادي اليابس من أودية الشام وهو من ولد عنبسة بن أبي سفيانا".

ولم تذكر المعلجم حدود الوادي اليابس غير أن المستفاد من بعض الأخبار أنه في فلسطين؛ ففي رواية المفضل عندما يذكر الصيحة الأولى والثانية يقول: «فيلذا زالت الشمس للغروب صرخ صارخ من مغاربها يا معاشر الخلائق لقد ظهر ربكم من الوادي اليابس من أرض فلسطين وهو عثمان بن عنبسة الأموي....» <sup>(1)</sup>.

- (١) غيبة النعماني: ٣٠٥ ب ١٨ ح ١٦. ومثله في ب البدء والتاريخ ٢: ١٧٧.
  - (٢) الغيبة: ٢٧٢.
- (٣) الغيبة للشيخ الطوسي: ٤٤٤، الخرائج والجرائح ٣: ١١٥٥ وفيه: قيل لعلي بن الحسين صف لنا متى خروج المهدي.
  - (٤) كمال الدين: ٦٥١، البحار ٥٢: ٢٠٥ ح ٣٦.
    - (٥) كشف الحق: ١٥٣.
    - (٦) الهداية الكبرى للخصيبي: ٣٩٧.

۲۰۸ ...... و علائم ظهور المهدي العد التنازلي في علائم ظهور المهدي الملخ

ولكـن يرى البعض أن الوادي اليابس قرب دمشق أو في منطقة حوران ودرعا قرب الأردن<sup>(۱)</sup>.

ولم يـزد الحموي على قوله: وادي اليابس نسبة إلى رجل، قيل: منه يخرج السفياني في آخر الزمان<sup>(۲)</sup>.

وقصبة فلسطين كما ذكر البشاري هي الرملة ومدنها بيت المقدس، بيت جبريل، غزة، ميماس، عسقلان، يافه، أرسوف، قبسارية، نابلس، أريحا، عمان<sup>(۳)</sup>، فلا بعد في كون الوادي اليابس يقع فيما يسمى قصبة فلسطين آنذاك وهو اليوم فيما يسمى الأردن؛ لأن الكتب ذكرت عمان من جملة مدن فلسطين، ومن هذا الجمع يعلم حدود الوادي اليابس.

#### مركز حكومته:

وأما مركز حكومته على ما يبدو فهي مدينة دمشق كما دلت عليه رواية حذيفة المارة، وما رواه النعماني فإن فيها: الحتى يستوي على منبر دمشقا الذي هو كناية عن الملك والسلطة.

وروى ابن حملا بسنده عن كعب في حديث أنه قل: اويجلس ابن آكلة الأكبلد على منبر دمشق، ويخرج البربر إلى سرَّة الشام، فهو علامة خروج المهديّ<sup>(2)</sup>.

وروي عــن الــنبي ﷺ أنــه قال في حديث: فغبينما هم كذلك إذ خرج عليهم السفياني من الوادي اليابس في فورة ذلك حتى ينزل دمشق فيبعت جيشين...، <sup>(٥)</sup>.

- معجم أحاديث الأمام المهدي المجاهد : ١٩ ...
  - (٢) معجم البلدان ٥: ٤٨٦ .
    - (٣) أحسن التقاسيم: ١٣٦.
      - (٤) كتاب الفتن: ٥٧.
- (٥) تفسير الطبري ٢٢: ٢٢، الكشاف ٣: ٤٦٧، مجمع البيان ٤: ٣٩٨، البحار ٥٢: ١٨٦.

ونزوله مدينة دمشق وبعثه الجيش منها آية صيرورتها مركز حكومته.

وروي عن علي الكلا: «السفياني من ولدخالد بن يزيد بن أبي سفيان، رجل ضخم الهامة بوجهه آثار جدري، وبعينه نكتة بياض، يخرج من ناحية مدينة دمشق في وادٍ يقال له وادي اليابس»<sup>(۱)</sup>.

وفي روايـة عقـد الدرر عن علي اللي بعد ذكر حروب السفياني يقول: «ثم يرجع إلى دمشق وقد دان له الخلق فيجيَّش جيشين...» <sup>(٢)</sup>.

ولكـن لـيس في هـذه الـروايات ممـا يوثق بسنده، وأفضلها سنداً رواية النعماني المارّة بسنده عن المغيرة بن سعيد، عن أبي جعفر الباقر الظلام عن أمير المؤمنين الظلام ...، والمغيرة بن سعيد ملعون.

فإن استغنينا بتعدد الطرق وإلا فالمسلم أن مركز حكومته الشام.

بقي أنــه ورد في بعض الأخبار: «أن السفياني يخرج من الوادي اليابس حـتى يـأتي أرض قـرار ومعين فيستوي على منبرهه<sup>m</sup>، فإذا جمع مع رواية النعماني فهو يعني دمشق.

#### استقرار حكومة السفياني:

المستفاد من الأخبار أن استقرار حكومة السفياني بتسلطه على كور الشام الخمس، فقد روى النعماني بسند معتبر عن أبي عبد الله الثلاث قال: «السفياني مـن المحتوم وخروجه في رجب، من أول خروجه إلى آخره خمسة

- (١) كتاب الفتن: ٧٥، عقد الدرر: ٧٢، كنز العمال ١١: ٢٨٤.
  - (٢) عقد الدرر: ٩٢، الزام الناصب ٢: ١٧٨.
- (٣) المبحار٢٥: ٢٠٥، عن ما جيلويه عن عمه عن الكوفي عن ابن أبي عمير عن أبن اذينة قال ابو عبدالله عليه السلام...

٢١٠ ..... ٢١٠ منظهور المهدي العد التنازلي في علائم ظهور المهدي الخ

عشر شهراً ستة أشهر يقاتل فيها، فإذا ملك الكور الخمس ملك تسعة أشهر ولم يزد عليها يوماً»<sup>(1)</sup>.

مما يبدو أن المقصود بكور الشام الخمس هو جميع الشام، بدليل ما ورد في الأصول الستة عشر عن جعفر بن محمد للميّلة : «السفياني إذا ملك الكور الخمس يعني الشام، فإذا ظهر على كور الشام فاقبلوا إلينا"<sup>(۱)</sup>.

وأما أسماء الكور الخمس فيدل عليه ما رواه الصدوق بسنده عن عبد الله بن أبي منصور قال سألت أبا عبد الله الكلا عن اسم السفياني فقال: «وما تصنع باسمه؟ إذا ملك كور الشام الخمس: دمشق، وحمص، وفلسطين، والأردن، وقنسرين فتوقعوا عند ذلك الفرج)<sup>(77</sup>.

وقد بين البشاري مدن كل كور وقصبته فقال: فأما قنسرين فقصبتها حلـب ومـن مدنهـا: أنطاكـية، بالس، السويديّة، سميساط، منبج، بيّاس،

- (١) كتاب الغيبة: ٣٠٠، البحار ٥٢: ٢٤٨ ح ١٣٠، والسند فيه أخبرنا أحمد بن عمد بن سعيد بن عقدة قال: حدثني محمد بن المفضل بن إبراهيم بن قيس بن رمانه من كتابه في رجب سنة خمس وستين ومانتين قال: حدثنا الحسن بن علي بن فضال قال: حدثنا ثعلبة بن ميمون أبو إسحاق، عن عيسى بن أعين، عن أبي عبد الله الله....
- (٢) الأصول الستة عشر: ٦٧، والسند فيه عن حعفر بن محمد بن تسريح عن اسعر (اسفر) بن عمرو الجعفي عن محمد بن تسريح، واسعر او اسفر لم يذكر في كتب الرجال.
- (٣) الإمامة والتبصرة: ١٣٠، كمال الدين: ٦٥١، والسند فيه حدثني أبي ومحمد بن الحسن قالا حدثنا محمد بن أبي القاسم ماجيلويه عن محمد بن علي الكوفي عن الحسين بن سفيان عن قتيبة بن محمد عن عبد الله بن أبي منصور البجلي وهذا الأخير لم يذكر في كتب الرجال.

التيــنات، قنّسـرين، مـرعش، اسـكندرونة، لجّون، رفنية، جوسية، حملة، شيوز، وادي بطنان، معرة النعمان، معرّة قنسرين.

وأمـا حمـص فاسـم القصـبة، ومن مدنها: سلمية، تدمر، الخناصرة، كفر طاب، اللاذقية، جبلة، انطرسوس، بلنياس، حصن الخوابي.

وأما دمشق فاسم القصبة أيضاً ومدنها: بانياس، صيدا، بيروت، أطرابلس، عـرقة، وناحـية الـبقاع مدينتها: بعلبك، ولها كامد، عرجموش، الزبداني. وللمشق ستة رساتيق: الغوطة، حوران، البثنية، الجولان، البقاع، الحولة.

وأما الأردن، فقصبتها طبرية ومن مدنها: قدس، صور، عكًا، اللجون، كابُل، بيسان، أذرعات.

وأما فلسطين فقصبتها الرملة، ومدنها: بيت المقدس، بيت جبريل، غزّة، ميماس، عسقلان، يافه، أرسوف، قيسارية، نابلس، أريحا، عمان<sup>(۱)</sup>.

ذكـر ذلـك وأضاف كور سارس وهو الشراة وذكر من مدنه تاب ومعان وتبوك.

والمهم بيان أن المراد بالكور الخمس ما يشمل دول الشام الكبرى عامة والتأكيد على سيطرة السفياني على الكور الخمس لعلم النبي ﷺ والأئمة ﷺ بتحول الشام إلى دول متعددة بحيث يُعدَّ اجتماعها ورجوعها دولة واحدة أكبر علامة بل هي أهم من اسم السفياني، فلذا يقول: وما تصنع باسمه إذا ملك كور الشام الخمس..

والأهم من ذلك دخول فلسطين الحالية بمدنها في دولة السفياني مما يدل على زوال الدولة الصهيونية قبل ظهوره أو إبانه، مما سيأتي الكلام عنه.

(۱) أحسن التقاسيم: ۱۳۰.

٢١٢ ..... ٢١٢ ملهدي المعد المنازلي في علائم ظهور المهدي 🕮

غير أن بعض الأخبار دلت على أن استقرار حكومته واعتراف العالم بها إنما يكون بعد معركة قرقيسياء فقد جاء في رواية عقد الدرر عن أمير المؤمنين الظيرة بعد بيان معاركه في الشام وتسلطه عليها كما سيأتي قال: «ثم يسير إلى الموضع المعروف بقرقيسيا فيكون له بها وقعة عظيمة، ولا يبقى بلد إلا بلغه خبره، فيداخلهم من ذلك الجزع، ثم يرجع إلى دمشق وقد دان له الخلق»().

### زمان خروج السفياني:

المستفاد من الأخبار أن خروج السفياني في شهر رجب، فقد روى الشيخ الصدوق، عيسى بن أعين، عن المعلى بن خنيس، عن أبي عبد الله الطلا قال: «إن أمر السفياني من المحتوم، وخروجه في رجب»<sup>(٣)</sup>.

وفي المعـلى بـن خنـيس كـلام، وثقـه بعض وضعفه آخر، ولكن وردت روايـات تــدل على أنه من أهل الجنة<sup>(۳)</sup>، كما أن الأرجح في الحسين بن الحسن بن أبان قبول روايته<sup>(۵)</sup>.

وروى النعماني بسنده عن معلى بن خنيس عن أبي عبد الله ﷺ: «مـن الأمـر محـتوم، ومنه ما ليس بمحتوم، ومن المحتوم خروج السفياني في

- (۱) عقد الدرر: ۹۰.
- (۲) كمال الدين: ٦٥٠، ٦٥٢ ح ٥ و ١٥، والسند فيه محمد بن الحسن عن الحسين بن الحسن بن أبان عن الحسين بن سعيد عن صفوان بن يحيى عن عيسى بن أعين، عن المعلى بن خنيس...
- (٣) انظر منتهى المقال ٦: ٣٩٢ / ٣٠١١، ومعجم رجال الحديث ١٨: ٣٣٢ / ١٢٤٩٦، وقد وثقه السيد الخوتي (قدس مره)
- (٤) أنظر منتهى المقال ٣: ٢٧ / ٨٥٦، وفيه قد وثقه بعض مثل ابن داود وغيره...

رجب»".

فقد دلت على أن خروجه في رجب من المحتوم الذي لا تبديل فيه. ويـــل عــلى ذلك ما رواه النعماني أيضاً عن محمد بن همام، عن جعفر بن محمد بن مالك، عن عبلا بن يعقوب، عن خلاد الصائغ، عن أبي عبد الله التلكا أنه قال: «السفياني لابد منه، ولا يخرج إلا في رجب»<sup>(1)</sup>.

وخلاد الصائغ لم يذكر في كتب الرجل، فقد يكون تصحيف الصفار أو الصيرفي، ومهما يكن من ذلك فالروايتان ضعيفتا السند.

وروى الشيخ بسنده عن خلاد عن جعفر بن محمد الظير قل: «السفياني لابـد مـنه ولا يخرج إلا في رجبَّ<sup>٣</sup>، والسند يشتمل على بعض المجاهيل، كمحمد بن إسماعيل بن حيان الوراق.

## بقي أمران:

الأول: أن المـروي أن خـروج السـفياني والـيماني والخراسـاني في سنة واحـدة في شهر واحد في يوم واحد نظام كنظام الخرز يتبع بعضه بعضاً فيكون

- (۱) الغيبة: ۳۰۰، والسند فيه أحمد بن محمد بن سعيد عن القاسم بن محمد بن الحسين بن حازم في كتابه قال حدثنا عبيس بن هشام عن محمد بن بشر الأحول عن عبد الله بن جبلة عن عيسى بن أعين عن المعلى بن خنيس...
   (۲) الغيبة: ۳۰۲، البحار ٥٢: ٢٩٤ ح ١٣٥.
- (٣) أمالي الشيخ الطوسي: ٦٩٧ والسند: الحسين بن إبراهيم القزويني عن محمد بن وهبان عن أبي عيسى محمد بن إسماعيل بن حيان الوراق عن أبي جعفر محمد بن الحسين بن حفص الخثعمي الأسدي عن أبي سعيد عباد بن يعقوب الأسدي، عن خلاد...

٢١٤ .....٢١٣ مظهور المهدي العد التنازلي في علائم ظهور المهدي 🕮

البأس من كل وجه، ويل لمن ناواهم''.

وروى الشيخ عن الفضل، عن سيف بن عميرة، عن بكر بن محمد الأزدي، عن أبي عبد الله ﷺ قال: اخروج الثلاثة: الخراساني والسفياني والـيماني في سـنة واحـدة، في شهر واحد، في يوم واحد، وليس فيها راية بأهدى من راية اليماني يهدي إلى الحقا<sup>(<sup>11)</sup>، ورواه الشيخ المفيد في الإرشاد عن ابن عميرة عنه<sup>(11)</sup>.</sup>

والـرواية معتبرة على ما يبدو، ولكن يشكل تعقّل خروج الثلاثة في يوم واحـد إذا كان المراد بالخروج هو شروع الحركة والقيام بالسلاح، خصوصاً وقد روى الشـيخ نفسـه عـن الفضل عن ابن فضل، عن ابن بكير، عن محمد بن مسـلم، قـل: ايخرج قبل السفياني مصري ويماني"<sup>(1)</sup>. وهي معتبرة أيضاً، فلابد أن يكون المراد تزامن حروبهم وتحركاتهم العسكرية.

وروى الـنعماني بسنده عن عبيد بن زرارة قال: وذكر عند أبي عبد الله ﷺ السفياني فقال: (أنى يخرج ذلك ولم يخرج كاسر عينه بصنعاء)<sup>(٥)</sup>.

- (1) رواه التعماني في الغيبة: ٢٥٦، عن ابن عقدة عن أحمد بن يوسف بن يعقوب أبسي الحسن الجعفي من كتابه عن إسماعيل بن مهران عن الحسن بن علي بن أبسي حمزة عن أبسيه ووهيب بن حفص عن أبي يصير عن أبي جعفر الملاه، والحسن بن علي بن أبي حزة لا يعتمد على روايته.
  - (٢) الغيبة للشيخ الطوسي: ٤٤٦ ح ٤٤٦، البحار ٥٢: ٢١٠ ح ٥٢.
    - (٣) الإرشاد ٢: ٢٧٥.
  - (٤) الغيبة للشيخ الطوسي: ٤٤٧ ح ٤٤٤ ، البحار ٥٢ : ٢١٠ ح ٥٣.
- (٥) الغيبة: ٢٧٧ ح٦، البحار ٥٢: ٢٤٠ ح ٢٢٣، والسند فيه علي بن الحسين عن محمد بن يحيى العطار عن محمد بن حسان الرازي عن محمد بن علي الكوفي عن محمد بن سنان عن عبيد بن زرارة.

كما أن بعض الروايات دلت على أن سنة خروج القائم الملك هي سنة خروج السفياني وحتى أنه يستفلا من بعضها أسبقية خروج القائم الكن، ومعلوم أن خروج القائم لا يصح التوقيت فيه على ما يأتي، فلا يمكن تعيين سنة خروج السفياني.

فقـد روى الـنعماني بسنده عن أبي جعفر الللا أنه قل: «السفياني والقائم في سنة واحدة»<sup>(۱)</sup>.

الثاني: المستفاد من بعض الأخبار أن السفياني يخرج وملك بني العباس قائم فقد روى النعماني بسند عن الحسن بن الجهم قال قلت للرضا الظلا أصلحك الله إنهم يتحدثون أن السفياني يقوم وقد ذهب سلطان بني العباس، فقال الظلا: «كذبوا إنه ليقوم وإن سلطانهم لقائم»<sup>(1)</sup>.

ومعلـوم أن سلطان بني العباس قد زال على أيدي التتر، ولكن الأخبار تتحدث عن عود ملكهم من جديد.

فقـد روى الـنعماني عـن محمد بن همام، عن الفزاري، عن الحسن بن علي بـن يسـار، عـن الخلـيل بن راشد، عن البطائني قل: رافقت أبا الحسن موسى بن جعفر الكلا من مكة إلى المدينة فقل يوماً لي: «لو أن أهل السماوات والأرض خـرجوا عـلى بني العباس لسقيت الأرض بدمائهم حتى يخرج السفياني، قلـت له: يـا سيدي أمره من المحتوم؟ قل: «من المحتوم»، ثم أطرق، ثم رفع رأسه وقـل: «ملـك بـني العباس مكر وخدعة يذهب بحيث لم يبق منه شيء، ويتجدد حتى يقل: ما مر به شيءا".

ووردت أخـبار عـن أبـي جعفر التي يخبر بملك بني العباس يقول: الابد

- (۱) الغيبة: ۲٦٧، البحار ٥٢: ٢٣٩ ح ١٠٦.
- (٢) الغيبة: ٣٠٣ ح ١١، البحار ٥٢: ٢٥١ ح ١٣٩.
  - (٣) الغيبة: ٣٠٢ ٩، البحار ٥٢: ٢٥٠ ١٣٧

٢١٦ ..... ٢١٦ ......

أن يملك بنو العباس، فإذا ملكوا واختلفوا وتشتت أمرهم خرج عليهم الخراساني والسفياني هذا من المشرق وهذا من المغرب يستبقان إلى الكوفة كفرسي رهان هذا من ههنا وهذا من ههنا حتى يكون هلاكهم على أيديهما، أما أنهما لا يبقون منهم أحداً أبداًًا<sup>(1)</sup>، فهي تدل بوضوح على بقاء ملك بني العباس إلى خروج السفياني، ويكون هلاكهم على يديه وعلى يد الخراساني، غير أن الروايات ضعيفة السند لايمكن الاعتماد عليها مع وجود الروايات الكثيرة المنافية لذلك.

فلا يخلو الأمر من ثلاثة أحوال:

١ - كون الملوك الذين حكموا الدول الإسلامية وخصوصاً بغداد بعد الدولة العثمانية والاستعمار البريطاني وغيره من بني العباس وإن لم يشتهر ذلك ولم يعرفه الناس، كملوك الحجاز والعراق، وليس ذلك مستبعداً لوجود بني العباس في هذه البلدان ووجود نخوة الملك والسيطرة موروثة في أنفسهم ويطمعون في ذلك مهما كلف الثمن، وجدّهم القائل الملك عقيم.

٢ ـ تجدد ملكهم في المستقبل، وظهور دعوتهم من جديد بعنوان بني العباس وحكومتهم لجميع البلاد الإسلامية، وهو بعيد. نعم قد يحكمون بعض الـبلاد بدليل المروي عن كعب الأحبار أنه قال: إذا ملك رجل من بيني العباس يقال له عبد الله وهو ذو العين<sup>(٢)</sup> بها افتتحوا وبها يختمون، وهو مفتاح البلاء وسيف الفناء، فإذا قرئ له كتاب بالشام من عبد الله أمير

- (١) الغيبة للنعماني:٢٥٩ ح١٢، البحار ٥٢ ٢٢٢ ح ١٠١، السند فيه أحمد بن محمد بن سعيد عن أبي عبدالله يحيى بن زكريا بن شيبان عن أبي سليمان يوسف بن كليب عن الحسن بن علي بن أبي حمزة عن سيف بن عميرة عن أبي بكر الحضرمي. والرواية لايعتمد عليها لوجود الحسن بن علي بن أبي حمزة.
  - (٢) أي أن اسمه يبتدئ بالعين.

المؤمنين لم تلبــثوا أن يــبلغكم أن كــتاباً قرىء على منبر مصر من عبد الله عبد الرحمن أمير المؤمنين.

وفي حديث آخر قل: الملك لبني العباس حتى يبلغكم كتاب قرئ بمصر من عبد الله بن عبد الرحمن أمير المؤمنين، وإذا كان ذلك فهو زوال ملكهم وانقطاع مدتهم، فإذا قىرئ عليكم أول النهار لبني العباس من عبد الله أمير المؤمنين فانتظروا كتاباً يقرأ عليكم من آخر النهار من عبد الله عبد الرحمن أمير المؤمنين، وويل لعبد الله من عبد الرحمن<sup>(۱)</sup>.

ومعلوم أن آخر ملوك بني العباس هو عبد الله المستعصم غير أن التفاصيل الأخرى لم تستحقق، فسيكون المراد عبد الله آخر يحكم في الشام كدولة ولها دولسة مسناوئة في مصر، مما يدل على تجدد ملكهم وحكمهم على بعض البلاد، لكن الخبرين ضعيفان جداً.

٣ ـ عدم الاعتماد على هذين الخبرين وأمثالهما، والالتزام بعدم عود ملكهـم وإنمـا زال وتشتت وتفرق أمر السلطة في العراق وغيره إلى ظهور السفياني وهو المستفاد من كثير من الأخبار.

منها: ما رواه النعماني عن ابن عقدة عن أحمد بن يوسف، عن إسماعيل بسن مهسران، عسن ابن البطائني ووهيب، عن أبي بصير، عن أبي جعفر التي قسال: «ثم يملك بنو العباس، فلا يزالون في عنفوان من الملك وغضارة من العيش حتى يختلفوا فيما بينهم، فإذا اختلفوا ذهب ملكهم، واختلف أهل المشسرق وأهسل المغرب نعم وأهل القبلة، ويلقى الناس جهد شديد مما يمر بهسم مسن الخوف، فلا يزالون بتلك الحال حتى ينادي مناد من السماء»<sup>(۲)</sup>

- (۱) البحار ٥٢: ٢١٣ ح ٢٤.
- (٢) الغيبة: ٢٧٠، بحار٢٥: ٢٣٥ ح٢٠٣، في الرواية الحسن بن علي بن أبي حمزة البطانني وهو لايعتمد عليه.

٢١٨ .....٢١٨ يستبير المهدي العد التنازلي في علائم ظهور المهدي الخ

فهـي تــدل على خلاف الشرق والغرب وبتبعهم المسلمون بعد زوال دولة بني العباس وهو الذي شاهدناه من عمالة الدول الإسلامية للشرق والغرب...

وروى النعماني بسنده عن يعقوب بن السراج قل قلت لأبي عبد الله الكلم: متى فرج شيعتكم قل: «إذا اختلف ولد العباس ووهى سلطانهم وطمع فيهم من لم يكن يطمع وخلعت العرب أعنتها، ورفع كل ذي صيصية صيصيته وظهر السفياني واليماني...، <sup>(۱)</sup>، فهي تفرض وقوع حوادث ومرور زمان بعد سقوط الدولة العباسية إلى زمان ظهور السفيانى واليماني.

وفي رواية أخرى معتبرة رواها الكليني والنعماني عن جابر عن أبي جعفر الظلام قـال: «يا جابر الزم الأرض ولا تحرك يداً ولا رجلاً حتى ترى علامات أذكرها لك إن أدركتها، أولها اختلاف بني العباس، وما أراك تدرك ذلك، ولكـن حـنّث به من بعدي عني، ومنلا ينلاي من السماء، ويجيئكم الصوت من ناحية دمشق وتخسف قرية من قرى الشام تسمى الجابية، وتسقط طائفة من مسجد دمشق الأيحن، ومارقة تمرق من ناحية الترك، ويعقبها هرج الروم، وستقبل اخوان الترك حتى ينزلوا الجزيرة وستقبل مارقة الروم حتى ينزلوا الـرملة فتلك السنة يا جابر اختلاف كثير في كل أرض من ناحية المغرب، فأول أرض تخرب أرض الشام يختلفون عند ذلك على ثلاث رايات راية الأصهب وراية الأبقع وراية السفياني...، <sup>(\*)</sup>

وغيرها من الروايات الكثيرة الآتية الدالة على الوقائع والأحداث

 (١) الغيبة: ٢٧٠، البحار ٥٢ : ٢٤٢ ح ١١٢ والصيصية شوكة الديك وقرن البقر والظباء والحصن وكلما امتنع به ودُفع به العدو، أي أظهر كل ذي قوة قوته، والسند فيه علي بن أحد البندنيجي، عن عبيد الله بن موسى العلوي عن محمد بن موسى عن احمد بن أبي أحمد الوراق عن يعقوب بن السراج...
 (٢) الغيبة للنعماني: ٢٧٩، البحار ٥٢: ٢٣٢ ح ١٠٥، مستدرك الوسائل ٢٤: ٢٢ ح١١.

الكثيرة وتشتت الملك الذي هو كناية عن تقسيم الدول الإسلامية بعد سقوط دولة العباسيين وقبل السفياني وظهور القائم.

ويعارض رواية خروج السفياني عليهم رواية حذيفة بن اليمان: أن الـنبي ﷺ ذكر فتنة تكون بين أهل المشرق والمغرب قال: افبينا هم كذلك يخرج عليهم السفياني من الوادي اليابس،<sup>(۱)</sup>، فهي تدل على أن السفياني إنما يخرج على أهل المشرق والمغرب دون العباسيين.

وأما تلك الروايات الدالة على تجدد ملكهم وبقائهم إلى خروج السفياني فمنشؤها ما كان شائعاً في تلك الأزمنة بين العامة أو عامة الناس من أن بني العباس يحكمون مرتين ولهم رايتان. فقد روى علي بن إبراهيم عن أبيه عن محمد بن الفضيل، عن أبيه، عن أبي جعفر الخلا قلت له: جعلت فداك بلغنا أن لآل جعفر راية ولآل العباس رايتين فهل انتهى إليك من علم ذلك شيء؟ قال: «أما آل جعفر فليس بشيء ولا إلى شيء، وأما آل العباس فإن ملكهم مبطئاً يقربون البعيد ويباعدون فيه القريب وسلطانهم عسير ليس فيه يسير حتى إذا أمنوا مكر الله وأمنوا عقابه صيح فيهم صيحة لا يبقى لهم مناد يجمعهم ولا يسمعهم وهو قول الله: ﴿حَتَى

ورواه المنعماني بسمنده عمن محمد بمن الحنيفة إلا أن فيه آل مرداس بدل آل عباس".

فهاتان الروايتان تدلان على وجود شائعة وخبر ينقل بين الناس يدل

- (۱) البحار ۰۲: ۱۸۱.
- (٢) تفسير القمي ١: ٣١٠ وعنه البحار ٥٢: ١٨٤ والآية ٢٤ من سورة يونس.
  - (٣) الغيبة للنعماني: ٢٩١.

٢٢٠ ..... ٢٢٠ ..... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي 🕮

على حكومة بني العباس مرتين بالإضافة إلى حكومة آل جعفر حتى عبر عنه السائل بقوله «بلغنا»، ورد الإمام الخلين هذه الشائعة وفندها بانكار قيام دولة لبني جعفر، وإعراضه الخلين عن الكلام في تجدد ملك العباسيين إلى ذكر طول مدة حكومتهم وظلمهم.

فهاتان الروايتان تدلان على ما نريد إثباته من ناحيتين، الأولى: عدم ذكر الإمام تجدد ملكهم بعدما أنكر أن تكون لأل جعفر دولة، مع أنه بيّن حال دولة العباسيين من ابتدائها إلى انتهائها.

والثانية: قوله ﷺ «لا يبقى لهم مناد يجمعهم ولا يسمعهم» فكيف تتجدد دولتهم أو تبقى مع عدم بقاء مناد يجمعهم ولا يسمعهم.

ونضيف أن الأخبار الذاكرة لبقاء بني العباس إلى زمان السفياني صادرة من الإمام الباقر الظلا قبل تحقق دولتهم، فكلامه في الحقيقة ناظر بالدرجة الأولى إلى ما يجول في أذهان الناس من كيفية ظهور القائم مع تحقق هذه الدولة وطول بقائها، دون التفصيل فيما يحدث عقيب زوالها.

مع أن الـروايات الـواردة في زمانهم وبعد تسلطهم وظلمهم لا تعكس أكـثر من رؤية الناس الفرج بزوال دولة بني العباس القوية، ولذا عدت إحدى علامـات الظهـور هـو اخـتلاف بـني العـباس وبعده ظهور السفياني من دون التفات إلى الزمان الدقيق والحال القائمة بين العلامتين.

فقد روى النعماني بسند عن محمد بن الصامت عن أبي عبد الله اللية قـل: قلـت له: مـا من علامة بين يدي هذا الأمر؟ فقل: «بلي»، قلت: ما هي؟ قـال: «هلاك العباسي، وخروج السفياني، وقتل النفس الزكية، والخسف بالبيداء، والصوت من السماء»<sup>(۱)</sup>.

 الغيبة: ٢٦٢، المبحار ٥٢: ٢٣٥ ح ١٠٢ والسند فيه أحمد بن محمد بن سعيد عن القاسم بن محمد عن عبيس بن هشام عن عبد الله بن جبلة عن أبيه عن محمد بن الصلمت...

| 221 |  | ي . | سفيانم | 31/ | الخامسة ا | علامة | ال |
|-----|--|-----|--------|-----|-----------|-------|----|
|-----|--|-----|--------|-----|-----------|-------|----|

والـروايات بهـذا المعـنى كثيرة قد تختلف في تقديم اختلاف بني العباس على ظهور السفياني بالذكر وتلخيره، كما يمكن أن يكون المراد من العباسي في هذه الرواية هو حاكم مكان خاص وليس حاكماً عاماً للبلاد الإسلامية، إذا أريد المباشـرة، وإن كـان الأقـوى إرادة الجـنس، أي جنس الحاكم العباسي الذي هو كناية عن انقراض دولتهم على يد هولاكو.

وأخيراً نذكر على أن هناك روايات كثيرة تعبَّر ببني فلان والمظنون فيها إرادة بـني العـباس وهـي مختلفة الدلالة فبعض دال على بقاء ملكهم حتى ظهـور السـفياني، وبعض دال على عدم بقائه غير أن بعضها يراد به غير بـني العـباس بحسـب القـرائن والشواهد، كما أن بعض الرواة يعبَّر ببني فلان بدل اسم كان قد ذكَره الإمام ظناً من الراوي أن الاسم الجهول صدر تقـية حـذراً من التصريح باسم بني العباس، بينما هو اسم لحكام يأتون بعد زوال ملك بني العباس.

فمن تلك الروايات التي يراد بها بنو العباس ما رواه الشيخان عن جابر عن أبي جعفر الثلاث وهي رواية الكليني والنعماني عن جابر المارة إلا أن فيها: «إلـزم الأرض ولا تحرك يداً ولا رجلاً حتى ترى علامات أذكرها لك، وما أراك تدرك ذلك: اختلاف بني فلان...» وقرينة إرادة بني العباس هو ورود «بني العباس» بدل «بني فلان» في رواية الكليني والنعماني.

ومن الروايات التي لا يراد بها بنو العباس ما رواه النعماني بسنله عن عباية بن ربعي عن أمير المؤمنين الكلا وفيه: إلا أخبركم بأخر ملك بني فلان؟ قلنا: بلى يا أمير المؤمنين قال: قتل نفس حرام في يوم حرام في بلد حرام عن قوم من قريش والذي فلق الحبة وبرأ النسمة مالهم ملك بعده غير خمسة عشر ليلة قلنا: هل قبل هذا من شيء أو بعده؟ فقال: صيحة في شهر رمضان تفزع الميقظان وتوقظ النائم، وتخرج الفتاة من ٢٢٢ ..... ٢٢٢ .....

خدرها»<sup>(1)</sup>.

واثبتـنا أن ملك بني العباس لا يبقى إلى الصيحة، ولا يعلم أن أمير المؤمـنين الكلا يـتحدث عن ملك بني العباس، وإنما يتحدث عن ملك بني أمية المبتـلى بـه حيـنذاك، ولا يعقـل سؤال أصحابه عما سواه، وكذا فإن السفياني الذي من بني أمية يكون هو الحاكم عند الصيحة كما مر ويأتي.

## حتمية السفياني :

الأخبار الواردة في حتمية السفياني قد تصل حد التواتر منها ما رواه الشيخ بسند معتبر عن أبي نصر، عن عامر بن واثلة، عن أمير المؤمنين الكلا قـل: قـال رسول الله ﷺ: «عشر قبل الساعة لابد منها: السفياني، والدجال و...» <sup>(٢)</sup> والرواية معتبرة إلى أبي نصر فيبقى أبو نصر، وعامر بن واثلة، فالأخير لا بأس به ولكن أبا نصر مهمل.

وروى الحميري بسند معتبر عن ابن عيسى، عن ابن أسباط قال قلت لأبي جعفر اللية: جعلت فداك إن ثعلبة بن ميمون حدثني عن علي بن المغيرة، عن زيد العمي عن علي بن الحسين اللية قال: يقوم قائمنا لموافاة الناس سنة، قال: أيقوم القائم بلا سفياني؟! إن أمر القائم حتم من الله، وأمر السفياني حتم من الله، ولا يكون قائم إلا بسفياني"

- (١) كتاب الغيبة للمنعماني:٢٥٨، المبحار٥٢: ٢٣٤ح ١٠٠ والسند فيه أحمد بن عمد بن سعيد قال: حدثني علي بن الحسن، عن علي بن مهزيار، عن حماد بن عيسى، عن الحسين بن المختار، عن عبدالرحمن بن سيابة عن عمران بن الهيثم عن عباية.. وفيه أن ابن الهيثم لم يجلح ولم يخدش ولم يوثق.
  - (٢) الغيبة: ٢٦٦ح ٤٣٦.
  - (٣) قرب الإسناد: ٣٧٤، البحار ٥٢: ١٨٢.

| ۲۲۳ | السفياني | العلامة الخامسة / |
|-----|----------|-------------------|
|-----|----------|-------------------|

مما يدل على تحريف الأخبار الواردة في علائم الظهور ووقته نتيجة لرغبة الناس في تعجيل الفرج ولذلك يسأل في آخر هذه الرواية فيقول، قلت: جعلت فداك فيكون في هذه السنة؟ قال الحكام: «ما شاء الله، قلت: يكون في التي يليها؟ قال: «يفعل الله ما يشاء»، ونحن بدورنا اليوم نعلم الوجه في عدم جواب الإمام الصريح وفراره عن الجواب البات؛ لعلمه بطول المدة، كما نعلم الوجه في جعل السفياني علامة على القائم، وذلك عندما يطلب الناس من الإمام القيام والتحرك وإلحاحهم على ذلك، يكون الجواب أن القيام إنما يكون بعد السفياني وعلامات أخرى، ولا يكون قائم إلا يسفياني.

وكذلـك يـتم بذلـك تحديد هوية التحرك والقيام من قِبَل شُذّاذ بني هاشـم وصـرف أنظـار العامـة عنهم لعدم استيفاء العلائم، وعدم خروج السفياني.

فقد روى الكليني عن حميد بن زياد، عن عبيد الله بن أحمد الدهقان، عن علي بن الحسن الطاطري، عن محمد بن زياد، عن أبان، عن صباح بن سيابة، عن المعلى بن خنيس قال: ذهبت بكتاب عبد السلام بن نعيم وسدير وكتب غير واحد إلى أبي عبد الله التلا حين ظهر المسودة قبل أن يظهر ولد العباس بأن قد قدرنا أن يؤول هذا الأمر إليك، فما ترى؟ قال: افضرب بالكتب الأرض، قال: أف أف ما أنا لهؤلاء بإمام، أما يعلمون أنه إنما يقتل السفيانيا<sup>(1)</sup>.

فقد دلت على مدى إلحاح الشيعة وإصرارهم على استلام السلطة، كما دلت عـلى حتمـية السـفياني وأنـه لابد منه مهما توفرت الشرائط

(۱) الكافي ٨: ٣٣١. - ٥٠٩، الوسائل ١٥: ٥٣ ح ١٩٩٧١ وقال السيد الخوئي في معجم رجال الحديث ٩: ٣٩ الرواية ضعيفة ولا اقل من جهة صباح بن سيابة.

٢٢٤ ..... ٢٢٤ .....

للحكم بحيث صار علم الشيعة به من روايات النبي ﷺ وغيره أكبر ذريعة لصرفهم عن التحرك وعن مطالبة الإمام بذلك.

ويدل على المطلب الثاني - أعني صرف الشيعة عن التحرك قبل السفياني - ما رواه الكليني أيضاً بسند معتبر عن محمد بن يحيى، عن محمد بين الحسين، عن عبد الرحمن بن أبي هاشم، عن الفضل الكاتب قال: كنت عند أبي عبد الله التيلا فأتاه كتاب أبي مسلم، فقال: «ليس لكتابك جواب، أخرج عنا، فجعلنا يسار بعضنا بعضاً، فقال: «أي شيء تساروّن يا فضل، إن الله عزوجل ذكره لا يعجل لعجلة العباد، ولإزالة جبل عن موضعه أيسر من زوال ملك لم ينقض أجله، ثم قال: «إن فلان بن فلان حتى بلغ السابع من ولد فلان، قلت: فما العلامة فيما بيننا وبينك جعلت فداك؟ قال: «لا تبرح الأرض يا فضل حتى يخرج السفياني، فإذا خرج السفياني فأجيبوا إلينا - يقولها ثلاثاً - وهو من المحتوم».

ومهما يكن من ذلك فإن الروايات الدالة على حتمية السفياني كثيرة جداً نذكر طائفة منها.

١ - روى الصدوق عن محمد بن الحسن، عن الحسن بن أبان، عن الحسين بن سعيد، عن صفوان بن يحيى، عن عيسى بن أعين، عن المعلى بن خنيس، عن أبي عبد الله الظلام قال: فإن أمر السفياني من الأمر المحتوم، وخروجه في رجب<sup>(٢)</sup>.

وروى أيضاً عن محمد بن موسى بن المتوكل، عن عبد الله بن جعفر الحمـيري، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن الحسن بن محبوب، عن أبي

- (۱) الكافي ۸: ۲۷٤ ح ۲۷۱ .
- (٢) كمال الدين: ٦٥٠ ح ٥، وص ٦٥٢ ح ١٥ الكلام فقط في الحسن بن أبان ولكن وثقه الشهيد والتفرشي، انظر منتهى المقال ٢: ٣٥٤.

حمزة الشمالي قال: قلت لأبي عبد الله الطلاق إن أبا جعفر الطلاق كان يقول: «إن خروج السفياني من الأمر المحتوم» قال: «نعم»<sup>(۱)</sup>. والسند معتبر.

وروى أيضاً عن أحمد بن محمد بن سعيد، عن علي بن الحسن، عن يعقوب بـن يـزيد، عـن زيلا القندي، عن غير واحد من أصحابه، عن أبي عبد الله الظير، أنـه قـل: قلـنا له: السـفياني من المحتوم؟ فقل: "نعم وقتل النفس الزكية من المحتوم، والقائم من المحتوم...»<sup>(٣)</sup>.

وروى أيضماً بسـنده عن عيسى بن أعين عن أبي عبد الله الطلاة أنه قل: «السفياني من المحتوم وخروجه في رجب...ا <sup>(1)</sup>.

وروى بسـنده عـن معلى بن خنيس قل: سمعت أبا عبد الله اللخلا يقول: امـن الأمـر محـتوم، ومـنه مـا لـيس بمحـتوم، ومـن المحتوم خروج السفياني في

- (۱) كمال الدين: ١٥٢ ح١٤، بحار٥٢: ٢٠٦ ح٤٠.
- (٢) كتاب الغيبة: ٢٥٢ ح ١١، البحار ٥٢: ٢٣٣ ح ٩٨ الكلام فقط في البندنيجي فقال عنه ابن الغضائري ضعيف متهافت لايلتفت إليه، كما نقله التفرشي في نقد الرجال (٢: ٢٢٩).
  - (٣) كتاب الغيبة: ٢٥٧ ح ١٥ والرواية مرسلة.
- (٤) الغيبة: ٣٠٠ والسند فيه أحمد بن محمد بن سعيد عن محمد بن المفضل بن إبراهيم بن قيس بن رمّانة عن الحسن بن علي بن فضال عن ثعلبة بن ميمون أبي إسحاق، عن عيسى بن أعين والسند فيه معتبر.

٢٢٦ ...... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي 🖼

رجب"(').

وروى بسـنده عـن خـلاد الصائغ عن أبي عبد الله الظلاة أنه قل: «السفياني لابد منه ولا يخرج إلا في رجب"<sup>(\*)</sup>.

وروى بسنده عن علي بن أبي حمزة قال: زاملت أبا الحسن موسى بن جعفر الكلا بين مكة والمدينة فقال لي يوماً: فيا علي لو أن أهل السماوات والأرض خرجوا على بني العباس لسقيت الأرض بدمائهم حتى يخرج السفياني، قلت له: يا سيدي أمره من المحتوم؟ قال: فنعم؟".

وروى الشيخ الطوسي عن أحمد بن إدريس، عن علي بن محمد بن قتيبة، عن الفضل بن شلذان، عن الحسن بن محبوب، عن أبي حمزة الثمالي قال قلت لأبي عبد الله الخلاة إن أبا جعفر الخلا كان يقول: فخروج السفياني من المحتوم، والفداء من المحتوم، والنداء من المحتوم، وطلوع الشمس من المغرب من المحتوم، وأشياء كان يقولها من المحتوم، فقال أبو عبد الله الخلاة: فواختلاف بني فلان من المحتوم و...، <sup>(3)</sup>، والسند معتبر إذا ثبتت رواية ابن محبوب عن أبي حرة.

وروى الشيخ عن الفضل، عن ابن أبي عمير، عن ابن أذينة، عن

- (۱) الغيبة: ۳۰۰ ح ۲ والسند فيه أحمد بن محمد بن سعيد عن القاسم بن محمد بن الحسن بن حازم عن عبيس بن هشام عن محمد بن بشر الأحول عن عبدالله بن جبلة عن عيسى بن أعين عن معلى بن ختيس، والرواية ضعيفة بجهالة القاسم بن محمد.
- (٢) الغيبة: ٣٠٢ ح ٧ والسند فيه محمد بن همام عن جعفر بن محمد بن مالك عن عباد بن يعقوب عن خلاد الصائغ.
  - (٣) الغيبة: ٣٠٢ ح ٩ والسند فيه غير معتبر بعلي بن أبي حمزة.
    - (٤) الغيبة: ٤٣٥ ح ٤٣٠ -

محمد بن مسلم قال سمعت أبا عبد الله الله يقول: «إن السفياني يملك بعد ظهـوره على الكور الخمس حمل امرأة ثم قال الله: استغفر الله حمل جمل، وهو من الأمر المحتوم الذي لابد منه، <sup>(۱)</sup>، والسند معتبر.

وروى المنعماني، عن ابن عقدة، عن علي بن الحسن، عن عبلس بن عامر، عن عبد الله بن بكير، عن زرارة بن أعين، عن عبد الملك بن أعين قل: كنت عمند أبسي جعفر المحلة فجرى ذكر القائم الحكم فقلت له: أرجو أن يكون عاجلاً، ولا يكون سفياني، فقل: لا والله إنه لمن المحتوم الذي لابد منها".

ويبقى الكلام في المحتوم وهل هو قابل للتغيير، وهل فيه المشيئة مع العـلم بأنـنا نعتقد بالبداء، وهل يبدو لله في المحتوم، أو لا يبدو كالوعيد؛ فإن الله سبحانه لا يخلف الميعاد؟؟

الظاهر من كلمة المحتوم عدم حصول البداء فيه ولا فيه المشيئة، وإلا لما كان بين المحتوم والموقوف فرق أبداً.

ومع ذلك فقد روى النعماني، عن محمد بن همام، عن محمد بن أحمد بن عبد الله الخالنجي، عن أبي هاشم داود بن القاسم الجعفري، قال: كنا عند أبي جعفر محمد بن علي الرضا الخلا فجرى ذكر السفياني وما جاء في الرواية من أن أمره من المحتوم فقلت لابي جعفر الخلا: هل يبدو لله في المحتوم؟ قـال: «نعـم» قلـنا له: فـنخاف أن يبدو لله في القائم، فقال: فإن القائم من الميعاد، والله لا يخلف الميعاد»<sup>(1)</sup>.

- (۱) الغيبة: ٤٤٩ ح٤٥٢، البحار ٥٢: ٢١٥ ح ٧٢.
- (٢) الغيبة: ٣٠١، البحار ٢٢٢ ٢٢٩ ح ١٣٢ الكلام فقط في (عبد الملك بن أعين)
   لم يوثق ويحكم بقبول الرواية بناءاً على كون الرواي عنه زرارة وهو من
   أصحاب الاجماع الذين أجمعت العصابة على تصحيح ما يصح عنه. مضافاً إلى
   ان الإمام قد ترحم عليه فالرجل ممدوح في الجملة.
   (٣) الغيبة: ٣٠٣.

ولو صحّت هذه الرواية فلا تعارضها الروايات السابقة الدالة على أنه من المحتوم، بل تكون هي الحاكمة عليها والمفسرة لها، ومعه يشكل تصور معنى المحتوم، بل ويكون بمعنى غير المحتوم، ولكن الرواية في طريقها محمد بن أحمد بن عبد الله الخالنجي، والموجود في كتب الرجال باسم محمد بن أحمد بن عبد الله أحدهم البصري الملقب بالمفجع وهو ممدوح، والآخر محمد بن أحمد بن عبد الله بن قضاعة بن صفوان بن مهران الجمال ويعرف بالصفواني وهو ثقة، والثالث ابن مهران بن خانبة الكرخي ثقة أيضا، ورابع يلقب بالرازي وهو مهمل، وخامس يلقب بالكاتب أيضاً مهمل، وليس للقب الخالنجي عين ولا أثر، فلا يكن الاعتماد عليها في مقابل المعنى اللغوي للمحتوم ومسلمية صدق الأئمة في إخبارهم، ومع كل ذلك التأكيد وأنه لابد منه أو المحتوم الذي لابد منه.

ولو قطعنا النظر عن سندها فهي معارضة برواية أخرى

رواها المنعماني عن ابن عقلة، عن علي بن الحسين، عن محمد بن خالد الأصم، عن عبد الله بن بكير، عن ثعلبة بن ميمون، عن زرارة، عن حمران بن أعين، عن أبي جعفر محمد بن علي الشيخ في قوله تعالى: في تُعَنّى أَجَلًا وأَجَلُ مُسَمَّى عندَمُه قمل: اإنهما أجلان: أجل محتوم، وأجل موقوف، قال له حمران: ما الحتوم؟ قل: الذي لا يكون غيره، قل: وما الموقوف؟ قل: هو الذي لله فيه المسيئة قمال حمران: إني لأرجو أن يكون أجل السفياني من الموقوف، فقل أبو جعفر الشيخ: الا والله إنه لمن المحتوم»<sup>(1)</sup>.

فـإن ظاهـر هذه الرواية أن أمر السفياني من المحتوم الذي ليس لله فيه المشيئة وهو كالميعاد.

وهذه الرواية كمعارضتها ضعيفة السند فتتساقطان وتبقى الروايات

(١) الغيبة: ٣٠١، البحار ٥٢: ٢٤٩ ح ١٣٣، والآية ٢ من سورة الأنعام.

| *** | / السفياني . | الخامسة | العلامة |
|-----|--------------|---------|---------|
|-----|--------------|---------|---------|

المستفيضة الدالة على حتمية أمر السفياني ـ وفيها المعتبرة ـ خاضعة للمعنى اللغوي من الحتمية واللابدية، ولا يبقى أي مجال للتشكيك في السفياني وأن أمره من المحتوم بعد تواتر الروايات الواردة في خروجه وحتميته وزمانه ومدته ومكانه وتحركاته والخسف بحيشه وقتله وغيرها مما ينقله كتب جميع الفرق الإسلامية، بل مجيء الإشارة إليه في القرآن في تفسير قوله تعالى: ويَوْرَ يَسْمَعُونَ الصَيْحَةَ بِالْحَقِّ ذَلِكَ يَوْمُ الْخُرُوجِ (" كما سيأتي.

# السفياني واحد أو اثنان:

قد يستفاد من بعض الأخبار أن السفياني شخصان.

فقد روى ابن حماد عن أرطأة أنه قل: اإذا اجتمع الترك والروم، وخسف بقـرية بدمشـق، وسـقط طائفـة من غربي مسجدها رفع بالشام ثلاث رايات: الأبقـع والأصـهب والسفياني، ويحصر بدمشق رجل فيقتل ومن معه، ويخرج رجلان من بني أبي سفيان فيكون الظفر للثاني"".

وهي لا تدل على حكومة اثنين من بني أبي سفيان، وإنما دلت على خروجهما وإنما يكون الحكم والظفر لواحد.

وروى السيد ابن طاووس عن أمير المؤمنين الظلام أنه قال في خطبة يذكر فيها الفتن: «أولها السفياني وآخرها السفياني» فقيل له: وما السفياني والسفياني؟ فقل: «السفياني صاحب هجر والسفياني صاحب الشام»<sup>(۳)</sup>.

وهذا لا يدل على أن السفيانيين يكونان في آخر الزمان ويحتمل إرادة

- (۱) سورة ق: ٤٢.
- (٢) كتاب الفتن: ٧٦، معجم أحاديث الإمام المهدي ١: ٣٢٩.
  - (٣) الملاحم والفتن: ١٣٦.

٢٣٠ ..... ٢٣٠ العد التنازلي في علائم ظهور المهدي 🕮

معاويـة مـن السـفياني الأول فهـو أول الفتن ويكون السفياني الثاني هو السفياني المعروف حيث إنه آخر الفتن، لأن هجر هي قرية قريبة من المدينة<sup>(۱)</sup>.

وروى في بيان الأئمة عن النبي ﷺ أنه قال في حديث: «اتق السفياني» قسيل: السفياني سفيانيان بأيهما تنظر؟ قال: «السفياني الذي يأتي من الشام»".

ومنه يعلم أن السفياني الآخر يأتي من غير الشام كالحجاز.

والـذي يهـون الخطب أن هذه الروايات ضعيفة السند جداً لا يمكن التعويل عليها، وضعيفة الدلالة كما بينا فلا يثبت وجود سفيانيين يحكمان وإن كان ممكناً على كل حال.

## علامات خروج السفياني:

۱ \_ اختلاف بني فلان

فقد روى الكليني عن علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن محبوب، عن إسـحاق بـن عمار، عن أبي عبد الله الللہ قل: الا ترون ما تحبون حتى يختلف بـنو فـلان فـيما بينهم، فإذا اختلفوا طمع الناس وتفرقت الكلمة وخرج السفيانيا<sup>(۳)</sup>.

ويـروي الـنعماني بسـند عن أبي بصير عن أبي جعفر الخلا أنه قل في حديـث: «إذا اخـتلف بنو فلان فيما بينهم، فعند ذلك فانتظروا الفرج، وليس فـرجكم إلا في اخـتلاف بـني فـلان، فإذا اختلفوا فتوقعوا الصيحة في شهر رمضان

- (۱) معجم البلدان ٥: ٣٩٣.
  - (٢) بيان الأئمة ١: ٢٥٠.
- (٣) الكافي ٨: ٢٠٩ ح ٢٠٤.

وخروج القائم الثلاثة، إن الله يفعل ما يشاء، ولن يخرج القائم ولا ترون ما تحبون حتى يختلف بنو فلان فيما بينهم، فإذا كان كذلك طمع الناس فيهم واختلفت الكلمة، وخرج السفياني.

وقـال: الابـد لبني فلان من أن يملكوا، فإن ملكوا ثم اختلفوا تفرق ملكهم وتشتت أمرهم حتى يخرج عليهم الخراساني والسفياني، هذا من المشرق، وهذا من المغرب يستبقان إلى الكوفة كفرسي رهان، هذا من هنا، وهـذا من هنا حتى يكون هلاك بني فلان على أيديهما، أما إنهم لا يبقون منهم أحداً، ثم قل: خروج السفياني واليماني والخراساني في سنة واحدة، في شهر واحد، في يـوم واحد، نظام كنظام الخرز يتبع بعضه بعضاً، فيكون البأس مـن كل وجه، ويل لمن ناواهم، وليس في الرايات راية أهدى من راية اليماني...ه

من هم بنو فلان؟

ظاهر الأمر هم بنو العباس لأن أبا جعفر الكلة أدرك الدولة الأموية والعباسية وظاهر قوله الابد لبني فلان، أن يملكوا، إرادة بني العباس، فيكون هذا القول منه في زمان بني أمية. ويكون الوجه في قوله ابني فلان، بلل ابني العباس، هو التقية من بني أمية، أو غيرًه الرواة تقية من بني العباس.

كما يحتمل إرادة غير بني العباس وتبديله إلى بني فلان من قبل الرواة لعـدم معرفتهم بهم أو تصورهم إرادة بني العباس وأن تغيير الاسم وقع تقـية فـتكون يدهـم مفتوحة في تبديلها بكلمة فلان، وقد تقدم الكلام في بعض ذلك.

ومهما يكن من ذلك فالرواية لا تنلَّ على المباشرة، ولكن هو أول

الغيبة: ٢٥٣ ـ ٢٥٦ ح ١٣، والرواية ضعيفة بالخسن بن علي بن أبي حمزة.

العلائم الملموسة لمن كان في فترة الإمام الباقر الخلاف حيث إنه لا يفكر في شيء سوى حكومة بني العباس وانتهاء حكمهم ليتسنى للإمام المهدي الظلا الظهور وبسط العمدل، كما يحتمل قوياً أن يكون عدم المباشرة والتأخير داخل في المبداء لعدم تعيين الزمان ورفضهم التوقيت، كما يستفاد ذلك من بعض الأخبار.

ويـدل عـلى إرادة بني العباس ما رواه النعماني أيضاً بسند عن أبي بكر الحضرمي عنن أبي جعفر اللي أنه سمعه يقول: «لابد أن يملك بنو العـباس، فإذا ملكـوا واخـتلفوا وتشـتت أمرهم خرج عليهم الخراساني والسفياني هذا من المشرق وهذا من المغرب يستبقان إلى الكوفة كفرسي رهان، هذا من ههنا، وهذا من ههنا حتى يكون هلاكهم على أيديهما، أما إنهما لا يبقون منهم أحداً أبداً»<sup>(1)</sup>.

فالرواية لما تطابقت بالألفاظ مع الرواية السابقة دلت على أن المراد ببني فلان هم بنو العباس، ولكن لو صحّت هذه الرواية لدلت على بقاء حكم بيني العباس إلى ظهور السفياني أو تجدده؛ لأن ظاهر قوله الخرج عليهم إرادة بيني العباس لعدم مرجع للضمير غيرهم، ولكن لا اتحقق ذلك واحتمل إرادتيه الكلاز ناساً آخرين من ضمير عليهم، خصوصاً وأن الرواية السابقة دلت على عدم المباشرة وقد تقدم منّا استبعاد بقاء ملك بني العباس إلى ذلك الحين أو تجدده.

ويهون الخطب ضعف الروايات واضطرابها.

(١) الغيبة: ٢٥٩ والسند فيه أحمد بن محمد بن سعيد عن أبي عبدالله يحيى بن زكريا ابن شيبان عن أبي سليمان يوسف بن كليب عن الحسن بن علي بن حمزة عن سيف بن عميرة عن أبي بكر الحضرمي والرواية ضعيفة بالحسن بن علي بن أبي حمزة.

٢ ـ خروج اليماني

وهو من العلامات على خروج السفياني، بدليل ما رواه النعماني بسند عـن محمـد بن سنان عن عبيد بن زرارة قل: ذكر عند أبي عبد الله الظير السفياني فقال: «أنى يخرج ذلك ولما يخرج كاسر عينيه بصنعاء"<sup>(۱)</sup>.

ولكـن هــذه العلامة هي من العلامات الأخيرة والقريبة جداً لما دلَّ على أن خروج السفياني واليماني والخراساني في سنة واحدة.

ولكـن يشكل أن هذه الروايات دلت على خروجهم في شهر واحد وفي يوم واحد، وقد ذكرنا سابقاً إرادة تزامن حركاتهم العسكرية دون يوم الخروج، فإن تزامنه من المستبعد وتنفيه الرواية السابقة.

٣ \_ إقبال الترك والروم

فقـد روى الشيخ الطوسي بسند عن عمار بن ياسر أنه قال في حديث: «فـإذا اسـتثارت علـيكم الـروم والترك وجهزت الجيوش، ومات خليفتكم الـذي يجمع الأمـوال... ويـتخالف الـترك والـروم وتكثر الحروب في الأرض ويـنادي مـنادٍ مـن سـور دمشق: ويل لأهل الأرض من شر قد اقترب، ويخسف بغـربي مسـجدها حتى يخر حائطها، ويظهر ثلاثة نفر بالشام كلهم يطلب الملك رجـل أبقـع، ورجـل أصـهب، ورجـل مـن أهـل بيت أبي سفيان....، (\*)، مهما

- (١) الغيبة: ٢٧٧، والسند فيه علي بن الحسين عن محمد بن يحيى العطار عن محمد بسن حسان الرازي عن محمد بن علي الكوفي عن محمد بن سنان عن عبيد بن زرارة قال.. وفيه محمد بن حسان الرازي لم يوثق وضعفه لم يثبت (معجم رجال الخوئي١٦: ٢٠٣)، ووثقه الوحيد في تعليقه.
  - (٢) الغيبة للشيخ الطوسي: ٢٦٨.

٢٣٤ ..... ٢٣٤ .....

فسرت كملمة استثارت فهمي تعني إقبال المترك والمروم بنفسمها أو بعمالهما وحلفائها.

وفي رواية أخرى عن ابن مسعود: فإذا ظهر الترك والخزر بالجزيرة وآذربايجان، والروم بالعمق وأطرافها قاتل الروم رجل من قيس من أهل قنسرين والسفياني بالعراق يقاتل أهل المشرق<sup>ه()</sup>، والجزيرة هي ما بين فرات ودجلة، أو هي الجزيرة العربية.

وروى المنعماني عن أحمد بن محمد بن سعيد، عن محمد بن المفضل وسعدان بمن إسحاق بن سعيد، وأحمد بن الحسين بن عبد الملك، ومحمد بن أحمد بمن الحسن جيعاً، عن الحسن بن محبوب، عن عمرو بن أبي المقدام عن جابر بن يزيد الجعفي، عن أبي جعفر الثلاث أنه قال في حديث: «وسيقبل إخوان الترك حتى ينزلوا الجزيرة، وسيقبل مارقة الروم حتى ينزلوا الرملة، فتلك السنة يا جابر فيها اختلاف كثير في كل أرض من ناحية المغرب، فأول أرض تخرب أرض الشام ثم يختلفون عند ذلك على ثلاث رايات: راية الأصهب، وراية الأبقع، وراية السفياني فيلتقي السفياني بالأبقع فيقتتلون، فيقتله السفياني ومن تبعه، ثم يقتل الأصهب، ثم لا يكون له همة إلا الإقبال نحو العراق...ا<sup>(\*\*)</sup>

ولا يشكل في سندها سوى عمرو بن أبي المقدام ففيه خلاف، في اسمه وفي وثاقبته وقبد اخبتار البعض وثاقته<sup>(٣)</sup>، وكذا جابر بن يزيد الجعفي فالأرجح وثاقته، وبهذا تكون الرواية كافية في المقام، وهي طويلة مفصلة يرويها الشيخ الكليني بثلاث طرق عن الحسن بن محبوب بعضها معتبر<sup>(۵)</sup>.

- (۱) این حماد: ۵۹
- (٢) الغيبة: ٢٧٩.
- (٣) انظر معجم رجال الحديث ١٣: ٧٤، ومنتهى المقال ٥: ٩٨ / ٢١٤٦.
  - ٤) انظر طرق سند الرواية في الغيبة: ٢٧٩، والبحار٥٢: ٢٣٢.

ورواهاالشيخ المفيد عن عمرو بن أبي المقدام، عن جابر الجعفي''.

ورواهـا الشيخ عن الفضل بن الحسن بن محبوب عن عمرو بن أبي المقدام عن جابر".

ثم ما المقصود بإخوان الترك؟

فسالترك جسيل معسروف بلادهسم تحدهسا بسلاد الروم من الغرب والجنوب والسرش ــ أي السروس ــ مسن الشمل، والصين وتبت من الشرق، وبلاد الهند وفارس والعراق من الجنوب، وهم يسكنون ويتمركزون في منطقة الخزر.

وقد تطلق على التتر والمغول الذين غزوا العراق.

وأما اسم الجزيرة فهو يطلق على الأرض التي بين دجلة والفرات مجاورة الشـام تشـتمل عـلى ديـلر مضر وديار بكر ومن أمهلت مدنها حران والرها والرقة ورأس عين ونصيبين وسنجار والخابور وماردين وآمد وميافارقين والموصل وغير ذلك، فهي تعني شمال العراق وغربه.

ويـرى الـبعض أن الجزيرة هي جزيرة العرب سميت جزيرة لأن دجلة والفرات وبحر فارس وبحر الحبش قد أحاطت بها.

وأما كلمة إخوان فهي مجملة، ومن هم إخوان الترك؟ هل هم حلفاؤهم كأمريكا، أو الـروس الجـاوروين لهـم، أو آخـرون لا نعلمهم، أو المقصود هم الـتتر والمغـول الذين غزوا ايران والعراق برمته، ولكن تخصيصه بالجزيرة يدل على تمركزهم فيها لدواعي اقتصلاية أو غيرها كالبترول.

خصوصاً مــع مقارنته بنزول مارقة الروم الرميلة أو الرملة الموقع الآخر للنفط في العراق.

(۱) الاختصاص: ۲۰٦.
 (۲) الغيبة: ٤٤٢ ح ٤٣٤، وانظر البحار ۲۰: ۲۲۲ ح ۸۷.

٢٣٦ ..... ٢٣٦ .....

فللمارق هـو الخـارج في غير مدخله يراد بهم من خرج من الروم من غير مدخـلهم إذا كـان دخولهم من الشرق أي الشام وغيرها فيكون المراد خروجهم مـن الغرب وسكونتهم الأطراف كعامة الدول الأوربية وحتى الأمريكية، فكلهم مارقة الروم.

فالخستمل أن المراد بالترك هم المغول بقرينة ما رواه الشيخ بسند عن النبي ﷺ قال: «تاركوا الترك ما تركوكم؛ فإن أول من يسلب أمتي ملكها وما خولها الله لبنو قنطور بن كركر وهم الترك"، فإنهم بلغوا أطراف الشام.

كما أن المحتمل إرادة حلفاء الترك كما بينا بقرينة ما رواه الشيخ بسند عن عمار بن ياسر قل: إن دولة أهل بيت نبيكم في آخر الزمان ولها أمارات، فإذا رأيتم فالزموا الأرض وكفوا حتى تجيء أماراتها، فإذا استثارت عليكم الروم والترك، وجهزت الجيوش ومات خليفتكم الذي يجمع الأموال، واستخلف بعده رجل صحيح، فيخلع بعد سنين من بيعته، ويأتي هلاك ملكهم من حيث بدأ، ويتخالف الترك والروم، وتكثر الحروب فإذا دخلوا فتلك أمارة السفياني، ويخرج من قبل ذلك من يدعو لآل محمد للجيمي<sup>(17)</sup>.

فهي تدل على دخول الروم والترك معاً وتجهيز الجيوش كالذي حدث أخيراً في العراق، فليس هو جيش واحد كجيش هولاكو.

والأقوى من ذينك الاحتمالين إرادة الدولة العثمانية وتسلطهم على كـل جزيرة العرب بقرينة كلمة إخوان التي قد تعني أنهم مسلمون، وحروبهم مع الروم.

وأقـوى من الجميع إرادة نزول ترك تركيا فيما بعد بقرينة ما جاء في

- (۱) أمالي الشيخ الطوسي: ٦، الوسائل ١٥: ٥٧ ح ١٩٩٨٢.
  - (٢) الغيبة للشيخ الطوسي: ٤٦٣ح ٢٧٩.

آخر الرواية السابقة: فإن فيها بعد قوله فتلك أمارة السفياني قال: ويخرج قـبـل ذلـك مـن يدعـو لأل محمـد ﷺ وتنزل الترك الحيرة؛، وتنزل الروم فلسطين ويسبق عبد الله عبد الله.

فهي تلل على أن نزول الترك الحيرة عند خروج من يدعو لآل محمد ﷺ وفي زمان نزول الروم فلسطين.

٤ ـ خروج أهل الغرب إلى مصر

فقد روى الطوسي بسنده عن عمار بن ياسر قل: ايظهر ثلاثة نفر بالشام كلهم يطلب الملك: رجل أبقع، ورجل أصهب، ورجل من أهل بيت أبي سفيان يخرج في كلب ويحضر الناس بدمشق، ويخرج أهل الغرب إلى مصر، فإذا دخلوا فتلك أمارة السفياني"<sup>(1)</sup>.

٥ - حكومة الظلمة

فقد ورد عن الإمام الباقر الللہ: الا يخرج السفياني حتى يرقى الظلمة". ٦ - اختلاف رمحان بالشام

٧ - رجفة بالشام

۸ – اقبال الرايات الصفر إلى الشام

فقد روى النعماني بسند عن الباقر الله أنه قال قال أمير المؤمنين الله: «إذا اخــتلف الــرمحان بالشــام لم تنجل إلا عن آية من آيات الله، قيل: وما

- (١) الغيبة: ٤٦٣ ٤٧٩، البحار ٥٢: ٢٠٨ ٤٥.
- (٢) الملاحم والفتن: ٧٧، كتاب الفتن لابن حماد: ٩١ عن يحيى بن اليمان، عن هارون بن هلال عن أبي جعفر على.

٢٣٨ ..... ٢٣٨ ..... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي 🖽

هي يا أمير المؤمنين؟ قال: رجفة تكون بالشام يهلك فيها أكثر من مائة ألف يجعلها الله رحمة للمؤمنين وعذاباً على الكافرين، فإذا كان ذلك فانظروا إلى أصحاب البراذين الشهب المخذوفة والرايات الصفر تقبل من المغرب حتى تحل بالشام وذلك عند الجزع الأكبر والموت الأحمر، فإذا كان ذلك فانظروا إلى خسف قرية من قرى دمشق يقال لها حرستا، فإذا كان ذلك خرج ابن آكلة الأكباد من الوادي اليابس حتى يستوي على منبر دمشق، فإذا كان ذلك فانتظروا خروج المهدي الخين، "، ورواه الشيخ بسندين عن الباقر الخين".

فقوله: «لم تستجل» يشـعر بطول اختلاف الرمحين الذي يعني الحرب والطعن والمناوشات دون الحرب الرسمية، فهي تشبه النزاع الدائر بين اليهود والعرب، لا ينجلي إلا عن هلاك جمع كبير من اليهود يضطرهم للهجرة وترك الأرض.

والرجفة قد تعني انفجار هائل أو انفجارات متوالية.

والمغـرب كمـا قلنا هو مغرب الأرض وإن كان يطلق على الشام ومصر والمغرب العربي في زمان صدور الخبر.

# ۹ ـ خروج رجل من أهل السفح

فقـد روى السـيد ابن طاووس في كتاب اليقين بسنده عن جابر بن عبد الله الأنصـاري، عن أنس بن مالك، عن أمير المؤمنين الظلا قال في كلام لحباب الراهـب: اسـتبنى عـلى جنـب مسـجدك هـذا ــ مسجد براثا ــ مدينة وتكثر

- (۱) كتاب الغيبة: ۳۰۰ وفي طريقه المغيرة بن سعيد وهو ضعيف وأيضاً إسماعيل بن عياش ومهاجر بن حكيم وكتب الرجال خالية منهما.
- (٢) الغيبة: ٤٦١ ح ٤٧٦ وفيهما إسماعيل بن عياش ومهاجر بن حكيم لم يتعرض لهما الرجاليون في كتبهم.

| 179 |  | / السفياني | الخامسة ا | العلامة |
|-----|--|------------|-----------|---------|
|-----|--|------------|-----------|---------|

الجبابرة فيها ويعظم البلاء حتى أنه ليركب فيها كل ليلة جمعة سبعون ألف فرج حرام، فإذا عظم بلاؤهم شدًوا على مسجدك بفطوة... فإذا فعلوا ذلك منعوا الحج ثـلاث سنين واحترقت خضرهم وسلط الله عليهم رجلً من أهل السفح لا يدخـل بلداً إلا أهلكه وأهلك أهله، ثم ليعد عليهم مرة أخرى، ثم يأخذهم القحط والغلاء ثلاث سنين حتى يبلغ بهم الجهد ثم يعود عليهم.

ثم يدخل البصرة فلا يدع فيها قائمة إلا سخطها وأهلكها وأسخط أهلها وذلك إذا عمرت الخربة وبني فيها مسجد جامع، فعند ذلك يكون هلاك البصرة، ثم يدخل مدينة بناها الحجاج يقال لها واسط فيفعل مثل ذلك، ثم يتوجه نحو بغداد فيدخلها عفواً، ثم يلتجئ الناس إلى الكوفة، ولا يكون بلد من الكوفة تشوش الأمر له، ثم يخرج هو والذي أدخله بغداد نحو قبري لينبشه فيتلقاهما السفياني فيهزمهما ثم يقتلهما ويوجه جيشاً إلى الكوفة...»<sup>(1)</sup>.

أما السفح فهو الموضع القريب من الجبل الذي يسفح فيه الماء، فيكون مما يقرب من شمال العراق فيكون أهل شمال العراق هم أهل الجبل، بينما المدن القريبة منه هم أهل السفح.

ويــــل هـــذا الحديث على تسلطه على العراق ثلاث مرات يكون خراب البصرة على يديه في المرة الثالثة.

#### ١٠ ـ الانتخابات في بغداد

فقد روى السيد ابن طاووس، عن محمد بن عبد الله، عن جعفر بن محمد اللك أنه قال في حديث: «ويعود دار الملك إلى الزوراء وتصير الأمور شورى، من غلب على شيء فعله، فعند ذلك خروج السفياني...»<sup>(٢)</sup>.

كما يمكـن أن تكـون هي الشوري المشار إليها فيما روي عن النبي ﷺ

- (۱) اليقين: ٤٢٣، البحار ٥٢: ٢١٩.
  - (٢) الملاحم والفتن: ١٤٤ ب ٥٤.

٢٤٠ ..... ٢٤٠ .....

أنه قال: «الويل الويل لأمتي من الشورى الكبرى والشورى الصغرى"، فسئل عنهما، فقال: «أما الشورى الكبرى فتنعقد في بلدتي بعد وفاتي لغصب خلافة أخي، وغصب حق ابنتي، وأما الشورى الصغرى فتنعقد في الغيبة الكبرى في الزوراء لتغيير سنتي وتبديل أحكامي"<sup>(1)</sup>.

غير أنها ضعيفة السند جداً، ضعيفة المتن ولا يشبه شيئاً من كلام الرسول 難 إلا أن تكون نقلاً بالمعنى متأخر.

۱۱ - سقوط طائفة من مسجد دمشق

فقـد روى ابـن حماد عن أرطأة: إذا اجتمع الترك والروم، وخسف بقرية بدمشـق، وسـقط طائفـة من غربي مسجدها رفع بالشام ثلاث رايات: الأبقع والأصهب والسفياني<sup>(۳)</sup>. ومثله عن عمار بن ياسر<sup>(۳)</sup>.

١٢ \_ ظهور الأبقع

فقـد ورد عـن الإمـام الباقر الليَّة أنه قال: «إذا ظهر الأبقع مع قوم ذوي أجسـام فـتكون بيـنهم ملحمة عظيمة، ثم يظهر الأخوص السفياني الملعون فيقاتلهما جميعاً فيظهر عليهما"<sup>(1)</sup>.

- ١٣ ـ خروج رجل عباسي في الشام فقد ورد: اتختلف ثلاث رايات: راية بالمغرب ويل لمصر وما يحل بها
  - بيان الأئمة ١: ٢٩٥، نقلاً عن مناقب العترة لابن فهد الحلي.
  - (٢) كتاب الفتن لابن حماد: ٧٦، معجم أحاديث الإمام المهدي ١: ٢٣٩.
    - (٢) الغيبة للشيخ الطوسي: ٢٦٨، كتاب الفتن لابن حماد: ٩٢.
- (٤) كمتاب الفتن لابن حاد: ٧٨ عن سعيد أبي عثمان، عن جابر، عن أبي جعفر (٤)
   معجم أحاديث الإمام المهدي ٣: ٢٧٦.

| 711 | / السفياني . | العلامة الخامسة |
|-----|--------------|-----------------|
|-----|--------------|-----------------|

منهم، وراية بالجزيرة، وراية بالشام تدوم الفتنة بينهم سنة، ثم يخرج رجل من ولد العباس بالشام، حتى يكون منهم مسيرة ليلتين، فيقول أهل المغرب: قد جاءكم قوم حفاة أصحاب أهواء مختلفة، فتضطرب الشام وفلسطين فتجتمع رؤساء الشام وفلسطين فيقولون اطلبوا ملك الأول؛ يعني السفياني كما يظهر من تتمتها<sup>(۱)</sup>.

١٤ ـ فتنة بين أهل المشرق والمغرب

فقد روى حذيفة بن اليمان أن النبي ﷺ ذكر فتنة تكون بين أهل المشرق والمغرب، قل: «فبينا هم كذلك يخرج عليهم السفياني من الوادي اليابس»<sup>(٣)</sup>.

غير أن الرواية ضعيفة السند، والفتنة تأتي بمعني الاضطراب وبلبلة الأفكار فيشبه أن يكون المراد به ما يعبر عنه بالحرب الباردة أو التهديدات، وكما تأتي أيضاً بمعنى قيام جماعة لقلب النظام القائم، والأول أقرب.

وأما أهـل المشـرق والمغرب فبحسب ظاهر اللفظ إرادة أهل مشرق الأرض وأهـل مغـرب الأرض وإن كـان هـذا المعنى في زمان صدور الخبر ينصرف إلى أهل خراسان وأهل الشام والكل محتمل.

۱۰ ـ وقعة قرقيسياء

فقد روى المنعماني بسند ضعيف عن أبي جعفر الخلا: إن لولد العباس والمرواني لوقعة بقرقيسياء يشيب فيها الغلام الحزور، ويرفع الله عنهم النصر، ويوحي إلى طير السماء وسباع الأرض: اشبعي من لحوم الجبارين، ثم يخرج السفياني".

وقرقيسياء بلد على الخابور عند مصبه، وهي على الفرات، جانب

- (١) عقد الدرر: ٩٠، الزام الناصب ٢: ١٧٨، معجم أحاديث المهدي ٣: ٩١.
  - (۲) البحار ۵۲: ۱۸۲.
  - (٣) الغيبة: ٣٠٣ ح ١٢، والحزور الغلام القوي الذي كاد أن يدرك.

٢٤٢ .....٢٤٢ .....

منها على الخابور وجانب على الفرات فوق رحبة مالك بن طوف.

ويقابل هذه الرواية الروايات الدالة على أنّ معركة قرقيسياء هي معركة السفياني نفسه مع الترك أو الروم أو مع العباسيين على اختلافها كما سيأتي، ولكن الأصح أنها معركة متعددة الأطراف يشارك فيها اكثر من فشتين فواحدة هي فئة ولد العباس وأخرى فئة المرواني وثالثة فئة السفياني وغيرها كما سيأتي.

١٦ ـ خروج الشيصباني

فقـد روى الـنعماني بسـند ضـعيف عن جابر الجعفي قل: سألت أبا جعفر الـباقر الكلا عن السفياني فقل: اوأنى لكم بالسفياني حتى يخرج قبله الشيصباني يخـرج مـن أرض كوفـان ينـبع كمـا ينـبع الماء فيقتل وفدكم فتوقعوا بعد ذلك السفياني وخروج القائما<sup>(1)</sup>.

وهي ضعيفة السند لا شتمالها على المجاهيل وحتى الضعفاء.

١٧ \_ خروج شعيب بن صالح

فقد روى الشيخ الطوسي عن حذلم بن بشير قال قلت لعلي بن الحسين الظلام: صف لي خروج المهدي وعرفني دلائله وعلاماته؟ فقال: «يكون قبل خروجه رجل يقال له عوف السلمي بأرض الجزيرة ويكون مأواه تكريت وقتله بمسجد دمشق ثم يكون خروج شعيب بن صالح من سمرقند، ثم يخرج السفياني الملعون من الوادي اليابس وهو من ولد عتبة بن أبي سفيان....) <sup>(٢)</sup>.

وتأخر خروج السفياني عن شعيب بن صلح بقرينة كلمة «ثم» الدالة على التعقيب.

- (۱) الغيبة: ۳۰۲ ح ۰۸
- (٢) الغيبة:٤٢٢ ح ٤٣٧، البحار ٥٢: ٢١٣ ح ٢٥٠

۱۸ \_ خراب الشام

فقد ورد:

اسيقبل إخوان الترك حتى ينزلوا الجزيرة وسيقبل مارقة الروم حتى ينزلوا الرملة فستلك السنة يا جابر فيها اختلاف كثير في كل أرض من ناحية المغرب فسأول أرض تخبرب أرض الشسام ثم يختلفون عند ذلك على ثلاثة رايات: راية الأصهب، وراية الأبقع، وراية السفياني.... (<sup>()</sup>.

وفي رواية أخرى يرويها العلامة الحلي جاء فيها: فواختلاف كثير عند ذلك في كل أرض حتى يخرب الشام ويكون سبب خرابها اجتماع ثلاث رايات فيها: راية الأصهب وراية الأبقع وراية السفياني<sup>(\*\*)</sup>، وهي تنافي الرواية الأولى؛ لأنها جعلت سبب الخراب اجتماع الرايات الثلاث التي منها راية السفياني، بينما جعلت الأولى الخراب علامة على اختلاف الرايات، وهذه الرواية الثانية أكثر معقولية؛ لأن الاختلاف عادة هو سبب الخراب.

١٩ - إقبال أصحاب البراذين إلى الشام

جاء في خبر رواه المنعماني بسند عن المغيرة بن سعيد عن أبي جعفر اللغة أنه قمال: بعمد ذكر اختلاف أهل الشام وحصول الرجفة: «فإذا كان ذلك فانظروا إلى أصحاب البراذين الشهب المحذوفة والرايات الصفر تقبل من المغرب حتى تحل بالشام وذلك عند الجزع الأكبر والموت الأحمر، فإذا كان

- (١) الغيبة للمنعماني: ٢٨٠ ح ٦٧ والسند فيه معتبر عن أحمد بن محمد بن سعيد عن محمد بن المفضل وسعدان بن إسحاق بن سعيد وأحمد بن الحسين بن عبد الملك ومحمد بن أحمد بن الحسن جميعاً عن الحسن بن محبوب عن عمرو بن أبي المقدام عن جابر بن يزيد الجعفي عن أبي جعفر الملي.
- (٢) المستجاد من الإرشاد: ٢٥٩، عن الحسن بن محبوب عن عمرو بن أبي المقدام
   عن جابر....

٢٤٤ ..... ٢٤٤ .....

ذلـك فانظـروا خسف قرية من قرى دمشق يقال لها حرستا، فإذا كان ذلك خرج ابن آكلة الأكباد من الوادي اليابس حتى يستوي على منبر دمشق»<sup>(۱)</sup>.

وأما البراذين المحذوفة، فهي البغال المقطوعة الآذان والذنب فالمقصود به كل دابة أو آلة تعمل عملها.

وتقييدها بكونها جميعها صفراً يصرفها عن البغال المعروفة ويقرب كونها مصنوعة مصبوغة.

۲۰ ـ خروج المصري

فقــد روى الشـيخ الطوسي، عن الفضل، عن ابن أبي نجران، عن محمد بن سنان، عن الحسين بن المختار، عن أبي عبد الله الظيلا، قل: المخرج قبل السفياني مصري ويماني<sup>٢٠</sup>.

ولكـن في سندها ضعف من ناحية ابن سنان ففيه كلام وثقه الشيخ المفـيد وضعفه الآخرون، يبدو أن ضعفه من ناحية التخليط ورواية ما فيه من غلو، وهذا ما لا يضر في بحثنا.

### قصة خروج السفياني:

روى في عقـد الـدرر مرسلاً عن أمير المؤمنين الظلاة رواية مفصلة في قصـة خـروج السـفياني جاء فيها: اتختلف ثلاث رايات راية بالمغرب ويل لمصر وما يحل بها منهم، وراية بالجزيرة، وراية بالشام، تدوم الفتنة بينهم سـنة، ثـم يخـرج رجـل مـن ولد العباس بالشام، حتى تكون منهم مسيرة

- (١) الغيبة: ٣٠٥، البحار ٥٢: ٢٥٣ ح ١٤٣ والسند في طريقه المغيرة بن سعيد وهو ضعيف.
  - (٢) كتاب الغيبة: ٤٤٧ ح ٤٤٤.

ليلتين فيقول أهل المغرب: قد جاءكم قوم حفاة أصحاب أهواء مختلفة، فتضطرب الشام وفلسطين، فتجتمع رؤساء الشام وفلسطين، فيقولون اطلبوا ملك الأول: فيطلبونه فيوافونه بغوطة دمشق، بموضع يقال لها حرستا، فإذا أحس بهم هرب إلى أخواله كلب، وذلك دهاء منه.

ويكون بالوادي اليابس عدة عديدة فيقولون له: يا هذا، ما يحل لك أن تضيع الإسلام، أما ترى ما الناس فيه من الهوان والفتن؟ فاتق الله واخرج، أما تنصر دينك؟ فيقول لست بصاحبكم، فيقولون: ألست من قريش، من أهل بيت الملك القديم، أما تغضب لأهل بيتك وما نزل بهم من الذل والهوان؟

ويخرج راغباً في الأموال والعيش الرغد، فيقول: اذهبوا إلى حلفائكم الذيبن كنتم تدينون لهم هذه الملة، ثم يجيئهم فيخرج في يوم جمعة فيصعد منبر دمشق وهو أول منبر يصعده، فيخطب ويأمرهم بالجهاد، ويبايعهم على أنهم لا يخالفون له أمراً، رضوه أم كرهوه.

فقام رجل فقال: ما اسمه يا أمير المؤمنين؟ فقال: اهو حرب بن عنبسة بن مرة بن كلب بن سلمة بن يزيد بن عثمان بن خالد بن يزيد بن معاوية بن أبي سفيان بن صخر بن حرب بن أمية بن عبد شمس، ملعون في السماء، ملعون في الأرض، أشرَّ خلق الله عزوجل أباً، وألعن خلق الله جداً، وأكثر خلق الله ظلماً».

قـال: «ئم يخرج إلى الغوطة، فما يـبرح حتى يجتمع الناس إليه، وتـتلاحق بـه أهـل الضـغائن، فيكون في خمسين ألفاً، ثم يبعث إلى كلب فيأتـيه مـنهم مـثل السـيل، ويكون في ذلك الوقت رجال البربر يقاتلون رجال الملك من ولد العباس، فيفاجئهم السفياني في عصائب أهل الشام، فتخـتلف الثلاث رايات رجال ولد العباس هم الترك والعجم، وراياتهم سـوداء ورايـة البربر صفراء وراية السفياني حراء، فيقتتلون ببطن الأردن ٢٤٦ ..... ٢٤٦ .....

قتالاً شديداً، فيقتل فيما بينهم ستون ألفاً، فيغلب السفيانى، وإنه ليعدل فـيهم حتى يقول القائل: والله ما كان يقال فيه إلا كذب، والله إنهم لكاذبون، لو يعلمون ما تلقى أمة محمد صلى الله عليه وآله وسلم منه ما قالوا ذلك.

فلا يزال يعدل حتى يسير ويعبر الفرات، وينزع الله من قلبه الرحمة، ثـمَّ يسـير إلى الموضع المعروف بقرقيسيا، فيكون له بها وقعة عظيمة، ولا يبقى بلد إلا بلغه خبره، فيداخلهم من ذلك الجزع.

ثم يرجع إلى دمشق، وقد دان له الخلق، فيجيش جيشين جيش إلى المدينة، وجيش إلى المشرق، فأما جيش المشرق فيقتلون بالزوراء سبعين ألفاً، ويبقرون بطون ثلاثمائة امرأة، ويخرج الجيش إلى الكوفة، فيقتل بها خلقاً. وأمّا جيش المدينة إذا توسطوا البيداء صاح بهم صائح، وهو جبريل عليه السلام فلا يبقى منهم أحد إلاً خسف الله به، ويكون في أثر الجيش رجلان يقال لهما بشير ونذير، فإذا أتيا الجيش لم يريا إلا رؤوساً خارجة على الأرض، فيسألان جبريل عليه السلام ما أصاب الجيش؟ فيقول: أنتما منهم؟ فيقولان: نعم. فيصيح بهما، فتتحول وجوههما القهقرى، ويمضي أحدهما إلى المدينة وهو بشير، فيبشرهم بما سلّمهم الله عزوجل منه،

قال: وعند جهينة الخبر اليقين، لأنهما من جهينة.

ثمّ يهرب قوم من ولد رسول الله ﷺ إلى بلد الروم، فيبعث السفياني إلى ملــك الـروم: رد إلـيَّ عبــيدي، فيردهــم إلـيه، فيضرب أعناقهم على الدرج شرقي مسجد دمشق فلا ينكر ذلك عليه.

ثم يسير في سبعين ألفاً نحو العراق، والكوفة والبصرة. ثمَّ يدور الأمصار والأقطـار، ويحـل عرى الإسلام عروة بعد عروة، ويقتل أهل العلم ويحرق المصـاحف ويخرب المساجد ويستبيح الحرام، ويأمر بضرب الملاهي والمزامر

| 727 |  | ني | سفيان | 51/ | الخامسة ا | (مة | لعلا | 11 |
|-----|--|----|-------|-----|-----------|-----|------|----|
|-----|--|----|-------|-----|-----------|-----|------|----|

في الأسواق، والشرب على قوارع الطرق، ويحلّل لهم الفواحش، ويحرم عليهم كل ما افترضه الله عزّوجلّ عليهم من الفرائض، ولا يرتدع عن الظلم والفجور بل يزداد تمرداً وعتواً وطغياناً، ويقتل من كان اسمه محمداً، وأحمد، وعلياً وجعفراً وحمزة، وحسناً، وحسيناً، وفاطمة، وزينب، ورقية، وام كلموم، وخديجة، وعاتكة، حنقاً وبغضاً لبيت آل رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم.

ثم يبعث فيجمع الأطفال، ويغلي الزيت لهم، فيقولون: إن كان آباؤنا عصوك فنحن ما ذنبنا؟ فيأخذ منهم اثنين اسمهما حسن وحسين فيصلبهما، ثم يسير إلى الكوفة، فيفعل بهم كما فعله بالأطفال، ويصلب على باب مسجدها طفلين أسماؤهما حسن وحسين فتغلي دماؤهما كما غلى دم يحيى بن زكريا للتَظْ ، فإذا رأى ذلك أيّقن بالهلاك والبلاء، فيخرج هارباً منها، متوجهاً إلى الشام فلا يرى في طريقه أحداً يخالفه، فإذا دخل دمشق اعتكف على شرب الخمر والمعاصي، ويأمر أصحابه بذلك.

ويخرج السفياني وبيده حربة فيأخذ امرأة حاملاً فيدفعها إلى بعض أصحابه ويقول: افجر بها في وسط الطريق. فيفعل ذلك، ويبقر بطنها، فيسقط الجنين من بطن أمه، فلا يقدر أحد أن يغير ذلك، فتضطرب الملائكة في السماء فيأمر الله عزوجل جبريل عليه السلام فيصيح على سور مسجد دمشق: ألا قد جاءكم الغوث يا أمة محمد، قد جاءكم الغوث يا أمة محمد، قد جاءكم الفرج، وهو المهدي عليه السلام خارج من مكة فأجيبوه. ثم قال عليه السلام: ألا أصفه لكم، ألا وإن الدهر فينا قسمت حدوده، ولنا أخذت عهوده، وإلينا ترد شهوده، ألا وإن أهل حرم الله عزوجل سيطلبون لنا بالفضل، من عرف عودتنا فهو مشاهدنا، ألا فهو أشبه خلق الله عزوجل برسول الله تظلي واسمه على اسم أبيه على اسم ابنه، من ولد فاطمة ابنة محمد تظليفي، من ولد الحسين، ألا فمن توالى غيره لعنه الله. ثم قال اللكة: فيجمع الله عزوجل أصحابه على عدد أهل بدر وعلى عـدد أصـحاب طـالوت، ثلاثمائة وثلاثة عشر رجلاً، كأنّهم ليوث خرجوا مـن غابـة، قلوبهـم مـثل زبر الحديد، لوهمّوا بإزالة الجبال لأزالوها عن موضعها، الزّي واحد، واللباس واحد، كأنّما آباؤهم أبَّ واحد،''.

فهنه الرواية وإن لم تكن مسننة ولم ترد في مصادر متعندة غير أنا سنشير إلى مقاطعها التي وردت في أخبار أُخر.

أما تواجده في غوطة دمشق المذكور فيها فلم تذكره الروايات ولم تشر إلىيه، وكذا شيوع هذا المنطق، أعني طلب ملك الأول والنزعة الأموية وتفكُّر أهـل الشـام واعـتقلاهم بعدم عود عزهم إلا على يد أموية فهو الآخر لم تشر إلىيه الأخـبار وليس منه عين ولا أثر، وهكذا موافاته في غوطة الشام، أي قرية حرستا، وكذا هروبه إلى أخواله من كلب.

أما خروج السفياني من الوادي اليابس فقد دلت عليه روايات متعددة مرت الإشارة إلى بعضها، وامتازت هذه الرواية بتفصيل سبب خروجه من الـوادي الـيابس وهـو طلب عدة عديدة منه القيام والخروج وامتناعه، ثم موافقـته بهـدف دنـيوي ورغبة في الأموال والعيش الرغد، بعد تفلّته من الأمر ولو بحسب الظاهر وإرجاعهم إلى حلفائهم السابقين.

وهناك رواية تذكر سبب خروجه بنحو آخر يرويها ابن حماد عن أبي مريم عن أشياخه قل: يؤتى السفياني في منامه فيقال له: قم فاخرج، فيقوم فلا يجد أحداً، ثم يؤتى الثانية، فيقال له مثل ذلك، ثم يقال له في الثالثة: قم فأخرج فانظر من على باب دارك، فينحدر في الثالثة إلى باب داره، فإذا هو بسبعة نفر أو تسعة ومعهم لواء، فيقولون: نحن أصحابك، فيخرج فيهم ويتبعهم ناس من قريات الوادي اليابس، فيخرج إليه صاحب دمشق ليلقاه

ويقاتله، فإذا نظر إلى رايته انهزم ('`.

وإثـبات خصوصيات كهذه بهذا الخبر أو ملاحظة انطباقها في الخارج مما لا يتيسر.

غير أن باقي الروايات ذكرت خروجه من الوادي اليابس بقوة قاهرة بحيث يهرب أمير دمشق عند سماعه به.

وأما صعوده منبر دمشق فقد ورد في الأخبار ونصت عليه الروايات غير أن البعض عبَّر مكان كلمة دمشق بأرض ذات قرار ومعين.

يستفاد منها أن لصعوده منبر دمشق انعكاساً وصدى وأثراً هاماً تكشف هـذه الرواية عن بعض حقائقه التي منها أخذ البيعة والطاعة وأن لا يخالفوا له أمـراً حتى لو كرهوه مما يلل على إضماره مالا يليق بشؤون الإسلام ولا يتلائم معـه بحيث يستنكره جمهـور المسلمين، ومنها أمرهم بالجهاد وتحريضهم على القتال الذي تبتني عليه قواعد ملكه.

وأمـا اسمـه فقـد خالفت باقي الروايات إذ جعلت اسمه حرباً وباقي الروايات تجعله عثماناً، وغيرها من الروايات العامية جعلته عبد الله بن يزيد<sup>(۳)</sup>، وقد بينا أن الأرجح عثمان كما مر.

شم إن رجوع نسبه في هذه الرواية إلى يزيد بن معاوية دلت عليه بعض الأخـبار المارة كرواية المفضل وإن كان الأكثر على أنه ابن عتبة بن أبي سفيان أو عنبسة بن أبي سفيان.

والغوطة هي الكورة التي منها دمشق استدارتها ثمانية عشر ميلاً ٣٠.

- (۱) كتاب الفتن: ۷۰، عقد الدرر: ۷۲.
- (٢) كتاب الفتن لابن حماد: ٧٤، معجم أحاديث الإمام المهدي ١: ٤١٩.
  - (٣) معجم البلدان ٤: ٢٤٨ / ٨٩٤٨.

٢٥٠ ..... ٢٥٠ المعد التنازلي في علائم ظهور المهدي 🕮

كما أنها تلل على سرعة التفاف أهل الشام حوله لوجود أسباب اللل والهوان أو وجود المغريات.

وهـنا يـأتي التركـيز عـلى كلب في هذا الخبر وغيره من الأخبار بحيث يكون أكـثر جيشه منهم، وإن لم يكونوا هم النواة الأولى بينما دلت هذه الرواية وغيرها على أن كلب هم أخواله.

ثم تحكي هذه الرواية تواجد البربر عندها في الشام وهم يقاتلون بقايا بيني العباس أو رجلاً من بيني العباس يكون حاكماً على الشام أو دمشق أو غيرهما ثم تقول: إن رجالهم هم الترك والعجم مما ليس له في الأخبار منه عين ولا أثر، يترجح كونه خلطاً من الروات بين مسألة زوال دولة بني العباس التي رجالهما العجم والسترك عملى يمد المغول وبين زوال الأصهب والأبقع على يد السفياني، أو يمراد بهما مجميء المروم والسترك بحكمام من بني العباس يحكمون العراق يمدونهم بالجيوش وهو احتمال غير مستبعد.

كما وتتحلث عن قتال في بطن الأدرن وقتل ستين ألفاً وغلبة السفياني فهذا أيضاً مما ليس منه عين ولا أثر في باقي الروايات.

وأهم ما في هذه الرواية الإشارة إلى علل السفياني في الناس في بادئ الأمر، وزعم البعض كذب الروايات الذامة له، ثم تكذيب الإمام زعمهم بصورة باتة وقاطعة مع الإشارة إلى جهلهم مما له مؤيد في الأخبار الدالة على أنه يوشك أن ينخرط معه أهل الحق لولا عصمة الله سبحانه لهم تكلمنا عنه في عنوان منطق السفياني على أنه أمر معقول جداً يضطره إلى ذلك التدبير من أجل تثبيت ملكه وبسط سيطرته إلى استعطاف الناس وكسب ودهم حتى يعبر الفرات حيث تبدو منه القسوة وتظهر حقيقته وواقعه مؤيداً بالأخبار التي منها أن السفياني لا يعبر الفرات إلا وهو كافر.

وأما حروب السفياني وبعثه الجيش إلى العراق فسيأتي تفصيلها.

وأما معركة قرقيسياء فهي تتردد بين أن تكون قبل السفياني وبين أن تكون معركته الحاسمة، كما أن هناك ترديداً فيمن يقاتلهم عندها، فالمروي أن القمتال فيها بين المرواني وبني العباس أو بينه وبين الروم والترك، إلا أن يكون المرواني من حكام بعض دول الشام يشارك السفياني فتكون متعددة الأطراف، وهو ليس بعيد.

ثم لمعركة قرقيسياء الطاحنة أكبر الصدى لانتشار خبر السفياني ولفت أنظار العالم إليه كما تضمنه هذا الخبر وهو طبيعي جداً، فإن معركة كهذه كيف لا تعطف أنظار العالم وإن لم تذكر الأخبار هذا الجانب، خصوصاً إذا شاهدوا بلاء السفياني فيها وتوفيقه الأكبر من بين المشاركين في هذه المعركة.

#### حروب السفياني ومعاركه :

تنقسم حروب السفياني ومعاركه إلى قسمين القسم الاول حروب تشكيل الدولة، والقسم الثاني حروب الغزو .

ولما كانت حركة السفياني تتفجر من حوالي دمشق وأطرافها وخصوص الـوادي الـيابس كما يسـتفاد مـن مجموع الأخبار غير أن هناك ترديداً في تعـيين موضع الوادي اليابس الذي يخرج منه ويكون منبته فيه هل هو في فلسطين أو الأردن أو أطـراف دمشـق، غـير أن المستشم من الأخبار إرادة الأخـير لأن بعضها عبر بالغوطة التي هي غوطة دمشق<sup>(۱)</sup>، والبعض الآخر عبر بعمق دمشق، وثالث بناحية مدينة دمشق.

وعـلى هـذا فـلا محيص من أن تكون أول حركة للسفياني وأول حروبه هـي المنازعة على كرسي الحكم في دمشق والتدبير للاستيلاء عليه، لتتسع

انظر الكافي ١: ٤٧٩، مدينة المعاجز٦: ٣٠٠.

دائـرة حـروبه الـتي هي من القسم الأول في حدود الشام لأن دولته هناك، أعني الكور الخمس كما مر.

### الاستيلاء على دمشق:

الأخبار في دخول السفياني مدينة دمشق كثيرة، ولكن الأخبار في كيفية دخوله وحربه مع أمير دمشق قليلة ومن الأول ما روي عن حذيفة قل، قال رسول الله ﷺ في حديث طويل: اخروج السفياني في ستين وثلاثمائة راكب حتى يأتي دمشق، فلا يأتي عليه شهر حتى يبايعه من كلب ثلاثون ألفاًه<sup>(1)</sup>.

ومن الثاني الرواية المارة في قصة خروجه فإن فيها أيؤتى السفياني في منامه فيقال له: قم فأخرج، فيقوم فلا يجد أحداً، ثم يؤتي الثانية فيقال له: مثل ذلك، ثم يقال له الثالثة: قم فاخرج فانظر من على باب دارك، فإذا هو بسبعة نفر أو تسعة نفر معهم لواء، فيقولون نحن أصحابك، فيخرج فيهم ويتبعه ناس من قريات وادي اليابس، فيخرج إليه صاحب دمشق ليلقاه ويقاتله، فإذا نظر إلى رايته انهزم، ووالي دمشق يومئذ وال لبني العباس،<sup>(٢)</sup>.

فهي تــدل عـلى سرعة انهزام أمير دمشق أمامه وحتى عدم وقوع حرب بيــنهما، ولعلـه لسـماعه بخبر السفياني وحتمية تسلطه وشدة قسوته من قبل، كمـا ويحتمل ضعفه المفرط وعلمه بإرادة أسياده بحيث لا تنفعه الحرب، وهناك روايـة تدل انشغال جيش الشام آنذاك في مقاومة جيش المغرب والرايات الصفر ستأتي الإشارة إليها عند الكلام عن أحداث الشام.

والعجيب في هذا الخبر التعبير بكلمة الوالي، والياً لبني العباس،

- (۱) الداني: ۱۰٤.
- (٢) الفتن لابن حماد: ٧٥، مستدرك الحاكم ٤: ٥٢٠.

وقـد رجحـنا سابقاً عدم بقاء دولة بني العباس إلى زمان السفياني، إلا أن يكون حاكم بعض الدويلات أو خصوص الشام من بني العباس وهو مما لم نستبعده.

فغايـة مـا يمكن قبوله من هذه الرواية الضعيفة السند هو كون أمير دمشق من بني العباس كذلك دون قيام دولة عباسية في البلدان الإسلامية، غايـة الأمـر قـيام دولـة عباسية في العراق مدعومة بتدبير خارجي وجيوش قوية نتيجتها الطبيعية خضوع دول المنطقة لها، فيكون الحكام فيها كالولاة.

والـذي يؤيد أن أمير دمشق وحده من بني العباس ما رواه في عقد الدرر عن أمير المؤمنين التلك قل: تختلف ثلاث رابات. راية بالمغرب، ويل لمصر وما يحل بها منهم، وراية بالجزيرة، وراية بالشام تدوم الفتنة بينهم سنة، ثم يخرج رجل من ولـد العـباس بالشـام، حتى يكون منهم مسيرة ليلتين، فيقول أهل المغرب: قد جاءكم قوم حفاة أصحاب أهواء مختلفة، فتضطرب الشام وفلسطين فتجـتمع رؤساء الشـام وفلسـطين فـيقولون: اطلـبوا ملـك الأول، فيطلـبونه فيوافونه بغوطة دمشق بموضع يقال له حرستا، فإذا أحس بهم هرب إلى أخواله كلب وذلك دهاء منه، ويكون بالوادي اليابس عدة عديدة فيقولون له يا هذا ما يحل لك أن تضيع الإسلام...ه <sup>(1)</sup>

فهمي تملك عملى أن حماكم دمشق بخصوصه من بني العباس لقوله: «ثم يخرج رجل من ولد العمباس بالشام» الدال على خروجه بمفرده وظهوره من جديد.

لكنه مازال ضعيفاً لا يؤب بب والرأي العام ورؤساء الناس يضلاونه ويعلدون كل ذلك يفسر علة هروبه وعدم مقاومته بينما هؤلاء النفر الذين يلتفون حول السفياني هم رؤساء مطاعون تُخشى سطوتهم وقسوتهم.

(۱) عقد الدرر: ۹۰.

٢٥٤ ...... ٢٥٤ ما المعد التنازلي في علائم ظهور المهدي 🕮

## حرب السفياني مع أهل المغرب:

يستفاد من أخبار عديدة خروج أهل المغرب ودخولهم مصر قبل ظهور السفياني، ويكون خروجهم علامة لخروجه.

فقد ورد: علامة المهدي إذا انساب عليكم الترك ومات خليفتكم الذي يجمع الأموال، ويستخلف بعده ضعيف فيخلع بعد سنتين من بيعته، ويخسف بغربي مسجد دمشق، وخروج ثلاثة نفر بالشام، وخروج أهل المغرب إلى مصر، وتلك أمارة السفياني<sup>(۱)</sup>.

وفي روايـة أخرى عن عمار بن ياسر قال فيها: ويخرج أهل المغرب ينحدرون إلى مصـر، فـإذا دخلـوا فـتلك أمـارة السفياني، ويخرج قبل ذلك من يدعو لأل محمـد، ويـنزل الـترك الجزيـرة، ويـنزل الروم فلسطين، ويقبل صلحب المغرب، فيقتل الرجال ويسبي النساء، ثم يرجع حتى ينزل الحيرة إلى السفياني<sup>٣</sup>،

وفي رواية ثالثة رواها ابن حماد عن كعب قال: اعلامة خروج المهدي ألوية تقبل من المغرب عليها رجل أعرج من كندة، فإذا ظهر أهل المغرب على مصر فبطن الأرض يومئذٍ خير لأهل الشام"".

فبالى حد الآن اطلعت على خروج أهل المغرب ودخولهم مصر، ثم لـزوم تخـوف أهـل الشـام مـن هـذه الحـركة التي تدل الأخبار على دخول طلائعهـا الشـام، وانقغـار المسـجد عندها وحدوث خسف بقرية حرستا، وظهور السفياني ومحاربته لهم.

فقد ورد: «يدخل أوائل أهل المغرب مسجد دمشق، فبينا هم ينظرون

- (١) كتاب الفتن لابن حماد: ٩٢.
- (۲) عقد الدرر: ٤٦ ب۲ ف ۱.
- (٣) الداني: ٧٣، وانظر عقد الدرر: ٥١، والملاحم والفتن: ٧٧، وكتاب الفتن لابن حماد: ٩١ بتفاوت.

في أعلجيبه إذ رجفت الأرض فانقعر غربي مسجدها، ويخسف بقرية يقال لها حرستا، ثم يخرج عند ذلك السفياني فيقتلهم حتى يدخلهم مصر، ثم يرجع فيقاتل أهل المشرق حتى يردهم إلى العراق»<sup>(۱)</sup>.

وفي رواية أخرى يرويها الشيخ والنعماني بسنديهما عن أمير المؤمنين اللي قـال: «إذا اخـتلف الرمحان بالشام لم تنجل إلا عن آية من آيات الله، قيل: وما هي يا أمير المؤمنين؟ قال: رجفة تكون بالشام يهلك فيها أكثر من مائة ألف يجعـلها الله رحمة للمؤمنين وعذاباً على الكافرين، فإذا كان ذلك فانظروا إلى أصـحاب البراذين الشهب المحذوفة والرايات الصفر تقبل من المغرب حتى تحل بالشام، وذلك عند الجزع الأكبر والموت الأحمر، فإذا كان ذلك فانظروا فانظروا خسف قرية من دمشق يقال لها حرستا، فإذا كان ذلك خرج ابن

- (۱) كتاب الفتن: ۷۱، عقد الدرر: ۵۳.
- (٢) كتاب الغيبة للشيخ الطوسي: ٢٦١ ح٤٧٦، كتاب الغيبة للنعماني: ٣٠٥، والسند فيهما علي بن أحمد عن عبيد الله بن موسى عن محمد بن موسى قال أخبرني أحمد بين أبي أحمد المعروف بأبي جعفر الوراق عن اسماعيل بن عياش عن مهاجر بن حكيم عن المغيرة بن سعيد عن أبي جعفر الباقر الله قال: قال أمير المؤمنين الله، وهذا السند ضعيف بالمغيرة بن سعيد وكذلك بإسماعيل بن عياش ومهاجر بن حكيم فأن كتب الرجال خالية منهما.

اخبرنا جماعة عن أبي المفضل الشيباني عن أبي نعيم نصر بن عصام بن المغيرة العمري عن أبي يوسف يعقوب بن نعيم بن عمرو قرقارة الكاتب عن أحمد بن محمد الأسدي عن محمد بن أحمد عن اسماعيل بن عياش عن مهاجر بن حكيم عمن معاوية بمن سعيد عن أبي جعفر الباقر الللا...وهذا السند أيضاً ضعيف لاحتوائه على إسماعيل بن عياش ومهاجر بن حكيم. ٢٥٦ ..... ٢٥٦ معد التنازلي في علائم ظهور المهدي الشيخ

فهـي تشـترك مـع الرواية السابقة وتصلاقها في خسف قرية حرستا، وتفترق مـع سابقتها بوصف أهل المغرب بأنهم أصحاب براذين شهب محذوفة ورايات صفر.

وفي رواية ثالثة:

تختلف ثـلاث رايـات: راية المغرب، ويل لمصر وما يحل بها منهم، وراية بالجزيـرة، وراية بالشام تدوم الفتنة بينهم سنة، ثم يخرج رجل من ولد العباس بالشـام حتى تكون منهم مسيرة ليلتين فيقول أهل المغرب: قد جاءكم قوم حفلة أصـحاب أهواء مختلفة فتضطرب الشام وفلسطين، فتجتمع رؤساء الشام وفلسطين، فيقولون اطلبوا ملك الأول، فيوافونه بغوطة نمشق بموضع يقال له حرستا... <sup>(۱)</sup>.

يظهـر مـنها أن جـيش المغرب يكون تهديداً جاداً لأهل الشام بحيث يدعهـم يفكـرون في توحـيد الشـام تحت قيادة أموية، وذلك يجعل حكومة العباسي في دمشق في موضع الضعف بالإضافة إلى ضعفها السابق.

ولما تقدم أن السفياني يدخل دمشق يخلعها من أميرها العباسي لا يكون دخول جيش المغرب الشام ودمشق سبباً لخلعه فهو يحكي عن نحو من التناقض.

ولكن الروايلت لا تنل على أكثر من دخول بعض طلائع أهل الغرب مدينة دمشق، ولم تذكر دخول الطلائع سوى رواية واحدة، ولما كانت الروايات ضعيفة السند فلا يحصل الرجحان إلا فيما توافقت عليه وهو دخولهم الشام دون دخول دمشق.

ولكن مَنْ هم أهل المغرب؟

مقتضى الإطلاق أنهم أهل مغرب الأرض، خصوصاً وأن الرواية تصفهم بمانهم أصحاب البراذين المحذوفة الذي هو كناية عن الأليات العسكرية، وتصفهم

أنهم أصحاب رايات صفر، ومعلوم أن بني الأصفر هم الروم يؤيد ذلك الرواية الدالة على تملك الكفار للأنهار الخمسة<sup>(١)</sup>.

ولكـن بعـض الـروايات دلـت على أن رايات المغرب التي تلخل مصر علـيها رجـل أعرج من كنلة<sup>(17)</sup>، وهناك قرائن كثيرة على أنهم هم أهل المغرب العربي كالتعبير بكلمة البربر التي تعني بعض المغرب العربي أو جلهم.

# حرب السفياني مع أهل المشرق :

يستفلا من بعض الأخبار تواجد أهل المشرق في الشام إبّان ظهور السفياني فقـد روى ابـن حمـاد عـن محمـد بن الحنفية أنه قل: يدخل أوائل أهل المغرب مسـجد دمشـق فبيـنا هـم يـنظرون في أعلجيبه إذ رجفت الأرض فانقعر غربي مسجدها، ويخسف بقرية يقال لها حرستا، ثم يخرج عند ذلك السفياني فيقتلهم حتى يدخلهم مصر، ثم يرجع فيقاتل أهل المشرق حتى يردهم إلى العراق<sup>(7)</sup>.

وأهل المشرق على الإطلاق هم أهل شرق الأرض وإذا أضيفت إلى بلد خاص فالمراد شرق ذلك البلاد، فشرق الحجاز نجد، كما جاء في الرواية قرن الشيطان، وشرق العراق ايران، وشرق الشام العراق، ولكن الغالب في الـروايات الـواردة في علامات الظهـور إرادة ايران، فهذه الرواية تدل عـلى تواجدهـم أو وجود قوات منهم يرتبط تواجدها بمسألة فلسطين لأن الإيرانيين هم الحررين لها كما يستفاد من بعض الأخبار<sup>(1)</sup>.

- (۱) والرواية هي عن حذيفة وجابر: "هبط جبرنيل على النبي ﷺ وبشره بأن القائم من ولده لا يظهر حتى يملك الكفار الأنهر الخمسة سيحون، وجيحون، والفراتين،والنيل...، أنظر الصراط المستقيم ٢: ٢٥٨.
  - (٢) عقد الدرر: ٥١، كتاب الفتن لابن حمله: ٩١، ملاحم ابن طاووس: ٧٧ بلب ١٦٩.
    - (٣) كتاب الفتن: ٧١، وانظر عقد الدرر: ٥٣ ب ٤ ف ١.
      - (٤) انظر مسند أحمد٢: ٣٦٥.

٢٥٨ .....٢٥٨ ......

ومهما يكن من ذلك فالرواية ضعيفة السند ولم تسند إلى النبي ﷺ غير أن هناك بعض المؤيدات.

فمما يؤيد تواجد بعض قواتهم في الشام ما رواه ابن حماد أيضاً عن علي بن أبي طالب الظلاقال: فيبعث السفياني على جيش العراق رجلاً من بني حارثة له غديرتان يقال له غر \_ أو قمر \_ بن عباد رجلاً جسيماً على مقدمته رجلً من قومه قصير أصلع عريض المنكبين فيقاتله من بالشام من أهل المشرق، وفي موضع يقال له البنية (الثنية) وأهل حمص في حرب المشرق وأنصارهم، وبها يومئذ منهم جند عظيم تقاتلهم فيما يلي دمشق، كل ذلك يهزمهم، شم ينحاز من دمشق وحص مع السفياني ويلتقون وأهل المشرق في موضع يقال له المدين مما يلي شرق حص، فيقتل بها نيًف وسبعون ألفاً، ثلاثة أرباعهم من أهل المشرق، ثم تكون الدبرة عليهم ويسير الجيش الذي بعث إلى المشرق حتى ينزلوا الكوفة...، <sup>(1)</sup>.

فهـذه فصلت الواقعة وذكرت تواجد جند عظيم من أهل المشرق في الشام.

وذكرت وقوع القتال وانتصار السفياني انتصاراً ساحقاً، ولكن لا يمكن الاعتماد على رواية ضعيفة السند كهذه في إثبات أصل تواجد أهل المشرق في الشام ووقوع الحرب بينهم وبين السفياني.

وهـناك روايـة أخرى فصلت تواجد أهل المشرق رواها ابن طاووس عن أرطـأة بـن المـنذر قـل: يجـئ الـبربر حتى ينزلوا بين فلسطين والأردن، فتسير إلـيهم جموع المشرق والشام حتى ينزلوا الجابية، ويخرج رجل من ولد صخر في ضـعف فـيلقى جيوش المغرب على ثنية بيسان فيردعهم عنها، ثم يلقاهم مـن الغـد فيردعهـم عـنها، فينحازون وراها، ثم يلقاهم في اليوم الثالث

| 209 |  | ني | الصفيا | الخامسة / | العلامة |
|-----|--|----|--------|-----------|---------|
|-----|--|----|--------|-----------|---------|

فيردعهم إلى عين الريح، فيأتيهم موت رئيسهم فيفترقون ثلاث فرق، فرقة تـرتد عـلى أعقابها، وفرقة تلحق بالحجاز، وفرقة تلحق بالصخري فيسير إلى بقية جموعهم حتى يأتي ثنية فيق فيلتقون عليها فيدال عليهم الصخري، ثم يعطف إلى جموع المشرق والشام فيلقاهم فيدال عليهم ما بين الجابية والخربة حتى تخوض الخيل في الدماء، ويقتل أهل الشام رئيسهم وينحازون إلى الصخري فيدخل دمشق فيمثل بها، وتخرج رايات من المشرق مسودة فتنزل الكوفة فيتوارى رئيسهم فيها فلا يدرى موضعه فيتحير ذلك الجيش ثم يخرج رجل كان مختفيا في بطن الوادي فيلى أمر ذلك الجيش، وأصل مخرجه غضب مما صنع الصخرى بأهل بيته، فيسير بجنود المشرق نحو الشام، ويبلغ الصخري مسيره إليه فيتوجه بجنود أهل المغرب إليه فيلتقون بجبل الحصى فيهلك بينهما عالم كثير ويولى المشرقي منصرفا ويتبعه الصخري فيدركه بقرقيسيا عند مجمع النهرين، فيلتقيان فيفرغ عليهما الصبر فيقتل من جنود المشرقي من كل عشرة سبعة، ثم يلخل جنود الصخرى الكوفة فيسوم أهلها الخسف، ويوجه جندًا من أهل المغرب إلى من بإزائه من جنود المشرق فيأتونه بسبيهم، فإنه لعلى ذلك إذ يأتيه خبر ظهور المهدي بمكة فيقطع إليه من الكوفة بعثًا يخسف به.

قال أرطاة: ويكون بين أهل المغرب وأهل المشرق بقنطرة الفسطاط سبعة أيام، فيلتقون بالعريش فتكون الدبرة على أهل المشرق حتى يبلغوا الأردن، ثم يخرج عليهم السفياني بعد. وكان الروم الذين كانوا بحمص كانوا يتخوفون عليها البربر ويقولون: ويلك يا تمرة من بربر<sup>(۱)</sup>... هذه الرواية مضطربة المتن<sup>(۲)</sup> ضعيفة السند غير أنها تشترك مع سائر

- (١) كتاب الفتن: ٧٣، الملاحم والفتن، ٤٩.
- (٢) تدل هذه الرواية على أن حرب قرقيسياء قبل السفياني فتكون مؤيدةً، لأنها من علامته لا حربه.

٢٦٠ ..... ٢٦٠ ..... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي 🕮

الروايات في تواجد جنود أهل المشرق في الشام وحرب السفياني معهم.

غير أن أكثر الروايات تدل على أن أهل المشرق الخراسانيين إنما يدخلون العراق بعد دخول السفياني العراق وإنما يكون القتال في العراق كما سيأتي، فلا يتقوى سوى احتمال إرادة أهل العراق أو المتواجدين فيه من أهل المشرق، أي شرق الشام الذي هو العراق.

فقـد روى ابن حملا نفسه: \* إذا ظهر الترك والخزر بالجزيرة وآذربايجان والروم بـالعمق وأطرافها، قاتل الروم رجل من قيس من أهل قنسرين، والسفياني بالعراق يقاتل أهل المشرق وقد اشتغل كل ناحية حذو كذا، فإذا قاتلهم أربعين يوماً ولم يأته مدد، صالح الروم على أن لا يؤدي أحد الفريقين إلى صاحبه شيئاً»<sup>(۱)</sup>.

ويمكن المناقشة بـأن قتال السفياني مع أهل المشرق في العراق ولا ينافي قتاله معهم أو مع جند لهم قبل ذلك في الشام.

وكذا ما رواه الطبري قال في حديث السفياني: «فيبعث جيشاً إلى العراق فيقـتل بالـزوراء مائـة ألـف، وينحدرون إلى الكوفة فينهبونها فعند ذلك تخرج راية من المشرق يقودها رجل من بني تميم يقال له شعيب بن صلح، فيستنقذ ما في أيديهم من سبي أهل الكوفة»<sup>(1)</sup>..

# حرب الأبقع:

تتكلم الروايات عن اجتماع ثلاث رايات في الشام في آخر المطاف: راية الأبقـع، ورايـة الأصهب، وراية السفياني<sup>")</sup> وفي هذه الروايات ما يتشبث

- (١) كتاب الفتن: ٥٩، معجم أحاديث المهدي 🕮 ١: ٣٣٠.
  - (٢) جامع البيان للطبري ١٠: ١٧، الداني: ١٠٤ ــ ١١٣.
- (٣) كتاب الفتن لابن حمله: ٧٧ عن علي ﷺ، كنز العمال ١١: ٢٨٤ ح ٣١٥٣٦، كتاب

| 171 | / السفياني | العلامة الخامسة |
|-----|------------|-----------------|
|-----|------------|-----------------|

بالاعتبار كرواية جابر بن يزيد الجعفي المروية بعدة طرق تنتهي إلى الحسن بن محبوب عن عمرو بن أبي المقدام عن جابر قال قال أبو جعفر الكلام: «يا جابر الزم الأرض – إلى أن قال – وسيقبل مارقة الروم حتى ينزلوا الرملة فتلك السنة يا جابر فيها اختلاف كثير في كل أرض من ناحية المغرب، فأول أرض تخرب أرض الشام، ثم يختلفون عند ذلك على ثلاث رايات: راية الأصهب، وراية الأبقع، وراية السفياني، فيلتقي السفياني بالأبقع فيقت تلون، فيقتله السفياني ومن تبعه، ثم يقتل الأصهب، ثم لا يكون له همة إلا الإقبال نحو العراق، ويمر جيشه بقرقيسياء فيقتتلون بها، فيقتل بها من الجبارين مائة ألف، ويبعث السفياني جيشاً إلى الكوفة...، <sup>(1)</sup>

فهي تدل على أن السفياني يقاتل الأبقع أولاً ثم الأصهب ثم تكون معركة قرقيسياء فمن هو هذا الأبقع؟ وما هو موطنه؟

الأبقع في اللغة يقال لمن اختلف لونه وكان فيه سواد وبياض، أو ما كان في صدره بياض، ويطلق على من به البرص أو من اختلف نسله كمن ولد من بين أبيض وأسود، كما يحتمل إرادة اختلاف لون ملابسه كالذي يلبسه بعض الجنود اليوم من الملابس المبقعة، أو إرادة أهل الغرب البيض الشهب فقد ورد في رواية أخرى افأول أرض تخرب الشام، ثم يختلفون على ثلاث رايات: راية الأصهب، وراية الأشهب، وراية السفياني"<sup>(٢)</sup>، فقد عبر مكان الأبقع بالأشهب.

بينما تنبئ الأخبار بأن الأبقع من مصر فيكون هو المصري الذي تكلمنا عنه، فقد روي عن ابن مسعود: «إذا اجتمع الترك والروم، وخسف بقرية دمشتق وسقط طائفة من غربي مسجدها رفع بالشام ثلاث رايات: الأبقع

 الغيبة للنعماني: ٢٧٩، البحار ٥٢: ٢٢٢ ح ٨٧، الاختصاص للشيخ المفيد: ٢٥٥.

۲) الخرائج والجرائح ۳: ۱۱۰۷ والرواية مسند عن جابر عن الباقر (۲).

والأصلهب والسلفياني، ويحصر بدمشق رجل فيقتل ومن معه، ويخرج رجلان من بني أبلي سلقيان، فيكون الظفر للثاني، فإذا أقبلت مادة الأبقع من مصر ظهر السفياني بجيشه عليهمه<sup>(۱)</sup>.

فهمي تدل على أن مادة الأبقع من مصر، والمادة بين أن تعني أصله، وبين أن تعني جيشه ومدده، ولكن هناك رواية تصرح بأنه من مصر، فقد روى ابن حماد بسند عمن علمي التيلا قل: «إذا ختلفت الرايات السود خسف بقرية من قرى إرم، وسقط جانب مسجدها الغربي، ثم تخرج بالشام ثلاث رايات: الأصهب، والأبقع، والسفياني، فيخرج السفياني من الشام، والأبقع من مصر، فيظهر السفياني عليهم»<sup>(۳)</sup>.

غير أن هناك رواية أو أكثر تدل على أن الأبقع من مضر وتعبر عنهم ببني ذنب الحمار فقد جاء في رواية في تفسير العياشي لجابر الجعفي عن أبي جعفر الكلة فوأن أهل الشام يختلفون عند ذلك على ثلاث رايات: الأصهب والأبقع والسفياني، مع بني ذنب الحمار مضر، ومع السفياني أخواله من كلب، فيظهر السفياني ومن معه على بني ذنب الحمار حتى يقتلوا قتلاً لم يقتله شيء قط، ويحضر رجل بدمشق فيقتل هو ومن معه قتلاً لم يقتله شيء قط وهو من بني ذنب الحمار، وهي الآية التي يقول الله تبارك وتعالى: فوفاختكف الأُحْزَابُ مِنْ بَيْنِهِهُ فَوَيْلُ لِلَّذِينَ حَكَفَرُوا مِنْ مَشْهَدِ يَوْمِ عَظِيمَهُ »<sup>(1)</sup>.

فيشـكل الجمـع بين الروايات إلا أن يكون مضر تصحيف مصر أو بالعكس، وقد استظهرنا سابقاً إرادة مصر في كل الأحوال.

والمذي يهون الخطب ضعف الروايات الدالة على أنه من مصر، وعدم

- (۱) المصنف لعبد الرزاق ۱۱: ۳۸۰ ح ۲۰۷۹۸.
- (٢) الفتن: ٧٧، كنز العمال ١١: ٢٨٤ ح ٣١٥٣٦.
- (٣) تفسير العياشي ١: ٢٤٤، والآية ٣٧ من سورة مريم.

| 177 |  | / السفياني | الخامسة ا | العلامة |
|-----|--|------------|-----------|---------|
|-----|--|------------|-----------|---------|

دلالة الروايات على حتمية الأبقع، وإن كانت الروايات الدالة عليه متعددة.

### حرية مع الأصهب:

إحدى الرايات الثلاث التي تجتمع في الشام هي راية الأصهب التي تظهر أولاً قبل الأبقع لكن يقتل الأصهب بعد الأبقع؛ لأنه جاء في رواية جابر المنقولة بعدة طرق المارة: افيلتقي السفياني بالأبقع فيقتتلون، فيقتله السفياني ومن تبعه، ثم يقتل الأصهب، ثم لا يكون له همة إلا الإقبال نحو العراق، ويمر جيشه بقرقيسياء....

وفي رواية العياشي: «يا جابر أول أرض المغرب تخرب أرض الشام، يختلفون عند ذلك على رايات ثلاث: راية الأصهب، وراية الأبقع، وراية السفياني، فيلقى السفياني الأبقع ويقتتلون فيقتله ومن معه، وراية الأصهب، ثم لا يكون لهم هم إلا الإقبال نحو العراق، ومر جيش بقرقيسياء فيقتلون بها مائة ألف من الجبارين...» <sup>(1)</sup>.

والـذي يـدل عـلى ظهـور راية الأصهب أولاً قبل الأبقع ما رواه في عقـد الـدرر عن كتاب قصص الأنبياء لمحمد بن عبيد الكسائي عن كعب الأحبار: «لابد من نزول عيسى الظلام إلى الأرض، ولابد أن يظهر بين يديه علامـات وفتن، فأول ما يخرج ويغلب على البلاد الأصهب، يخرج من بلاد الجزيرة، ثم يخرج من بعده الجرهمي من الشام، ويخرج القحطاني من يلاد اليمن.

قمال كعب الأحبار: بينما هؤلاء الثلاثة قد تغلبوا على مواضعهم بالظلم، إذ قد خرج عليهم السفياني من دمشق....؛ <sup>(٣)</sup>، غير أن الرواية ضعيفة السند.

- (۱) تفسير العياشي ۱: ۲٤٤ ح ۱٤٧.
  - (٢) عقد الدرر: ٧٩ ب ٤.

ويستفاد من هذه الرواية وغيرها خروجه من بلاد الجزيرة التي تتردد بـين الأرض الواقعـة بين دجلة والفرات<sup>(٢)</sup>، أو الجزيرة العربية، أو غيرها من جزر العالم أي جزيرة كانت، والأول أعرف في ذلك الزمان بهذا الاسم وبقرينة مجاورته للشام.

والمهم أن هنه الرايات إنما يكون نزاعها في الشام، فقد ورد في رواية عمار بن ياسر قل: فيخرج ثلاثة نفر كلهم يطلب الملك: رجل أبقع، ورجل أصهب، ورجل من أهل بيت أبي سفيان يخرج بكلب<sup>(٣)</sup>.

ويبقى هنا سؤال عن الأصهب، وهل أنه اسم أو صفة؟ ظاهر الروايات أنه صفة بمعنى الأشقر الذي يخالط بياضه حمرة، أو هو الأصفر الوجه.

ولكـن يـبدو من بعض الأخبار أنه اسمه، فقد روى في كتاب كشف الحق عـن الفضـل بــن شــلذان عــن زرارة بــن أعــين عــن الإمام الصادق اللخِيرة قال: «استعيذوا بالله من شر السفياني والدجال وغيرهما من أصحاب الفتن».

قيل له: يا بن رسول الله! أما الدجال فعرفناه وقد بين من مضامين أحاديثكم شأنه، فمن السفياني وغيره من أصحاب الفتن وما يصنعون؟ قـال التي : «أول مـن يخـرج منهم رجل يقال له أصهب بن قيس يخرج من بلاد الجزيرة له نكاية شديدة في الناس وجور عظيم، ثم يخرج الجرهمي من بلاد الشام، ويخرج القحطاني من بلاد اليمن، ولكل واحد من هؤلاء شوكة عظيمة في ولايتهم، ويغلب على أهلها الظلم والفتنة منهم، فبيناهم كذلك

- (۱) وتسمى جزيرة أقور، وهي التي بين دجلة والفرات مجاورة الشام تشتمل على ديار مضر وديار بكر، ومن أمهات مدنها حران والرها والرقة ورأس عين ونصيبين وسنجار والخابور وماردين وآمد وميافارقين والموصل وغير ذلك. معجم البلدان ۲: ١٥٦.
  - (٢) كتاب الفتن لابن حماد: ١٧٣، كتاب الغيبة للشيخ الطوسي: ٢٧٨.

إذ يخرج عليهم السـمرقندي من خراسان مع الرايات السود، والسفياني \_ من الوادي اليابس من أودية الشام....

إلى أن قـل: فأول مـن يقاتل السفياني القحطاني فينهزم ويرجع إلى اليمن فيقـتله الـيماني، ثم يفرّ الأصهب والجرهمي بعد محاربات كثيرة مع السفياني فيتبعهما ويقهر كل من ينازعه ويحاربه إلا اليماني»<sup>(۱)</sup> فقد قال الظيّر «يقال له أصهب بن قيس» الدال على أنه اسم له أو صار اسماً له.

وفي خبر آخر قال البسطامي: • قبل نزول عيسى الظلام يخرج من بلاد الجزيرة يقال له الأصهب، ويخرج عليه من الشام رجل يقال له جرهم، ثم يخرج القحط اني رجل بأرض اليمن، فبي نما هؤلاء الثلاثة إذا هم بالسفياني وقد خرج من غوطة دمشق... فأول ما يقابله القحطاني ينهزم ثم ينفذ جيشاً إلى الكوفة،".

### حربة مع الجرهمي:

يســتفاد مــن رواية كشف الحق المارة حرب السفياني مع الجرهمي الذي هو حاكم آخر من حكام الشام.

وفي رواية قصص الأنبياء للكسائي المارة: «فأول ما يخرج على البلاد الأصهب، يخرج من بلاد الجزيرة، ثم يخرج من بعده الجرهمي من الشام»<sup>(٣)</sup> وبهذا تكون الرايات في الشام عند ظهور السفياني هي راية الأصهب من الجزيرة، وراية الأبقع القادم من مصر، وراية القحطاني القادم من اليمن،

- (۱) كشف الحق (أربعين الخاتون آبادي): ۱۹۳، وانظر البحار ۵۲: ۳۰۷، والغيبة للطوسي: ۲۷۸.
  - (٢) فيض القدير للمناوي ٤: ١٦٧ ح ٤٧٦٨.
  - (٣) عقد الدرر: ٧٩، نقلاً عن قصص الأنبياء للكسائي.

٢٦٦ ......٢٦٦ ......

والحكام هم الجرهمي، والمرواني، ورجل من بني العباس يكون الحاكم على دمشق. ولم تذكر الأخبار تفصيلاً عن الجرهمي ومحل حكومته بالدقة، بل لم يدل على أصل ظهوره وخروجه خبر معتبر.

## حرب السفياني مع القحطاني:

تقدم في رواية كشف الحق أن القحطاني أول من يقاتل السفياني، إذ جماء فيها: «ويخرج القحطاني من بلاد اليمن... فأول من يقاتل السفياني القحطاني فينهزم ويرجع إلى اليمن، فيقتله اليماني».

وهي تدل على أن القحطاني غير اليماني المعروف يحضر في الشام، ولا تُعلم علة حضوره وحضور باقي الرايات.

## معركة قرقيسياء:

جاءت الأخبار في وقوع معركة عظيمة في مدينة قرقيسياء التي تقع عند ملتقى نهر الخابور والفرات.

فقـد روى الكليني بسـند معتبر عن ميسر عن أبي جعفر التلخة قال يا ميسر كم بينكم وبين قرقيسيا؟ قلت: هي قريب على شاطئ الفرات، فقال: «أما إنـه سـيكون بهـا وقعـة لم يكـن مثـلها مـنذ خلق الله تبارك وتعالى السماوات والأرض، ولا يكـون مثـلها مـا دامت السماوات والأرض، مأدبة للطير، تشبع مـنها سـباع الأرض وطـيور السـماء يهلـك فيها قيس ولا يدعى لها داعية قال: وروى غير واحد وزاد فيه: وينادى منادٍ هلموا إلى لحوم الجبارين»<sup>(۱)</sup>.

(۱) الكافي ٨: ٢٩٥ ح ٤٥١،والسند هو محمد بن يحيى عن أحمد بن محمد عن ابن
 فضال، عن علي بن عقبة عن أبيه عن ميسر...

ولما كانـت الـرواية معتـبرة مـروية في الكـافي يترجح وقوع المعركة وتحققها كما تصفها، غير أن الكلام في طرفي النزاع واتحاد المعركة أو تعددها، فقد تعددت الروايات في أصل وقوع المعركة وكثرة القتلى فيها.

فقــد روى النعماني بسنده عن أبي عبد الله الظيِّلا أنه قال: «إن لله مائدة ــ وفي غـير هــذه الــرواية مأدبة ــ بقرقيسيا يطلع مطلع من السماء فينادي: يا طير السماء ويا سباع الأرض هلموا إلى الشبع من لحوم الجبارين»<sup>(1)</sup>.

ومعلوم أن هذا النداء ليس هو صوت وإنما هو فعل، أي نفس أكل السباع وطير السماء يكون هو المراد وكأنما دُعوا إلى ذلك ونُدبوا إليه، وقـد يكسون المراد نداء المطلع نداءاً حقيقياً من طائرة أو ما يشبهها مبثوث بوسائل الإذاعة والإعلام الحديثة.

والـروايات الأكـثر عـدداً دالـة على أن أحد طرفي النزاع هو السفياني، فقد روى ابن حماد بسنده عن علي الطيخ قل: «يظهر السفياني على الشام، ثم يكون بينهم وقعة بقرقيسياحتى تشبع طير السماء وسباع الأرض من جيفهم»<sup>(٣)</sup>.

وفي رواية عقد الدرر: «ثم يسير ـ السفياني ـ إلى الموضع المعروف بقرقيسياء فيكون لـه بهـا وقعـة عظيمة، ولا يـبقى بلد إلا بلغه خبره، فيداخلهم من ذلك الجزع»".

وأما الطرف المقابل للسفياني فقد اختلفت الروايات الواردة من

- (۱) الغيبة: ۲۷۸، وعنه البحار ٥٢: ٢٤٦ والسند فيه عن عبد الواحد بن عبد الله عن محمد بن جعفر القرشي عن محمد بن الحسين بن أبي الخطاب عن محمد بن سنان عن حذيفة بن المنصور عن أبي عبدالله الثلاثي.. وفيه ـ أي السند ـ محمد بن سنان وهو مختلف فيه.
  - (٢) كتاب الفتن لابن حماد: ٨٢ مستدرك الحاكم ٤: ٥٠١، عقد الدرر: ٨٧ ب٤.
    - (۳) عقد الدرر: ۹۰.

٢٦٨ ...... ٢٦٨ ...... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي الملك

طرق العامة فيه، فالأكثر يلل على مقاتلته الترك والروم، ففي رواية ابن حماد عسن أرطأة: إذا اجتمع الترك والروم، وخسف بقرية بدمشق، وسقط طائفة من غيربي مسجدها رفع بالشام ثلاث رايلت: الأبقع والأصهب والسفياني، ويحصر بدمشق رجل فيقتل ومن معه<sup>(۱)</sup>، ويخرج رجلان من بني أبي سفيان فيكون الظفر للماني، فإذا أقبلت مادة الأبقع من مصر ظهر السفياني بجيشه عليهم، فيقتل الترك الروم بقرقيسيا حتى تشبع سباع الأرض من لحومهم<sup>(۱)</sup>.

وفي روايـة أخـرى يرويها ابن حماد وآخرون عن أرطأة: يدخل السفياني الكوفـة فيسـبيها ثلاثـة أيـام ويقتل من أهلها ستين ألفًا، ثم يمكث فيها ثمانية عشر ليلة يقسم أموالها، ودخوله مكة بعد ما يقاتل الترك والروم بقرقيسيا<sup>(٣)</sup>.

وهناك روايات تدل على أن المعركة بين أهل المشرق والسفياني وإن عبرت بعضها بالصخري.

فقد روى ابن حماد عن أرطأة أنه قال في حديث: وتخرج رايات من المشرق مسودة فتنزل الكوفة فيتوارى رئيسهم فلا يدرى موضعه، فيتحير ذلك الجيش ثم يخرج رجل كان مختفياً في بطن الوادي فيلي أمر ذلك الجيش، وأصل مخرجه غضب مما صنع الصخري باهل بيته، فيسير بجنود المشرق نحو الشام، ويبلغ الصخري مسيره إليه فيتوجه بجنود أهل المغرب إليه، فيلتقون بجبل الحصى، فيهلك بينهما عالم كثير، ويولي المشرقي منصرفاً ويتبعه الصخري فيدركه بقرقيسيا عند مجمع النهرين، فيلتقيان فيفرغ عليها الصبر فيقتل من جنود المشرقي من كل عشرة سبعة، ثم يدخل جنود الصخري الكوفة فيسوم

- کتاب الفتن: ۱۷۰.
  - (٢) كتاب الفتن: ٧٦ .
- (٣) كتاب الفتن: ٨٤، عرف السيوطي ٢: ٦٧، ولا يدخل مكة أي السفياني وإنما يراد توجهه.

أهلها الخسف".

فهذه الرواية تفرض وجود شخص متخفّي في بعض الوديان يعني في منطقة جبلية كشمال العراق مثلاً، ويكون أهله بالشام مثلاً يغدر بهم الصخري والـراجح أنـه السـفياني، فيأتي لينتقم ويتصدى لقيادة جيش المشرق المتحير، الـذي يحتمل إرادة جـيش العـراق أو الجيش المستقر في العراق، كما أن معنى أهل المغرب في هذه الرواية هم أهل الشام.

ثم إن هناك رواية تدل على أن أحد طرفي النزاع هم ولد العباس.

ثم إن هناك رواية قد تذكر خروج السفياني جاء فيها: اويكون في ذلك الوقت رجال البربر يقاتلون رجال الملك من ولد العباس، فيفاجئهم السفياني في عصائب أهل الشام، فتختلف الثلاث رايات: رجال ولد العباس وهم الترك والعجم وراياتهم سوداء، وراية البربر صفراء، وراية السفياني مراء، فيقتتلون ببطن الأردن قتالاً شديداً فيقتل فيما بينهم ستون ألفاً فيغلب السفياني... ثم يسير إلى الموضع المعروف بقرقيسيا، فيكون له بها وقعة عظيمة، ولا يبقى بلد إلا بلغه خبره فيداخلهم من ذلك الجزع ثم يرجع إلى دمشق وقد دان له الخلق،<sup>(7)</sup>.

فقد جعلت الرايات السود هي رايات ولد العباس التي رجالها الترك والعجم يعني من غير العرب، والنتيجة أنه لم يثبت سوى تحقق معركة قرقيساء وضراوتها وكثرة القتلى فيها دون تعيين الأطراف المتنازعة فيها، وإن كان الأرجح طرفية السفياني وجيشه فيها، ويبقى الطرف الآخر فيه احتمالات أقواهـا أنه الجيش الذي يكون في العراق من ملل متعددة عبر عنها بالترك والـروم، والأصح مـن جميع ذلك هو تعدد الأطراف المتنازعة في قرقيسياء

(۱) كتاب الفتن ۷۳، الملاحم لابن طاووس: ۹۹.

(۲) عقد الدرر: ۹۰ - ۹۹.

٢٧٠ ..... ٢٧٠ منطقين علائم ظهور المهدي التخذ التنازلي في علائم ظهور المهدي التخ

فولـد العـباس وجيوش الترك والروم أو العجم يعني الأجانب تدعمهم، والمـرواني الـذي هـو أحد رؤساء دول الشام، والسفياني الذي هو رئيس آخـر مـن رؤساء دول الشام وغيره جمعاً بين الأخبار والأخذ بها الأولى من طرح شيء منها.

### حركة السفياني نحو العراق:

المروي أن السفياني يجيش جيشين جيسًا إلى العراق والآخر إلى الحجاز، ولكن بعض الروايات تدل على أنه جيش واحد يبعثه أولاً إلى العراق ثم يذهب إلى المدينة.

فقد روى حذيفة عن رسول الله ﷺ : "إذا خرجت السودان طلبت العرب ينكشفون حتى يلحقوا ببطن الأردن، فبينما هم كذلك إذ خرج السفياني في ستين وثلاثمائة راكب حتى يأتي دمشق، فلا يأتي عليه شهر حتى يبايعه من كلب ثلاثون ألفاً فيبعث جيشاً إلى العراق، فيقتل بالزوراء مائة وينحدرون إلى الكوفة فينهبونها، فعند ذلك تخرج راية من المشرق يقودها رجل من بني تميم يقال له شعيب بن صالح، فيستنقذ ما في أيديهم من سبي أهل الكوفة ويقتلهم ويخرج جيش آخر من جيوش السفياني إلى المدينة»<sup>(1)</sup>.

فهذه الرواية تدل على أن للسفياني جيوش وليس جيش واحد وأن الجيش الذي يبعثه إلى المدينة غير الجيش الذي يبعثه إلى العراق، لأنه قال «ويخرج جيش آخر من جيوش السفياني إلى المدينة» فإن كلمة جيش آخر تعني أن له جيشين، وقوله "من جيوش السفياني" يدل على أن له جيوش متعددة.

(١) جامع البيان للطبري ١٥: ١٧، عقد الدرر: ٧٤.

| TV1 | ني | / السفيا | الخامسة ا | العلامة |
|-----|----|----------|-----------|---------|
|-----|----|----------|-----------|---------|

ويلل على التعدد ما رواه الطبري في دلائل الإمامة بسنده عن يونس بن أبي يعفور قال سمعت أبا عبد الله الثلي يقول: «إذا خرج السفياني بعث ج جيشاً إلينا وجيشاً إليكم، فإذا كان ذلك فأتونا على كل صعب وذلول»(''.

وتفصيل ذلك ما رواه النعماني بعدة طرق معتبرة عن الحسن بن محبوب عن عمرو بن أبي المقدام عن جابر بن يزيد الجعفي عن الباقر الظلافي في حديث بعد ذكر سيطرة السفياني على الشام قال: «ثم لا يكون له همة إلا الإقبال نحو العراق، ويمر جيشه بقرقيسياء فيقتتلون بها، فيقتل بها من الجبارين مائمة ألف، ويبعث السفياني جيشاً إلى الكوفة وعدتهم سبعون ألفاً فيصيبون من أهل الكوفة قتلاً وصلباً وسبياً فبينا هم كذلك إذ أقبلت رايات من قبل خراسان تطوي المنازل طياً حثيثاً ومعهم نفر من أصحاب القائم، ثم يخرج رجل من موالي أهل الكوفة في ضعفاء فيقتله أمير جيش السفياني بين الحيرة والكوفة".

فالمراحل الـتي يطويها السفياني عند دخوله إلى العراق تتلخص في معـركة قرقيسياء في شمال العراق الغربي، التي هي اليوم داخل سوريا وقد تقدم الكلام عنها.

والمرحلة الثانية فتح مدن العراق في طريقه إلى بغداد وتخريبها، والمرحلة الثالثة دخول بغداد وتخريبها.

### تخريب مدن العراق:

جاء في رواية مختصر اليصائر عن علي بن مهزيار مرفوعاً، عن صاحب الزمان الكلا: «ثم يظهر السفياني ويسيَّر جيشه إلى العراق فيخربه

- (۱) دلائل الإمامة: ٤٨٧.
- (٢) كتاب الغيبة: ٢٧٨.

٢٧٢ .....٢٧٢ .....

ويخـرب الـزوراء وتركها جماء ويخرب الكوفة والمدينة»<sup>(()</sup>، فهي تشير إلى تخريب العراق الذي هو تخريب مدنه قبل تخريب الزوراء.

وفي روايـة أخـرى: يقـدم على القائم رجل فيقول كنت وأخي نذيراً في جيش السفياني فخربنا الدنيا من دمشق إلى الزوراء وتركناها حماً وخربنا الكوفة <sup>(٣)</sup>.

فهي تدل على تخريب المدن العراقية من غرب العراق إلى بغداد.

### دخول بغداد:

فقد تقدم في رواية حذيفة أنه يقتل بالزوراء مائة ألف.

وفي رواية أخرى عن حذيفة أنَّ النبي ﷺ ذكر فتنة تكون بين أهل المشرق والمغرب وقال: "فبينا هم كذلك يخرج عليهم السفياني من الوادي اليابس في فور ذلك حتى ينزل دمشق فيبعث جيشين جيشاً إلى المشرق وآخر إلى المدينة حتى ينزلوا بأرض بابل من المدينة الملعونة ـ يعني بغداد ـ فيقتلون أكثر من ثلاثة آلاف، ويفضحون أكثر من مائة امرأة ويقتلون بها ثلاثمائة كبش من بني العباس، ثم ينحدرون إلى الكوفة»<sup>(1)</sup>.

وقد تقدم في رواية المختصر أن السفياني يخرب الزوراء وهي بغداد. وفي رواية ابن طاووس عن معاذ بن جبل قال: بينما أنا وأبو عبيدة الجراح وسلمان جلوس ننتظر رسول الله تَنْتَلْهُ إذ خرج علينا في الهجير مرعوباً متغير اللون، فقال: «من ذا، أبو عبيدة، معاذ، سلمان؟» قلنا: نعم يا رسول الله، فذكر الفتن ثم قال: «تكون وقعة بالزوراء»، قالوا: يا رسول

- (۱) مختصر بصائر الدرجات: ۱۸۰.
  - (٢) الهداية الكبرى: ٣٩٨.
    - (٣) البحار ٥٢: ١٨٦.

الله وما الـزوراء؟ قال: «مدينة بالمشرق بين أنهار يسكنها شرار خلق الله وجـبابرة مـن أمـتي تقذف بأربعة أصناف من العذاب: بالسيف وخسف وقذف ومسخ».

وقال ﷺ : إذا خرجت السودان طلبت العرب ينكشفون حتى يلحقوا ببطن الأردن، فبينا هم كذلك إذ خرج السفياني في ستين وثلاثمائة راكب حتى يأتي دمشق، فلا يأتي عليه شهر حتى يبايعه من كلب ثلاثون ألفاً، فيبعث جيشاً إلى العراق فيقتل بالزوراء مائة ألف، وينحدرون إلى الكوفة فينهبونهاه<sup>(۱)</sup>.

وفي رواية ابن حماد عن أبي عثمان عن جامع عن أبي جعفر الملكة قال: «إذا ظهر السفياني على الأبقع وعلى المنصور والكندي، والترك والروم خرج وصار إلى العراق، ثم يطلع القرن ذو الشفا فعند ذلك هلاك عبد الله ويخلع المخلوع ويتسبب أقوام في مدينة الزوراء على جهل فيظهر الأخوص على مدينة عنوة فيقتل بها مقتلة عظيمة وتقتل ستة أكبش من آل العباس ويذبح فيها ذبحاً صبراً ثم يخرج إلى الكوفة»".

### دخول الكوفة :

يـنحدر السـفياني إلى الكوفة بجيش يربو على السبعين ألف، ومقصوده الأول في الحقيقة مدينة النجف الأشرف معقل التشيع لأن الراوية ذكرت أنهم ينزلون الكوفة موضع قبر هود، وهو في وادي السلام من النجف.

ويتصف دخوله الكوفة أو النجف بالعنف والوحشية التي لا مثيل لها والقسوة التي لم يسمع نظيرها ــ كما سيأتي تفصيله ــ كل ذلك بهدف

- (۱) الملاحم والفتن: ۱۳۷ ب ۲۰.
  - (٢) كتاب الفتن: ٨٢.

٢٧٤ ...... ٢٧٤ .....

الانتقام من الشيعة الإمامية وأتباع أهل البيت للكل إما بدافع سياسي أو بدافع عدواني أموي أو كلاهما معاً، فقد ورد عن النبي ﷺ أنه قل: •ويدخل جيش السفياني الزوراء وبابل والكوفة والغريين ويفعل الأفاعيل الشنيعة•''.

وروي أنه: «يبعث بعثاً إلى الكوفة فيصاب بأناس من شيعة آل محمد بالكوفة قتلاً وصلباً»<sup>(٢)</sup>.

وفي رواية ثانية: «أن جيش السفياني يدخل إلى الكوفة فلا يدعون أحداً إلا قستلوه، وإن الرجل منهم ليمر بالدرة المطروحة العظيمة فلا يتعرض لها، ويرى الصبي الصغير فيلحقه فيقتله.... <sup>(17)</sup>.

بل في رواية ثالثة: «كأني بالسفياني أو بصلحب السفياني قد طرح رحله في رحبتكم بالكوفة فنادى مناديه: من جاء برأس رجل من شيعة علي فله ألف درهم، فيثب الجار على جاره يقول: هذا منهم، فيضرب عنقه ويأخذ ألف درهم، أما إن أمارتكم يومئذ لا تكون إلا لأولاد البغايا، وكأني أنظر إلى صلحب البرقع، قلت: ومن صلحب البرقع؟ فقال: رجل منكم يقول بقولكم، يلبس البرقع فيحوشكم فيعرفكم ولا تعرفونه، فيغمز بكم رجلاً رجلاً، أما إنه لا يكون إلا ابن بغيه<sup>(1)</sup>.

- (۱) الملاحم والفتن: ۲٦۳.
- (٢) تفسير العياشي١: ١٢ ح١١٧، البحار٥٢: ٢٢٢ ح٨٧. وسنده عن جابر عن
   (٢) تفسير العياشي١: ١٤ معتبر.
- (٣) اليقين: ٤٢٣، البحار٥٢: ٢١٧ ـ ٢١٩ ح٨٠ والسند عن محمد بن المشهدي بإسناده عن محمد بن القاسم عن أحمد بن محمد عن مشايخه عن سليمان الاعمش عن جابر عن أنس بن مالك عن أمير المؤمنين على.
- (٤) الغيبة للشيخ الطوسي: ٤٥٠ ح٤٥٢، البحار٥٢: ٢١٥ ح٢٢ والسند فيه عن الفضل عن إسماعيل بن مهران عن عثمان بن جبلة عن عمر بن أبان الكلبي عن أبي عبدالله عليه وفيه عثمان بن جبلة مجهول.

| 110 |  | باني | / السف | الخامسة | العلامة |
|-----|--|------|--------|---------|---------|
|-----|--|------|--------|---------|---------|

وما هذا التشديد على أهل البيت وشيعتهم إلا لأنهم الفرقة المحقة والثلة المؤمنة التي يتكالب عليها شياطين الدنيا وأتباعهم كما قتلوا أنبياء الله سبحانه من قبل وعذبوهم وقتلوا أتباعهم وعذبوهم على مر الدهور، وأبسط دليل عملى صدق ذلك إخبار الرسول والأئمة بذلك وتحققه، مع إخبارهم بأن قاتليهم هم أبناء البغايا، ألا بُعداً للقوم الظالمين.

ومهما يكن من ذلك فقد ورد في خبر: فيبعث السفياني مائة وثلاثين ألفاً إلى الكوفة، فينزلون بالروحاء والفاروق وموضع مريم وعيسى للقط بالقادسية، ويسير منهم ثمانون ألفاً حتى ينزلوا الكوفة موضع قبر هود الخلا بالنخيلة، فيهجموا عليه يوم زينة وأمير الناس جبار عنيد يقال له: الكاهن الساحر، فيخرج من مدينة يقال لها الزوراء في خسة آلاف من الكهنة، ويقتل على جسرها سبعين ألفاً حتى يحتمي الناس الفرات ثلاثة أيام من اللماء ونتن الأجسام، ويسبي من الكوفة أبكاراً لا يكشف عنها كف ولا قناع حتى يوضعن في الحامل يزلف بهن الثوية وهي الغريينه".

وفي رواية ابن حماد عن أرطأة، قل: المنخل السفياني الكوفة فيسبيها ثلاثة أيام، ويقتل من أهلها ستين ألفاً، ثم يمكث فيها ثمانية عشر ليلة يقسم أموالها... وتقبل الرايات السود حتى تنزل على الماء فيبلغ من بالكوفة من أصحاب السفياني نزولهم فيهربون ثم ينزل الكوفة حتى يستنقذ من فيها من بني هاشما<sup>(۳)</sup>، فإذا كان دخوله الكوفة هو المرحلة الرابعة فالمرحلة الخامسة هي قدوم أهل خراسان.

فقد ورد أنه عند دخول جيش السفياني الكوفة تخرج راية من المشرق يقودها رجل من بني تميم يقال له شعيب بن صالح، فيستنقذ ما في أيديهم

- ختصر بصائر الدرجات: ۱۹۹ من خطبة لأمير المؤمنين المعائر تسمى المخزون.
  - (٢) كتاب الفتن: ٨٤، الحاوي ٢: ٦٧.

٢٧٦ ..... ٢٧٦ .....

من سبي الكوفة ويقتلهم.

وفي خبر آخر: فيبعث ـ أي السفياني ـ جيشاً إلى العراق فيقتل بالزوراء مائـة ألـف، وينحدرون إلى الكوفة فينهبونها، فعند ذلك تخرج راية من المشرق يقودها رجل من بني تميم يقال له شعيب بن صالح، فيستنقذ ما في أيديهم من سبي أهل الكوفة ويقتلهم.

والأجمل من كل ذلك ما روي:

إذا خرجت خيل السفياني إلى الكوفة بعث في طلب أهل خراسان، ويخرج أهل خراسان في طلب المهدي، فيلتقي هو والهاشمي برايات سود، على مقدمته شعيب بن صالح، فيلتقي هو وأصحاب السفياني بباب اصطخر فتكون بينهم ملحمة عظيمة فتظهر الرايات السود، وتهرب خيل السفياني، فعند ذلك يتمنى الناس المهدي ويطلبونه، (<sup>(۱)</sup>.

وروى ابـن حمـلا بسنده عن عمار بن ياسر قل: فوتقبل خيل السفياني كاللـيل والسـيل، فلا تمر بشيء إلا أهلكته وهدمته حتى يدخلون الكوفة فيقتلون شيعة آل محمد، ثم يطلبون أهل خراسان في كل وجه، ويخرج أهل خراسان في طلب المهدي فيدعون له وينصرونه<sup>(٢)</sup>.

وهناك خبر يفصل قصة استنقاذ السبي أكثر من ذلك، يرويه ابن حماد عن أرطأة جاء فيه: وتقبل الرايات السود حتى تنزل على الماء، فيبلغ من بالكوفة من أصحاب السفياني نزولهم فيهربون، ثم ينزل الكوفة حتى يستنقذ من فيها من بني هاشم، ويخرج قوم من سواد الكوفة يقال لهم العصب ليس معهم سلاح إلا قليل، وفيهم نفر من أهل البصرة فيدركون أصحاب السفياني فيستنقذون ما في أيديهم من سي الكوفة، وتبعث الرايات

- (1) كتاب الفتن: ١٩٢، كنز العمال ١٤: ٨٨٨.
  - (۲) كتاب الفتن: ۸۲.

السود بالبيعة إلى المهدي().

فهمي تــدل عـلى أن أصحاب الرايات السود يستنقذون من بالكوفة من السـجناء مــن بني هاشم، بينما العصب من الكوفة هم الذين يستنقذون سپي الكوفة بعد انكسار جيش السفياني أو هروبه أمام أهل الرايات السود.

ويـ لم عـلى ذلـك أيضاً مارواه الطبري بسند عن حذيفة بن اليمان عن رسول الله عَلَيْ وذكر فتنة تكون بين أهل المشرق والمغرب فقال: افبينا هم كذلـك إذ خرج عليهم السفياني من الوادي اليابس في فوره ذلك، حتى ينزل دمشق فيبعث جيشين جيشاً إلى المشرق وجيشاً إلى المدينة حتى ينزلوا بـأرض بـابل في المدينة الملعونة والبقعة الخبيثة فيقتلون أكثر من ثلاثـة آلاف، ويبقرون بها أكثر من مائة امرأة ويقتلون بها ثلاثمائة كبش من بني العباس، ثم ينحدرون إلى الكوفة فيخربون ما حولها ثم يخرجون متوجهين إلى الشـام، فـتخرج راية هدى من الكوفة فتلحق ذلك الجيش منها على الفئتين فيقتلونهم لا يفلت منهم غبر، ويستنقذون ما في أيديهم من السبي والغنائمه".

ونسرجع إلى قساوة السفياني وأعماله عند دخوله العراق وخصوصاً بغداد والكوفة، فقد روى ابن طاووس عن النبي ﷺ أنه ذكر الفتن فقال: «تدخل مدينة الزوراء، فكم من قتيل وقتيلة ومال منتهب وفرج مستحل، رحم الله من آوى نساء بني هاشم يومئذ وهن حرمتي، ثم ينتهي إلى ذكر السلطان بذي الغريين، فيخرج إليهم فتيان من مجالهم، عليهم رجل يقال له صالح، فتكون الدائرة على أهل الكوفة".

- کتاب الفتن: ۸٤.
- (٢) تفسير الطبري ٢٢: ٧٢.
- (٣) الملاحم والفتن: ١٣٧ ب ٢٠.

وفي روايـة أخرى يرويها ابن حملا عن على بن أبي طالب الظيّر: «ويسير الجـيش الـذي بعـث إلى المشرق حتى ينزلوا الكوفة، فكم من دم مهراق وبطن مبقور، ووليد مقتول، ومال منهوب، ودم مستحلّ<sup>(۱)</sup>.

ولا يتوقف إجرامه على من في العراق والشام، بل يشمل الذين هربوا إلى الغرب فقد جاء في رواية عقد الدرر مرملاً عن أمير المؤمنين الخلام: «ثم يهرب قـوم مـن ولد رسول الله تظلام إلى بلد الروم، فيبعث السفياني إلى ملـك الـروم: رد إليَّ عبيدي، فيردهم إليه، فيضرب أعناقهم على الدرج شرقي مسجد دمشق، فـلا ينكر ذلك عليه، ثم يسير في سبعين ألفاً نحو العراق والكوفة والبصرة، ثم يدور الأمصار والأقطار ويحل عرى الإسلام عروة بعـد عروة، ويقـتل أهـل العـلم ويحرق المصاحف ويخرب المساجد ويستبيح الحرام ويأمر بضرب الملاهي والمزامر في الأسواق، والشرب على قـوارع الطرق، ويحلل لهـم الفواحش، ويحـرم عليهم كل ما افترضه الله عـزوجل عليهم من الفرائض، ولا يرتدع عن الظلم والفجور، بل يزداد تمرداً وعتواً وطغياناً، ويقتل من كان اسمه محمداً وأحمد وعلياً وجعفراً وحمزة وحسناً وحسيناً وفاطمة وزينب ورقية وأم كلثوم وخديجة وعاتكة حنقاً

شم يبعث فيجمع الأطفال، ويغلي الزيت لهم، فيقولون: إن كان آباؤنا عصوك فنحن ما ذنبنه<sup>(۲)</sup>؟

فالمتحصل من جميع هذه الروايات أن السفياني يدخل العراق ويكون أول اشـتباك لـه مـع جيش العراق في ملتقى الفرات والخابور يقتل عندها الكـثير، مائـة ألف أو أكثر، ثم يخرب المدن التي في طريقه إلى بغداد، فإذا

- کتاب الفتن: ۸۱.
- (٢) عقد الدرر: ٩٠.

| 779 |  | / السفياني | العلامة الخامسة ' |
|-----|--|------------|-------------------|
|-----|--|------------|-------------------|

دخل بغداد سوف يدخلها بغير مقاومة بعد انكسار الجيش في ملتقى الخابور، وإنما يقوم بسفك الدماء ومطاردة بني هاشم حتى النساء فيقتل بها أكثر من ثلاثة آلاف ويبقر بها أكثر من مائة امرأة، ويقتلون بها أكثر من ثلاثمائة كبش لبني العباس.

ثم ينحدر إلى الكوفة ويكون له قتال مع قوة ضعيفة من الكوفة والنجف سرعان ما يتغلب عليها ويستبيح الكوفة والنجف على أثرها قاصداً اجتثاث أصل الشيعة الإمامية وأتباع أهل البيت للقلا وإن كان هدفه الأكبر هو هدم الإسلام بكامله، وذلك لما جاء في رواية جابر: «ثم يخرج رجل من موالي أهل الكوفة في ضعفاء فيقتله أمير جيش السفياني بين الحيرة والكوفة»<sup>(۱)</sup>.

ثم يقوم بقتل الأطفل واستحياء النساء وأخذهن سبايا، عند ذلك يسمع بمجيء الـرايات السـود ووصلولها إلى نهر دجلة بحيث يعلم بعدم قدرته على مقاومـتهم، فيهمُّ بالهروب فتقبل الرايات وتستنقذ بني هاشم من يده، وتخرج قوات من الكوفة فتلحق بجيش السفياني ويأخذون ما في أيديهم من النساء السبايا.

فهـذه الروايات وإن كان البعض منها ضعيف السند لكن هذه المطالب قـد تكرر نقلها في الأخبار المروية من طرق العامة والإمامية بحيث يمتنع التواطؤ على الكذب.

## جيش الغضب:

ولا بأس بالإشارة إلى جيش الغضب أو العصب على اختلاف النقل رغم أنهم جماعة قليلة وضعيفة غير أنهم يقومون بعمل جبار يتمثل باستنقاذ سبايا الكوفة وغيرها من جيش السفياني بعد تراجعه من الكوفة وانهزامه أمام جيوش خراسان واستصحابه النساء والأطفال.

<sup>(</sup>۱) كتاب الغيبة: ۲۷۸.

٢٨٠ ..... ٢٨٠ ..... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي 🖽

فقـد روى ابـن حمـلا بسـنده عن أرطأة قل: «وتقبل الرايات السود حتى تـنزل على الماء، فيبلغ من بالكوفة من أصحاب السفياني نزولهم فيهربون، ثم يـنزل الكوفة حتى يستنقذ من فيها من بني هاشم، ويخرج قوم من سواد الكوفة يقـل لهـم العصب لـيس معهم سلاح إلا قليل، وفيهم نفر من أهل البصرة، فيدركون أصحاب السفياني فيستنقذون ما في أيديهم من سبي الكوفة، وتبعث الرايات السود بالبيعة إلى المهدي؟".

مما يبدو أن هذا الخروج عفوي انفعالي من دون تدبير سابق وإنما خروجهم غضب مما صنع جيش السفياني.

وروى ابن حماد أيضاً بسنده عن أبي جعفر الله قال في حديث يذكر فيه المعارك التي تدور بين السفياني والخراساني: «ثم يخرج على الأخوص قـوم من سوادهم وهم العصب، علمتهم من الكوفة والبصرة حتى يستنقذوا ما في يديه من سبي كوفانه"

ولعل خروجهم يكون من مدن العراق الجنوبية وإن جاء التعبير بالكوفة والبصرة؛ لأن الكوفة والبصرة آنذاك تشمل أكثر العراق.

وتمتاز رواية الشيخ النعماني بتفصيل أكثر.

حيث روى عن جابر قال حدثني من رأى المسيب بن نجبة قال: وقد جاء رجل إلى أمير المؤمنين اللكة ومعه رجل يقال له ابن السوداء فقال له: يا أمير المؤمنين إن هذا يكذب على الله وعلى رسوله ويستشهدك. فقال أمير المؤمنين الكية: «لقد أعـرض وأطـول ماذا؟ فقل: يذكر جيش الغضب، فقل: خل سبيل الـرجل، أولـئك قـوم يـأتون في آخـر الـزمان قزع كقزع الخريف والـرجل والـرجلان والثلاثة من كل قبيلة حتى يبلغ تسعة، أما والله إني

- کتاب الفتن: ۸۳.
- (٢) كتاب الفتن: ٨٦.

لأعـرف أميرهــم واسمه ومناخ ركابهم، ثم نهض وهو يقول: باقراً باقراً ، ثم قال: ذلك رجل من ذريتي يبقر الحديث بقراً»<sup>(()</sup> .

فهـي تلل على أهمية الحلث الذي فهمناه من تهمة السائل واضطرابه وثقل ذلك على مسامعه حيث يقول الإمام الللا لما شاهد حاله واضطرابه: «لقـد أعـرض وأطـول مـاذا؟» يعني ماذا قال من الكلام الطويل العريض الذي ثقل عليك؟

وتدل على العفوية بمقتضى قوله الكلا: «قزع كقزع الخريف والرجل والرجلان...» وإن أكد أن لهم أمير يقودهم بأوصاف عالية واسمه باقر.

ويستفاد من هذا الكلام وجوده حينها لأن ظاهر الكلام أنه أمير بالفعل. ولعـل بعـض أهـل الـذوق يستفيد من تكرار كلمة باقر توالي ثلاث امراء بهذا الاسم والصفة وللكلام محل آخر.

### دخول السفياني المدينة:

اتفقت الأخبار على إرسال السفياني جيشاً إلى المدينة، غير أن المختلف فيه إرساله من دمشق كما تدل عليه بعض الأخبار القائلة إن السفياني يبعث جيشين جيشاً إلى العراق وجيشاً إلى المدينة، مما ظاهره اختلاف الجيشين وليس جيش العراق هو الغازي للمدينة، وإنما هو جيش آخر وفي نفس الوقت يبعثه من دمشق.

وهنك أخبار تلل على أن جيش السفياني بعدما يغزو الكوفة يتوجّه إلى المدينة.

فمـن الأول روايـة حذيفـة عـن النبي ﷺ يقول: افبينا هم كذلك يخرج علـيهم السـفياني مـن الـوادي اليابس في فور ذلك حتى ينزل دمشق فيبعث جيشـين، جيشـاً إلى المشرق وآخر إلى المدينة حتى ينزلوا بأرض بابل... ويحل

(۱) كتاب الغيبة: ۳۱۱.

٢٨٢ ...... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي 🖽

الجيش الثاني بالمدينة فينتهبونها ثلاثة أيلم بلياليها..ا<sup>(()</sup>، وأمثال هذه الرواية عن أهل البيت الكلا متعددة.

بيـنما يـروي ابن حملا بسند عن علي بن أبي طالب الظلا قوله: «يكتب السفياني إلى الـذي دخل الكوفة بخيله بعد ما يعركها عرك الأديم يأمره بالسير إلى الحجاز، فيسير إلى المدينة فيضع السيف في قريش فيقتل منهم ومن الأنصار أربعمائة رجل، ويبقر البطون، ويقتل الولدان، ويقتل أخوين من قريش، رجل وأخته يقال لهما محمد وفاطمة ويصلبهما على باب المسجد بالمدينة".

والتحقيق أن الجيشين لا يكونان في وقت واحد، وإنما يرسل الجيش إلى المديـنة بعد خروجه من الكوفة وإعادة تجهيزه وتنظيمه وإضافته بالعَلد والعُدد مما يجعله جيشاً آخر، وليس في الرواية الأولى دلالة على أن الجيشين في وقت واحد والغزوين في وقت واحد، فهو يبعث جيشين على التوالي، واحداً بعد الآخر، ولذا عبّر عن جيش المدينة بالجيش الثاني.

ولأجـل ذلـك قال البعض: ذكرت بعض الروايات أن السفياني يرسل إلى المديـنة ومكة قسماً من جيشه الذي يكون في العراق وقسماً من الشام عاصـمة حكمه، ولعل هذا هو السبب في الروايات التي ذكرت أن هذا الجيش من قبل المغرب أي الشام تارة ومن قبل العراق أو المشرق تارة أخرى.

وهذا الكلام وإن كان غير دقيق إلا أنه قريب مما هو التحقيق.

## جيش السفياني يقصد الإمام المهدي الصلحة :

ثـم إن الروايات تذكر أن المهدي ﷺ يكون في المدينة حينما يبعث السفياني الجيش إليها فينفر منها إلى مكة.

- (١) البحار ٥٢: ١٨٦، تفسير الطبري ٢٢: ٧٢، مجمع البيان ٤: ٣٩٨.
  - (٢) كتاب الفتن: ٨٨ الملاحم والفتن: ٥٦ ب ١٠٧.

وذلـك كرواية ابن حماد بسنده عن علي الظير قال: ايبعث بجيش إلى المديـنة، فيأخذون من قدروا عليه من آل محمد تظلم ويقتل من بني هاشم رجال ونسـاء، فعـند ذلك يهرب المهدي والمبيض من المدينة إلى مكة، فيبعث في طلبهما وقد لحقا بحرم الله وأمنها<sup>(۱)</sup>.

ويدعمها رواية جابر الجعفي التي تتشبث بالاعتبار، حيث جاء فيها عن أبي جعفر اللكة: «ويبعث السفياني بعثاً إلى المدينة فينفر المهدي منها إلى مكة، فيبلغ أمير الجيش السفياني أن المهدي قد خرج إلى مكة، فيبعث جيشاً على أثرها<sup>(1)</sup>.

وممـا يبدو أن المهدي الله لا ينفر لوحده إلى مكة حيث ذكرت رواية ابن حماد هروب المبيض معه، وفي روايات أخرى يهرب هو والمنصور.

ففي رواية العياشي عن أبي جعفر التلا قال: افيبعث بعثاً إلى المدينة فيقتل بها رجلاً، ويهرب المهدي والمنصور منها، ويؤخذ آل محمد صغيرهم وكبيرهم، لا يسترك مسنهم أحداً إلا حسبس، ويخسرج الجسيش في طلسب الرجلين»<sup>(7)</sup>.

والمنصور هذا مردد بين اليماني الذي يأتي الكلام عنه، وبين الخارج من إيران ولعله شعيب بن صالح.

فقد روى ابن حماد عن أبي جعفر الكلة أنه قال: اإذا ظهر السفياني على الأبقع والمنصور اليماني خرج الترك والروم فظهر عليهم السفياني<sup>0)</sup>.

بينما يروي أبو داود عن علي التي : فيخرج رجل من وراء النهر يقال

- (۱) کتاب الفتن: ۸۸.
   (۲) الغیبة للنعماني: ۲۷۹ب ۱٤ ح ۲۷.
   (۳) تفسیر العیاشی ۱: ۱۶ ح ۱۱۷، البحار ۰۲: ۲۲۲.
  - (٤) كتاب الفتن: ٥٩.

٢٨٤ ......٢٨٤ .....

له الحارث بن حراث على مقدمته رجل يقال له المنصور يوطئ ويمكن لأل محمد كما مكنت قريش لرسول الله تَنْ فَقَدْ وجب على كل مؤمن نصره أو قال: إجابته (<sup>()</sup>.

ويطلق وراء النهر علاة على ما وراء نهر جيحون من سمرقند وبخاري وغيرها.

فيكون المراد شعيب بن صالح بقرينة ما رواه الشيخ الطوسي عن حذلم بــن بشـير عــن علي بن الحسين الثير فإن فيها: «ثم يكون خروج شعيب بن صالح من سمرقند»("، حيث إن سمرقند هي وراء النهر.

وأيضاً ما رواه عن عمار بن ياسر: «ثم يخرج المهدي على لوائه شعيب بن صالح»<sup>(۳)</sup>.

وخصوصاً فإن رواية ابن حماد عن علي الملة عبرت مكان المنصور بالبيض، والمبيض هو شعيب بدليل ما رواه السليلي عن معلاً بن جبل: انخرج راية سوداء لـبني العباس، ثم تخرج من خراسان أخرى سوداء قلانسهم سود وثـيابهم بيض على مقدمتهم رجل يقال له شعيب بن صالحا<sup>(ن)</sup>، والمبيضة هم الذين يلبسون الثياب البيض.

فجميع ذلـك يقوي إرادة شعيب بن صلح من كلمة المنصور الذي يفر مع المهـدي مـن المدينة عند قدوم جيش السفياني إليها، نعم هناك رواية تدل على أن راية اليماني بيضاء فقد يطلق عليه المبيض باعتبار رايته.

والـذي يـبدو أن الخـروج من المدينة لا يقتصر على هذين النفرين، بل يخرج الكثير كما جاء في رواية ابن حماد عن علي بن أبي طالب الللہ قال:

- (۱) سنن أبي داود ٤: ۱۰۸ ح ٤٢٩.
  - (٢) الغيبة: ٤٤٤.
  - (۳) الغيبة: ٤٦٤ .
- ٤) الملاحم والفتن لابن طاووس: ١٣٧.

«يهرب ناس من المدينة إلى مكة حين يبلغهم جيش السفياني، منهم ثلاثة نفر من قريش منظور إليهم»<sup>(۱)</sup>.

وتؤكد خروج ثلاثة نفر قرشيين منظور إليهم رواية ابن حماد الأخرى عن علي اللي وفيها: ايخرج ثلاثة نفر من قريش إلى مكة من جيش السفياني منظور إليهم، فإذا بلغهم الخسف اجتمعوا بمكة لأولئك النفر الثلاثة من البلاد فيبايع أحدهم كرهاً".

وبعد كل ذلك فالأخبار تتحلّت عن قسوة السفياني وبطشه عند دخول المدينة حتى جاء في بعض الأخبار: فتكون بالمدينة وقعة تغرق فيها أحجار الزيت، ما الحرة عندها إلا كضربة سوط، فيتنحى عن المدينة قدر بريدين ثم يبايع المهدية<sup>(۳)</sup>.

فما هـذه الوقعـة الـتي تكـون وقعـة الحرة ـ وهي هجوم يزيد على المديـنة الـذي اخـتلط فـيها دماء الفروج بدماء أصحاب السروج ـ عندها كضربة سوط.

هـذه الأخـرى تنتهك فيها الحرمات بنحو أشد كما ذكر ذلك أمير المؤمـنين الملكة في كمتاب بعثه إلى معاوية فكان فيه: «وأن رجلاً من وللك مشوم ملعـون، جلـف جـاف، منكوس القلب، فظ غليظ، قد نزع الله من قلبه الرأفة والـرحمة، أخوالـه مـن كلب، كأني أنظر إليه ولو شئت لسميته ووصفته وابن كسم هـو فيبعـث جيشـاً إلى المديـنة فـيدخلونها، فيسـرفون فـيها في القـتل والفواحش، ويهـرب مـنهم رجل من ولدي زكي نقي الذي يملأ الأرض عدلاً وقسطاً، كما ملئت ظلماً وجوراً،<sup>(1)</sup>، حيث عبر الملكة بالإسراف في الفواحش.

- (١) كتاب الفتن: ٨٨.
- (٢) كتاب الفتن: ٩٥، عقد الدرر: ٦٦.
  - (۳) كتاب الفتن: ۸۹.
- (٤) كتاب سليم بن قيس: ١٩٧، البحار ٨: ٥١٦.

٢٨٦ ..... ٢٨٦ منظهور المهدي العد التنازلي في علائم ظهور المهدي 🛤

بيـنما تـزيد عـلى وقعـة الحرة بالنهب كما جاء في رواية حذيفة عن رسول الله عَلَيْ أنه قال في حديث: «ويحل جيشه الثاني بالمدينة فيتتهبونها ثلاثة أيام ولياليها، ثم يخرجون متوجهين إلى مكة»<sup>(()</sup>.

وأكثر من ذلك تعرضهم للنساء الحبالى لما رواه القرطبي عن أبي هريرة قـال: «يجيء جيش من قبل الشام حتى يدخل المدينة فيقتل المقاتلة، ويبقر بطون النساء، ويقولون للحبلى في البطن: اقتلوا صبابة السوء<sup>(٣)</sup>. وفي خـبر الـناجي من الخسف يقـول: وخربنا المدينة، وكسرنا المنبر، وراثت بغالنا في مسجد رسول الله<sup>(۳)</sup>.

لكـن لـو تفحصنا عن علة غزو المدينة الأساسية فهي تكمن في العداء لـبني هاشم وبالخصوص آل النبي ﷺ ونراريه، بل المقصود الأول هو المهدي ﷺ بعيـنه، كمـا أنـه وهو المقصود من عند بعث الجيش الأول إلى الكوفة على ما سبق بيانه.

ففي رواية العياشي عن أبي جعفر الظيئة: «ويبعث بعثاً إلى المدينة فيقتل بهـا رجـلاً، ويهرب المهدي والمنصور منها، ويؤخذ آل محمد صغيرهم وكبيرهم لا يترك منهم أحداً إلا حبس)<sup>(1)</sup>.

وفي روايـة ابــن حمـلا عن علي التي قل: ايبعث بحيش إلى المدينة، فيأخذون

- (1) تفسير الطبري ٢٢: ٢٢، الداثي: ١٠٤.
- (٢) تذكرة القرطبي ٢: ٦٩١، والصبابة قد تقرأ بالتشديد بمعنى الصب والإراقة، فكأنها حين تلد تصب السوء صباً، وقد تقرأ بالتخفيف وتعني ما يتبقى في الإناء من الماء القليل فإذا أُضيف إلى السوء صارت بمعنى بقية السوء ممن قتل من الرجل.
  - (٣) البحار ٥٣ ١٠.
  - (٤) تفسير العياشي ١: ١٤ ح ١١٧ البحار ٥٢: ٢٢٢.

العلامة الخامسة / السفياني .....

من قدروا عليه من آل محمد ﷺ ويقتل من بني هاشم رجال ونساءً".

ولعل علة العداء لبني هاشم بالإضافة إلى العداء الأصيل بين الهاشميين والأمويين هو ما يصنعه الهاشمي الذي يخرج من المشرق من الأعمال التي تجر الويلات لقوم السفياني وأصحابه بدليل ما رواه ابن حماد عن أبي قبيل يقول: فيبعث السفياني جيشاً إلى المدينة فيأمر بقتل كل من كان فيها من بني هاشم حتى الحبال؛ وذلك لما يصنع الهاشمي الذي يخرج على أصحابه من المشرق يقول: ما هذا البلاء كله وقتل أصحابي إلا من قبلهم، فيأمر بقتلهم فيقتلون حتى لا يعرف منهم بالمدينة أحد، ويتفرقون منها هاربين إلى البوادي والجبال وإلى مكة، حتى نساؤهم، يضع جيشه فيهم السيف أياماً، ثم يكف عنهم فلا يظهر منهم إلا خائف، حتى يظهر أمر المهدي بكة، اجتمع كل من شدً منهم إليه بمكة.<sup>(1)</sup>

فهذه الرواية تفرض أمرين:

الأول: ظهـور رجـل مـن بني هاشم في المشرق يقتل بني أمية ويغلظ عليهم، فمن يكون هذا الهاشمي، وقد تقدم الكلام في ذلك.

وتؤيـــله روايـة ابــن حمــلا عــن أبي قبيل قل: «يملك رجل من بني هاشم فيقــتل بـني أمية، فلا يبقى منهم إلى اليسير لا يقتل غيرهم، ثم يخرج رجل من بني أمية فيقتل بكل رجل رجلين حتى لا يبقى إلا النساء، ثم يخرج المهدي»<sup>(٣)</sup>.

والـثاني: اجتماع بني هاشم أو جماعة منهم في المدينة على خلاف ما هـو معهود في انتشارهم في البلاد كإيران والعراق، مما يبدو تحقق ذلك إثر تغيرات سياسية في المنطقة فإن الوضع الراهن لا يلل على تحقق ذلك.

- (۱) كتاب الفتن: ۸۸.
- (٢) كتاب الفتن: ٨٩.
- (٣) كتاب الفتن: ٧٥.

وأخـيراً نذكّر أنّه لم يثبت شيءً من ذلك من الأخبار المعتبرة سوى بعث السفياني بعثاً إلى المدينة ونفر المهدي منها إلى مكة.

#### مصير السفياني:

الموصوف المذكور في الأخبار أنَّ بني أُمية يؤخذون بالسيف جهرة سواء في حكمهم الأول أو في حكمهم الثاني عندما يخرج السفياني في الشمام ويدخل العراق ويستبيح المدينة كما فعل أجداده الأمويون من قبل حيث استمروا بظلمهم حتى أتلح الله سبحانه وتعالى راية من المشرق من خراسان بقيادة أبي مسلم الخراساني، الذي كان على لواء أبي العباس السفاح من الهاشميين استطاع أن يقضي عليهم ويأخذهم بالسيف جهرة بعد معارك ضارية وينهي سلطتهم وحكومتهم، ثم ليعيد التاريخ نفسه ويتيح راية من المشرق من خراسان بقيادة شعيب بن صالح التميمي الذي يكون على لواء موادية ويأخذهم بالسيف جهرة بعد معارك موارية وينهي ملطتهم وحكومتهم، ثم ليعيد التاريخ نفسه ويتيح راية من المشرق من خراسان بقيادة شعيب بن صالح التميمي الذي يكون على لواء مهرة بعد معارك طاحنة.

يمكنك أن تستلهم ذلك من الرواية التي يرويها النعماني بعدة طرق والشيخ الطوسي بطريق معتبر عن أبي جعفر التي أنه قال في حديث: ووقال أمير المؤمنين التي على منبر الكوفة: إن الله عز وجل ذكره قدّر فيما قـدر وقضى وحتم بأنه كائن لابد منه أنّه يأخذ بني أمية بالسيف جهرة، وأنه يأخذ بني فلان بغته<sup>(1)</sup>.

هـذا الإجـال في مصير السفياني وقتله بالسيف، ولكن وردت تفاصيل كـثيرة تبدأ عندما يدخل الكوفة ويقتل الكبار والصغار وكل من كان اسمه

(١) كتاب الغيبة للنعماني: ٢٥٣ ح١٣، وص٢٣٣ ح١٩، وص٢٣٤ ح٢٢، وكتاب الغيبة للشيخ الطوسي: ٢٧٤. العلامة الخامسة / السفياني .....

عمداً وأحمد وعلياً وجعفر وحمزة وحسناً وحسيناً وفاطمة وزينب ورقية وأم كلثوم وخديجة وعاتكة حنقاً وبغضاً لآل رسول الله تلك ثم يبعث فيجمع الأطفال ويغلي الزيت لهم، فيقولون: إنَّ كان آباؤنا عصوك فنحن ماذنبنا؟ فيأخذ منهم اثنين اسمهما حسن وحسين فيصلبهما على مسجد الكوفة، فيتغلي دماؤهما كما غلى دم يحيى بن زكريا للك ، فإذا رأى ذلك أيقن بالهلاك والبلاء، فيخرج هارباً منها متوجهاً إلى الشام يعتكف على شرب الخمر والمعاصي ويأمر أصحابه بذلك كحالة هستيرية، ويخرج في يوم من الأيام وبيده حربة فيأخذ امرأة حاملاً فيدفعها إلى الشام يعتكف على شرب أمه، فلا يقدر أصحابه بذلك كحالة هستيرية، ويخرج في يوم من من من بطن أمم، فلا يقدر أحد أن يغير ذلك، فتضطرب الملائكة في السماء، فيأمر الله أمه، فلا يقدر أحد أن يغير ذلك، فتضطرب الملائكة في السماء، فيأمر الله منه، في عقد الخرية على مور مسجد دمشق، ألا قد جاءكم الغوث يا أمة محمد، قد جاءكم الغوث قد جاءكم الفرج وهو المهدي فأجيبوه، هذا هو المروي في عقد الدرر<sup>(1)</sup>، ويأتي الكلام عن الصوت.

ثم إن السفياني يبعث جيشاً إلى المدينة في طلب المهدي الملى كما مر فينبؤن بخروجه إلى مكة، فيخرجون على أثره حتى إذا توسطوا البيداء خسف بهم، روى ابن حماد عن ابن عباس يقول: «إذا خسف بجيش السفياني قال صاحب مكة: هذه العلامة التي كنتم تخبرون بها، فيسيرون إلى الشام فيبلغ صاحب دمشق، فيرسل إليه ببيعته ويبايعه...» <sup>(1)</sup>.

وفي رواية أخرى يرويها ابن حماد عن محمد بن علي الملكة قال فإذا سمع العائذ الذي بمكة بالخسف خرج مع اثني عشر ألفاً فيهم الأبدال حتى يـنزلوا إيلـياء، فـيقول الذي بعث الجيش حين يبلغه الخبر بإيليا: لعمر الله لقد جعـل الله في هـذا الـرجل عـبرة، بعثت إليه ما بعثت فساخوا في الأرض، إن

- (۱) عقد الدرر: ۹۰.
- (٢) كتاب الفتن: ٩٦.

. ٢٩ ..... ٢٩ ..... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي الع

هـذا لعبرة وبصيرة، ويؤدي إليه السفياني الطاعة...» <sup>(1)</sup>، على أن الكلام في الخسف بالجيش سيأتي مفصلاً كواحدة من العلائم على الظهور.

ونعود إلى رواية عقد الدرر التي تذكر التحاق الحسني الخارج من خراسان بالإمام المهدي اللغة فيسلم إليه الجيش ويكون على مقدمته، وتقع الضجة بالشام ألا إن أعراب الحجاز قد خرجوا إليكم، فيجتمعون إلى السفياني بدمشق فيقولون: أخرج بنا إليهم، فيرونه قد جبن، وهو عالم بما يراد منه، فلا يزالون به حتى يخرجون، فيخرج بخيله ورجاله وجيشه في مائتي ألـف وستين ألفاً حتى ينزلوا ببحيرة طبرية، فيسير المهدي الطيخ بجن معه لا يُحدث في بلد حادثة إلا الأمن والأمان والبشرى وعن يمينه جبرئيل الظنة، وعـن شماله ميكائيل المظير، والناس يلحقونه من الآفاق حتى يلحقوا السفياني على بحيرة طبرية، ويغضب الله عز وجل على السفياني وجيشه، ويغضب سائر خلق عليهم حتى الطير في السماء فترميهم بأجنحتها، وإن الجبال لترميهم بصخورها، فتكون وقعة يهلك الله فيها جيش السفياني، ويمضي هارباً فيلخذه رجل من الموالي اسمه صباح فيأتي به إلى المهدي ﷺ وهو يصلى العشاء الآخرة فيبشره، فيخفف في الصلاة ويخرج ويكون السفياني قد جعلت عمامته في عنقه وسحب، فيوقفه بين يديه، فيقول السفياني لـ لمهدي: ياابن عمي مُنَّ على بالحيلة أكون سيفاً بين يديك، وأجاهد أعداءك، والمهدي جالس بين أصحابه وهو أحيى من العذراء، فيقول: خلُّوه.

فيقول أصحاب المهدي: يا ابن بنت رسول الله تمنَّ عليه بالحياة وقد قتل أولاد رسول الله ﷺ ما نصبر على ذلك!

فـيقول: شـأنكم وإيـاه، اصنعوا به ما شئتم، وقد كان خلاًه وأفلته، فيلحقه صباح في جماعة إلى عند السدرة فيضجعه ويذبحه ويأخذ رأسه ويأتي

| 141 |  | السفياني | الخامسة / | العلامة |
|-----|--|----------|-----------|---------|
|-----|--|----------|-----------|---------|

به المهدي، فينظر شيعته إلى الرأس فيكبرون ويهللون، ويحمدون الله تعالى على ذلك، ثم يأمر المهدي بدفنه، ثم يسير في عساكره حتى ينزل دمشق.

فقد تضمنت هذه الرواية مطالب ظريفة وتفاصيل لطيفة وزوايا غامضة، غير أن لحنها لحن قديم لا يتلائم في بعض الأحيان مع الحال والمستقبل مما يلل على الـنقل بالمعنى والتفسير من قبل الرواة كقصة سحب السفياني بعمامتة التي إن صحّت لدلت على أن السفياني من رجال الدين، لعدم لبس غيرهم العمائم هـذه الأيـام أو هـي كمـا قلـنا مـن إضافات الرواة وإنشائهم المكمل والكل محتمل.

والشيء الآخر هو قطع رأس السفياني وإتيان المهدي الظلام به، فهو ليس مما لـه عـين ولا أثر في عصورنا بعد اختلاف نوع الأسلحة وكيفية القتل، مع تقدم البشر شيئاً فشيئاً مع استحالة تراجع العلم، فهو الآخر لحن قديم ولسان قديم وإن كان ممكن الوقوع لشدة غضب الناس مما يفعله السفياني.

والمهم أن هذه الروايات أشارت إلى عنصر هام في المعركة التي يدور بين السفياني والإمام المهدي الخلي وهو المعجزة المتمثلة في الخسف بالجيش وفسوران دم المصلوبين، وقد يضاف إليهما أمور أخرى كالصيحة والكف الطالعة في عين الشمس توجب التلكؤ والهزة في عقائد السفياني مما يجعله يتراجع خطوة إلى الخلف، تتمثل هذه الخطوة بالنزول على حكم الإمام المهمدي الخلي وإرسال البيعة إليه، الأمر الذي دلت عليه أخبار كثيرة منها الخبران اللذان يرويهما ابن حماد المتقدمان.

ومنها: الرواية التي يرويها المفسران العياشي والقمي وغيرهما، عن أبي جعفر الثلاثة قـال: «لكـأني أنظر إلـيهم مصعدين من نجف الكوفة ثلاثمائـة وبضعة عشر رجلاً، كأن قلوبهم زبر الحديد، جبرئيل عن يمينه، وميكائـيل عـن يسـاره، يسـير الرعب أمامه شهراً وخلفه شهراً، أمده الله بحمسـة آلاف من الملائكة مسومين حتى إذا صعد النجف وقال لأصحابه: ٢٩٢ .....٢٩٢ .....

تعبدوا ليلتكم هذه، فيبيتون بين راكع وساجد يتضرعون إلى الله، حتى إذا أصبح قـال: خذوا بنا طريق النخيلة وعلى الكوفة جند مجند، قلت: جند مجند؟ قال: اي والله حتى ينتهي إلى مسجد ابراهيم الثين بالنخيلة، فيصلي فيه ركعتين، فيخرج إليه من كان بالكوفة من مرجئها وغيرهم من جيش السفياني، فيقول لأصحابه استطردوا لهم، ثم يقول: كرّوا عليهم.

قـال أبو جعفر الظلا: ولا يجوز والله الخندق منهم مخبر، ثم يدخل الكوفة فـلا يـبقى مؤمن إلا كان فيها أو حنَّ إليها، وهو قول أمير المؤمنين علي الظلا، ثـم يقـول لأصـحابه سيروا إلى هذا الطاغية، فيدعوه إلى كتاب الله وسنة نبيه ﷺ فيعطيه السفياني من البيعة سلماً...، <sup>(1)</sup>.

أضـافت هذه الرواية عنصرين آخرين في تراجع السفياني، أحدهما الخوف والرعب الذي يحصل نتيجة الإمداد بالملائكة وجبر ئيل وميكائيل.

والـثاني دعـوة الإمـام ووعظه والاستدلال بكتاب الله سبحانه وسنة نبيه بـلحن دعوة الأنبياء التي تكسر الصخور الصماء، حيث لا يجد السفياني بداً من الاستجابة لتلك الدعوة.

ولم تذكر الأخبار السابقة الدعوة، بل المستفاد منها تحقق بيعة طوعية ناشئة من العبرة بما يحدث، لكنها لا تنافي ما دلت عليه هذه الرواية الأوضح سنداً من سبق الدعوة.

ولا يتوقف هذا الحال على السفياني وحده، بل يشمل بعض عماله كـالذي يكـون عـلى المدينة المنعوت بالجرمي، للرواية التي يرويها ابن حملا عن عـبد الله بن مسعود قال: يبايع المهدي سبعة رجال علماء توجهوا إلى مكة مـن أفـق شـتى على غير ميعاد، قد بايع لكل رجل منهم ثلاثمائة وبضعة

 (۱) تفسير العياشي ۲: ٥٦ ح٤٩، تفسير القمي٢: ٢٠٥، وانظر الكافي ٨: ٣١٣ ح٤٨٧، وكتاب الغيبة للنعماني: ١٨١ ح٣٠. العلامة الخامسة / السفياني .....

عشر رجلاً فيجتمعون بمكة فيبايعونه، ويقذف الله محبته في صدور الناس، فيسير بهسم وقـد توجـه إلى الذين بايعوا خيل السفياني عليهم رجل من جـرم، فـإذا خـرج من مكة خلف أصحابه ومشى في إزار ورداء حتى يأتي الجرمي فيبايع له<sup>(۱)</sup>.

والظاهـر أن الجرمي هو الذي يأتي الإمام فيبايع له، ولكن قوله له بدل قوله يبايعه قد يعني أخذ البيعة له، أي للإمام الكلا.

وهـنا يـتأتى عنصر آخـر نخـيل في تصميمات الرؤساء وذوي الشوكة والاقـتدار يتمـثل في تـزلَف المـتزلَفين وإظهار الأطراف والمقربين الحرص على مصلحة الرؤسـاء والـتقرّب لهم بالإرشاد إلى صلاحهم، حيث يجيء السفياني أولئك المقربين من رؤساء كلب وغيرهم ممن بايعه قبل ذلك ليصرفوه عن نزوـله عـلى حكـم الإمام الكلافي فيحثونه على التراجع عن تلك البيعة واستقالتها والبقاء على مصدر الحكم والرئاسة، وعدم خلع لباس الملك.

حيث جاء في آخر رواية حماد الأولى التي يرويها عن ابن عباس بعد ذكر بيعته: ثـم تأتـيه كلب بعد ذلك فيقولون: ماصنعت؟ انطلقت إلى بيعتنا فخلعتها وجعلـتها له، فـيقول: ما أصنع أسلمني الناس، فيقولون: فإنا معك، فاستقل بيعتك، فيرسل إلى الهاشمي، فيكون يومئذ من ركز رمحه على حي من كلب كانوا له، فالخائب من خاب يوم نهب كلب<sup>(۳)</sup>.

وعـبارة أسـلمني الناس تعني وجود مَن يطالب السفياني ببيعة الإمام ﷺ ويكونـون قد تركوا السفياني والتجأوا إليه حتى وجد نفسه وحيداً ملزماً

- (۱) كتاب الفتن: ۹۷.
- (٢) كـتاب الفـتن: ٩٦، ومعنى ركز رمحه يراد القهر بالسلاح ووضع اليد والسلطة والقهر بالسلاح على أي منطقة من الشام من القواد والمقاتلين تصير له وتكون تحت رايته.

٢٩٤ .....٩٤ .....

بالبـيعة، فهـو عنصـر آخر لتراجعه وإرساله بالبيعة، وينحصر العداء في قلوب بـني كلـب أو خصـوص رؤسائهم الذين يحثونه على نقض البيعة والقتال مع تعهدهم بعدم تركه وإسلامه كما أسلمه غيرهم، عندها يحل قتلهم ونهبهم.

وهـنك استدلالان آخران على لزوم نقض البيعة يستدل بهما بنو كلب يسرويه ابسن حماد في ذيل روايته الثانية المتقدمة جاء فيها بعد قوله: ويؤدي إليه السفياني الطاعة: قل: «ثم يخرج حتى يلقى كلباً وهم أخواله فيعيرونه بما صنع ويقولون: كسلك الله قميصاً فخلعته، فيقول: ما ترون، أستقيله البيعة؟ فيقولون: نعم، فيأتيه إلى إيليا، فيقول: أقلني، فيقول: «إني غير فاعل»، فيقول: بلى، فيقول له: «أتحب أن أقيلك؟» فيقول: نعم، فيقيله ثم يقول: «هذا رجل قد خلع طاعتي، فيأمر به عند ذلك فيذبح على بلاطة إيليا، ثم يسير إلى كلب فينهبهم فالخائب من خاب يوم نهب كلب»<sup>(1)</sup>.

فالاستدلال الأول هو الشناعة والتعيير، وأن النزول على حكم رجل مـن بني هاشم عار وخفة، خصوصاً إذا كان النازل من بني أُمية وهو محمي الظهر وعنده من يدافع عنه من بني كلب.

والاستدلال الآخر بأن الملك هو قميص قمّصه الله سبحانه وتعالى إيله، فهو حقه، إذ لو لم يكن حقه ما قمصه إيله، ولكن النتيجه تكذب هذين الاستدلالين، والسفياني عالم بزيفهما حينما يرفض الإمام إقالته يرضى ويقول نعم، ثم يقول له تطوعاً: أتحب أن أقيلك بعدما يرى فيه التردد والتخوف من الحالين، وسيأتي أن قتله يكون بعد قتال.

كمـا دلـت عليه رواية التفسيرين الأوضح سنداً، فقد جاء فيها: الفيعطيه السـفياني مـن البـيعة سلماً فيقول له كلب وهم أخواله: ما هذا، ما صنعت؟ والله مانـبايعك عـلى هـذا أبداً، فيقول: ماأصنع؟ فيقولون: استقله، فيستقيله

(١) كتاب الفتن: ٩٠.

العلامة الخامسة / السفياني .....

(وفي نسخة استقبله فيستقبله) ثم يقول له القائم الخير خذ حذرك، فإنني أديت إليك وأنا مقاتلك، فيصبح فيقاتلهم، فيمنحه الله أكتافهم، ويأخذ السفياني أسيراً، فينطلق به ويذبحه بيلما<sup>(۱)</sup>.

## محل القتل وكيفيته :

اختلفت الأخبار في التعبير عن ذلك، حيث جاء في بعضها ما يفيد أنه يذبح تحت الشجرة التي أغصانها إلى بحيرة طبرية <sup>(\*)</sup>، وفي آخر بأن المهدي الثلاث يأمر به فيذبح على بلاطة إيليا<sup>(\*)</sup>، وفي ثالث: <sup>(</sup>إن المهدي الثلاث وكلباً يقتتلون في بيت المقدس حين يستقيله البيعة فيؤتى بالسفياني أسيراً، فيأمر به فيذبح على باب الرحبة، ثم تباع نساؤهم وغنائمهم على درج دمشق<sup>(3)</sup>، وقد تقدم في رواية عقد الدرر أن الذي يقتله رجل من الموالي اسمه صباح يذبحه ويأتي برأسه بعد ما يستعفي القائم فيتركه ثم يوكل أمره إلى أصحابه بعد إصرارهم على قتله.

وأمـا سـائر أصـحاب السفياني وخصوصاً كلب، فقد جاء في رواية عقد الدرر بيان حالهم حيث قال ﷺ فيها: •يسبقه حتى يترك إيليا ويتابعه الآخر فرقاً منه، ثم يندم فيستقيله، ثم يأمر بقتله وقتل من أمره بالغدر.

- (۱) تفسير العياشي٢: ٥٦ ح٤٩، تفسير القمي٢: ٢٠٥، عن عبد الأعلى الحلبي قال قال أبو جعفر المله.
- (٢) جامع البيان ٥١: ١٧ من رواية حذيفة عن رسول الله 難، منتخب الأنوار المضيئة:
   (٢) جامع البيان ٥٠: ١٧ من رواية حذيفة عن رسول الله بعنه الميان الشام.
  - (۳) كتاب الفتن:۹۰.
  - (٤) كتاب الفتن: ٩٦.
    - (٥) عقد الدرر: ٨٤.

٢٩٦ ..... ٢٩٦ المعد التنازلي في علائم ظهور المهدي 🕮

ولم يأمره بالغدر سوى كلب كما عرفناء

والأكثر من ذلك ما جاء في آخر رواية التفسيرين حيث يقول: «ثم يرسل جريدة خيل إلى الروم فيستحضرون بقية بني أمية، فإذا انتهوا إلى الروم قالوا: اخرجوا إليهنا أهل ملتنا عندكم، فيأبون، ويقولون: والله لانفعل، فتقول الجريدة: والله لو أمرنا لقاتلناكم، ثم ينطلقون إلى صاحبهم فيعرضون ذلك عليه، فيقول: انطلقوا فأخرجوا إليهم أصحابهم، فإن هؤلاء قد أتوا بسلطان عظيم، وهو قول الله: ﴿فَلَمَا أَحَسُوا بَأْسَنَا إِذَا هُمْ مَنْهَا يَرْكُفُونَ \*لا تَرْكُضُوا وارْجِعُوا إلى مَا أُتَرْفُتُمْ فيه وَمَسَاكَ مَنْهَا يَرْكُفُونَ \*لا تُسْأَلُونَ قال: يعني الكنوز التي كنتم تكنزون ﴿قَالُوا يَاوَيُلَنَا إِنَّ كُفَنَا طُالمينَ \*فَمَا زَالَتْ تَلُكَ دَعُواهُمْ حَتَّى جَعَلْنَاهُمُ حَصِيداً خَامِدِينَ لايَبَقَى منهم مخبر<sup>(1)</sup>.

وتكاد رواية الخائب من خاب يوم نهب كلب؛ أن تكون متواترة.

(۱) تفسير العياشي ٢: ٦٠، تفسير القمي ٢: ٦٨، عنهما في البحار ٢٥٢: ٣٤١ ـ
 ٣٤٥ ح ٩١، والأيات ١٢ ـ ١٩ من سورة الأنبياء.

العلامة السادسة

.

.

الخسف

## خلاصة الكلام في الغسف

بعدما يخرج الإمام المهدي ومنصور \_ المظنون أنه شعيب بن صالح \_ من المدينة إلى مكة عند وصول جيش السفياني إليها ويبلغ السفياني الخبر، يقوم ببعث الجيش في أثرهما إلى مكة، حتى إذا وصلوا البيداء التي تكون على رأس ميل من ذي الحليفة ميقات أهل المدينة باتجاه مكة، وقد أدركهم المساء، فيتوقفون فيها للمبيت، إذ أقبل راع ينظر إليهم ويعجب من كثرتهم وقدرتهم، فيقول: ياويح أهل مكة ماذا سيصيبهم، فبينا هم كذلك، صاح بهم صائح وهو جبرائيل فتخسف بهم الأرض حتى لا يبقى منهم أحد إلا خسف الله به، فلا ينجو منهم إلا اثنان أو ثلاثة، وذلك قول الله تعالى: ﴿ولَوْ تَرَى إِذَ

فيرجع ذلك الراعي فلا يرى أحداً، فيقول: سبحان الله ارتحلوا في ساعة واحدة، فيجد قطيفة قد خسف ببعضها وبعضها على ظهر الأرض، ويحاول أن يستخرجها فلا يتمكن من ذلك ويعلم أنه قد خسف بهم.

ثم إن الـثلاثة الناجين من الخسف ينطلق منهم اثنان إلى دمشق وواحد إلى مكة ليخبروا الناس الخبر، ويبشر المنطلق إلى مكة الإمام الظير وأهل مكة، ويسنذر الأخران السفياني بما حدث، وتكون وجوههم من هول الخسف قد صارت إلى ورائهم، مما يضطرهم إلى أن يمشوا القهقرى.

العلامة السادسة:

### الخسف

الخسف بالجيش من علامات ظهور الإمام المهدي الظلام: وفي بعض الأخبار أنه من المحتوم وقد نطق بذلك الكتاب قال تعالى: ﴿ وَلَوْ تَرَى إِذْ فَزِعُوا فَلا فَوْتَ وأُخذُوا منْ مَكَان قَرِيب ﴾ <sup>(()</sup> ففي خير مرفوع عن حذيفة قال قال رسول الله تظلام : «وذكر فتنة تكون بين أهل المشرق والمغرب فبينا هم كذلك إذ خرج عليهم السفياني من الوادي اليابس في فورة ذلك حتى ينزل دمشق فيبعث جيشين جيشاً إلى المشرق وجيشاً إلى المدينة... ويحل جيشه الثاني بلدينة فينتهبونها ثلاثة أيام ولياليها ثم يخرجون متوجهين إلى مكة حتى إلد كانوا بالبيداء بعث الله جرائيل الخلاف فيقول ينا جرائيل اذهب فأبدهم، فيضربها برجله ضربة يخسف الله بهم، وذلك قوله: ﴿ وَلَوْ تَرَى إِذْ فَرَعُوا فَلا فَوْتَ وَأُخذُوا مَنْ مَكَان قَرِيب ﴾ فلا يبقى منهم إلا رجلان أحدهما بشير والآخر نذير،<sup>(\*)</sup> الخبر.

وفي تفسير القمي في قوله تعالى: ﴿وَلَوْ تَرَى إِذْ فَرَعُوا فَلا فَوْتَ حَدَثْنِي أبي عن ابن أبي عمير عن منصور بن يونس عن أبي خالد الكابلي قال، قال أبو جعفر التي الذا لكاني أنظر إلى القائم التي ... فإذا جاء إلى البيداء

- (۱) سبا: ۵۱.
- (٢) تفسير القرطبي ٢١٤ : ٣١٤.

٣٠٢ ..... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي 🖽

يخرج إليه جيش السفياني فيأمر الله عزوجل الأرض فيأخذ بأقدامهم وهو قوله عزوجل: ﴿وَلَوْ تَرَى إِذْ فَزِعُوا فَلا فَوْتَ وَأَخذُوا مَنْ مَكَانِ قَرِيبٍ وَقَالُوا آمَنَا بِعَهَ يعني بالقائم مَن آل محمد ﷺ ﴿وَأَنَتَى لَهُمُ التَّنَاوُسُ مَنْ مَكَان بَعَبِدَ - إلى قوله - وَحِيلَ بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ مَا يَشْتَهُونَ يعني أَن لا يعذبواً<sup>(1)</sup>.

وفي مجمع البيان: ﴿وَلَـوُ تَـرَى إِذْ فَـزِعُوا فَـلافَوْتَ وَأَخِذُوا مِنْ مَكَانٍ قَـرِيبِ﴾ قال أبو حمزة الثمالي: سمعت علي بَن الحسين والحسن بن الحسن بن علي لَمُنْتِط يقولان: الهو جيش البيداء يؤخذون من تحت أقدامهم"<sup>(1)</sup>.

وفي تفسير العياشي عن عبد الأعلى الجبلي قال، قال أبو جعفر ﷺ: «... فيخرج إليه جيش السفياني فيأمر الله عزوجل الأرض فتأخذهم من تحت أقدامهم وهو قول الله عزوجل: ﴿وَلَوْ تَرَى...﴾ ولا يبقى منهم إلا رجلان يقال لهما وتر وقيس من مراد وجوههما في أقفيتهما يمشيان القهقرى يخبران الناس بما فعل بأصحابهما»<sup>(٣)</sup>.

وفي الكتاب الذي وجهه أمير المؤمنين إلى معاوية عندما يذكر جيش السفياني يقول: «ويقتل صاحب ذلك الجيش رجلاً من ولدي زكياً برياً عند أحجار الزيت، ثم يسير ذلك الجيش إلى مكة، وإني لأعلم اسم أميرهم وعدتهم وأسماءهم وسمات خيولهم، فإذا دخلوا البيداء، واستوت بهم الأرض خسف الله بهم قال الله عزوجل: ﴿وَلَوْ تَرَى إِذْ فَزِعُوا فَلا فَوْتَ وأُخِذُوا مِنْ مَكَانٍ قَرِيبٍ قال: من تحت أقدامهم، فلا يبقى من ذلك

(١) تفسير القمي ٢: ٢٠٥، عنه في البحار ٥٢: ٣١٥ ح ١٠ والآيات ٥١ ــ ٥٤ من سورة سياً.
 (٢) مجمع البيان ٨: ٢٢٨، وانظر تفسير أبي حمزة الثمالي: ٢٧٤.
 (٣) تفسير العياشي ٢: ٥٧.

العلامة السادسة / الخسف .....

الجيش أحد غير رجل واحد يقلب الله وجهه من قبل قفاه".

والذي يدل على أن الخسف بالبيداء من المحتوم ما رواه النعماني بسنده عن أبسي عبد الله الكلا يقول الراوي قلنا له: السفياني من المحتوم؟ فقال: «نعم، وقتل النفس الزكية من المحتوم، والقائم من المحتوم، وخسف البيداء من المحتوم...»<sup>(٣)</sup>.

وأصل القصة كما جاء في رواية جابر المروية بعدة طرق أن السفياني يبعث بعناً إلى المدينة فينفر المه دي المحلاق منها إلى مكة، فيبلغ أمير جيش السفياني أن المهدي قد خرج إلى مكة، فيبعث جيشاً على أثره، فلا يدركه حتى يدخل مكة خائفاً يترقّب على سنة موسى بن عمران المحلاة قل: فينزل أمير جيش السفياني البيداء فينادي مناد من السماء: يا بيداء أبيدي القوم، فيخسف بهم فلا يفلت منهم إلا ثلاثة نفر يحول الله وجوههم إلى أقفيتهم وهم من كلب...<sup>(17)</sup>.

ويـبقى الاختلاف في عدد الجيش الذي يبعثه السفياني ففي الخرائج والجرائح فإذا ظهر المهدي اللغة بمكة ما بين الحجر الأسود وباب الكعبة، فـنادى جبرائيل اللغة واجتمع إليه أصحابه من الأفاق بعث السفياني أكثر مـن عشـرين ألـف رجل يقولون: لا حاجة لنا في بني علي، فإذا بلغوا إلى البيداء خسف الله بهم الأرض، فلا يبقى إلا رجلان منهم ينصرف أحدهما

- (۱) كتاب سليم بن قيس: ۳۰۹.
- (٢) كـتاب الغيبة: ٢٥٧. قال أخبرنا أحمد بن محمد بن سعيد، قال حدثنا علي بن الحسن، عن يعقوب بن مؤيد، عن زياد القندي، عن غير واحد من أصحابه عن أبي عـبد الله المكلي والكـل ثقـات على ما يبدو، فيبقى الذين يروي عنهم زياد القندي فهم مجهولون والرواية مرسلة إلا أن يغني تعددهم.
  - (٣) كتاب الغيبة: ٢٧٩، وانظر الاختصاص للشيخ المفيد: ٢٥٥.

٣٠٤ ...... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي 🖼

إلى السفياني والآخر يخرج إلى مكة وقد صار قفاهما إلى موضع وجهيهما يخبران الناس بحال عسكر السفياني"<sup>(١)</sup>.

فقد جعلت عدتهم أكثر من عشرين ألفاً، والنداء قبل الخسف.

وأما حديث الخسف فقد ورد تحديث الناجيين من الخسف وقولهم: فلما صرنا في البيداء عرسنا فيها فصلح بنا صائح يا بيداء أبيدي القوم الظالين فانفجرت الأرض وابتلعت كل الجيش، فوالله ما بقي على وجه الأرض عقال ناقة فما سواه غيري وغير أخي<sup>(۲)</sup>.

والظاهر أن الصائح والمنادي إنما ينادي من السماء كما جاء في خبر جابر الجعفي؛ قـال فـيه: فينزل أمير جيش السفياني البيداء، فينادي منادٍ من السماء يا بيداء أبيدي القوم، فيخسف بهم فلا يفلت منهم إلا ثلاثة نفر يحول الله وجوههم إلى أقفيتهم وهم من كلبّ<sup>(٣)</sup>.

بل هو جبرائيل الحكة كماجاء في رواية عقد الدر عن أمير المؤمنين الحة: «وأما جيش المدينة إذا توسطوا البيداء صاح بهم صائح وهو جبرائيل الحة فلا يبقى منهم أحد إلا خسف الله به، ويكون في أثر الجيش رجلان يقال لهما بشير ونذير، فإذا أتيا الجيش لم يريا إلا رؤوساً خارجة على الأرض، فيسألان جبرئيل الحكة ما أصاب الجيش، فيقول أنتما منهم؟ فيقولان: نعم، فيصيح بهما، فتتحول وجوههما القهقرى، ويمضي أحدهما إلى المدينة وهو بشير، فيبشرهم بما سلمهم الله عمزوجل منه، والآخر نذير، فيرجع إلى السفياني فيخبره بما نال الجيش عند ذلك.<sup>(3)</sup>

- (١) الخرائج والجرائح ٢: ٩٢٦.
  - (٢) البحار ٥٣ ١٠٠.
- (٣) كتاب الغيبة: ٢٧٩ ب ٤ ح ٢٧، الاختصاص: ٢٥٥، ومثله في تفسير العياشي ٢٤٤ :١
  - (٤) عقد الدرر: ٩٠.

العلامة السادسة / الخسف .....

وفي روايـة حذيفـة عن رسول الله ﷺ : •ويحل جيشه الثاني بالمدينة فينتهـبونها ثلاثـة أيـام وليالـيها ثم يخرجون متوجهين إلى مكة، حتى إذا كـانوا بالبـيداء بعـث الله جـبريل الظلا فيقول: يا جبريل اذهب فأبدهم، فيضربها برجله ضربة يخسف الله بهمه<sup>(۱)</sup>.

وأما الناجي من جيش السفياني والمخبر فقد اختلفت الرواي**ت في عددهم،** فثمة رواية سليم بن قيس تنص على بقاء واحد؛ لأن فيها: افلا يبقى من ذلـك الجـيش أحد غير رجل واحد يقلب الله وجهه من قبل قفاه<sup>(٢)</sup>، وعن سعيد بـن جـبير أنـه قـال: افيـبقى مـنهم رجـل فيخـبر الـناس بمـا لقي أصحابه<sup>٣٣</sup>، وفي رواية العياشي عن جابر: افلا يفلت منهم إلا غبر،<sup>(۱)</sup>.

بيـنما هـنك روايـات تلل على بقاء اثنين، ففي رواية العياشي عن عبد الأعـلى الحلبي عن أبي جعفر الكلا: «فلا يبقى منهم إلا رجلان يقال لهما وتر ووتـير مـن مراد وجوههما في أقفيتهما يمشيان القهقرى يخبران الناس بما فعل بأصحابهما"<sup>(0)</sup>.

وفي رواية حذيفة التي رواها في الداني: «فلا يبقى منهم إلا رجلان، فيقدمان على السفياني فيخبرانه خسف الجيش»<sup>()</sup>.

بيسنما في روايـة الطبري عنه: «ولا ينفلت منهم إلا رجلان أحدهما بشير والآخر نذير، وهما من جهينة، فلذلك جاء القول: وعندجهينة الخبر اليقين»<sup>(٧)</sup>.

(١) تفسير القرطبي ١٤: ٣١٤.
 (٢) كتاب سليم بن قيس: ٣١٠، عنه في البحار ٣٣: ١٥٨.
 (٣) تفسير القرطبي ١٤: ٣١٤.
 (٤) تفسير العياشي ١: ٣٢ ح١١٧.
 (٩) تفسير العياشي ٢: ٣٥ ح ٩٤.
 (٦) الداني: ١٠٤.
 (٢) تفسير الطبري ٢٢: ٢٧ ومثله في تفسير القرطبي ١٤: ٣١٤.

٣٠٦ ...... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي المع

وفي رواية عقد الدرر: افلا يبقى منهم أحد إلا خسف به، ويكون في أثر الجـيش رجلان يقال لهما بشير ونذير، فإذا أتيا الجيش لم يريا إلا رؤوسهما... قال: وعند جهينة الخبر اليقين، لأنهما من جهينة"<sup>(()</sup>.

وفي الروايات الأكثر اعتباراً أنهم ثلاثة وهم من كلب منها رواية جابر الجعفي عن أبي جعفر الظلام المروية بعدة طرق فإن فيها: افلا يفلت منهم إلا ثلاثة نفر يحول الله وجوههم إلى أقفيتهم وهم من كلب وفبهم نذلت هذه الآية: في الينها الذين أوتوا الكتاب آمنوا بما نزلنا مُصدقاً لما مَعكمُ مُ

وهناك شاهد آخر كما جاء في الخبر عن ابن عباس يقول: يبعث صاحب المدينة إلى الهاشمين بمكة جيشاً، فيسمع بذلك الخليفة بالشام فيقطع إليهم بعثاً فيهم مستمائة عريف فإذا أتوا البيداء فنزلوها في ليلة مقمرة أقبل راعي ينظر إليهم ويعجب ويقول: يا ويح أهل مكة ما أصابهم، فينصرف إلى غنمه ثم يرجع فلا يرى أحداً، فإذا هم قد خسف بهم فيقول: سبحان الله ارتحلوا في ساعة واحدة، فيأتي منزلهم فيجد قطيفة قد خسف ببعضها وبعضها على ظهر الأرض، فيعالجها فلا يطيقها فيعرف أنه قد خسف بهم فينطلق إلى صاحب مكة فيشره، فيقول صاحب مكة: الحمد لله، هذه العلامة التي كنتم تخبرون، فيسيرون إلى الشام".

وهـنك روايـة تدل على كيفية بقاء الباقي من جيش السفياني جاء فيها:

- (۱) عقد الدرر: ۹۰.
- (٢) كـتاب الغيبة للنعماني: ٢٧٩ ح ٢٧، الاختصاص للشيخ المفيد: ٢٥٥، تفسير
   (٢) كـتاب الغيبة للنعماني: ٢٤٩ ح ٢٧٩ والأية ٤٧ في سورة النساء.
  - (٣) كتاب الفتن لابن حماد: ٢٠٢.

| ۳.۷ |  | / الخسف | السادسة | العلامة |
|-----|--|---------|---------|---------|
|-----|--|---------|---------|---------|

الحتى إذا بلغ البيداء عسكر بها وهو يريد قتال ولي الله وخراب بيت الله، فبيـنما هم كذلك بالبيداء إذ نفر فرس لرجل من العسكر، فخرج الرجل في طلـبه وبعـث الله إليه جبريل فضرب الأرض برجله ضربة فيخسف الله تعـالى بالسفياني وأصحابه ويرجع الرجل ويقود فرسه فيستقبله جبرئيل التكلا فيقول: ما هذه الضجة في العسكر؟ فيضربه جبريل التكلا بجناحه فيحول وجهه مكان القفا ثم يمشي القهقرية<sup>(1)</sup>.

ولكـن هـذا بعيد جداً لعدم وجود فرس في جيوش اليوم إلا نادراً، ولا يعـلم كـون هذا التفصيل رواية، وإنما هو أمر ذكره المقري، نعم روى الهندي عن علي اللية مثله<sup>(۳)</sup>، وكذا ابن حماد عن عبد الله بن عمرو<sup>(۳)</sup>.

بينما جاء في رواية عقد الدرر المفصلة عن أمير المؤمنين المحلم الم جيش المدينة إذا توسطوا البيداء صاح بهم صائح وهو جبرئيل المحلا فلا يبقى منهم أحد إلا خسف الله به، ويكون في أثر الجيش رجلان يقال لهما بشير ونذير، فإذا أتيا الجيش لم يريا إلا رؤوساً خارجة على الأرض، فيسألان جبرئيل المحلا ما أصاب الجيش؟ فيقول: أنتما منهم؟ فيقولان: نعم، فيصيح بهما فتتحول وجوههما القهقرى ويمضي أحدهما إلى المدينة وهو بشير، فيبشرهم بما سلمهم الله عزوجل منه، والآخر نذير فيرجع إلى السفياني فيخبره بما نال الجيش عند ذلك قال: وعند جهينة الخبر اليقين لأنهما من جهينة (<sup>10</sup>).

وهذا أكثر معقولية من سابقه ظاهراً، فالتخلف عن الجيش معقول

- (۱) عقد الدرر: ۷۱.
- (۲) كنز العمال ۱۱: ۲۸٤.
- (٣) كتاب الفتن: ٣٠٢، وفيه: ويخرج رجل من الجيش في طلب ناقة.
  - (٤) عقد الدرر: ٩٠ ٩٧.

٣٠٨ ...... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي المخا

ويتصور لما أسبابٌ كمثيرة. ولا يبعد أن تكون صيحة جبرئيل هو صوت الخسف الذي يؤدي إلى تحول وجهيهما إلى الخلف.

ثمم إن هـذه الـرواية وغيرهــا<sup>(١)</sup> تفرضهما من جهينة، بينما الروايات الأكثر اعتباراً تخبر أنهما من كلب وهم ثلاثة كرواية جابر المارة.

فيسبقى أسماؤهما فبعض الأخبار تذكر بشيراً ونذيراً وهو بالصفة ألصق من كونهما اسماً، بينما في رواية كنز العمال عن أبي جعفر «اسمهما وبرو وبير تحول وجوههما في أقفيستهمه<sup>(٢)</sup> وفي ثالـثة مارة وتر ووتير وفي رابعة مادة وتر وقيس وإن كان احتمال التصحيف عن بشير ونذير قريباً جداً.

# بقي أمران:

**الأمر الأول**: عـن مسير الرجال الثلاثة الباقين من جيش الخسف، فلم تـتحدث عـنهم أخـبار الثلاثة ولكن في رواية حذيفة: «فلا يبقى منهم إلا رجلان فيقدمان على السفياني فيخبرانه خسف الجيش<sup>»"</sup>.

لوجع مع روايات بشير ونذير لدلت على مسير الثالث إلى مكة ليبشرهم.

بيـنما روايـة الـراعي تخبر عن انطلاق الراعي إلى صلحب مكة ليبشره، فيقول صلحب مكة: الحمد لله هذه العلامة التي كنتم تخبرون<sup>(\*)</sup>. ومع ذلك يجيء احتمل أن الثلاثة هم اثنان من الجيش، والثالث هو الراعي.

- (۱) كرواية حذيفة التي يرويها الطبري في تفسيره ۲۲: ۷۲، ورواية أبي حمزة الشمالي عن على بن الحسين والحسن بن علي للمنظ كما في مجمع البيان ٨: ۲۲۸، وتفسير أبي حمزة الشمالي: ۲۷٤.
  - (۲) كنز العمال ۱۱: ۲۷۷.
  - (٣) تفسير القرطبي ١٤: ٢١٤.
  - (٤) رواها في كتاب الفتن: ٩٠، ٩٦ عن ابن عباس.

العلامة السادسة / الخسف .....

غـير أن الـرواية ذكرت أن الثلاثة هم من كلب، فيكون الراعي لو صدق خبره رابعاً.

الأمـر الـثاني: الكلام في البيداء، وهي الأرض التي تخسف بجيش السفياني بيـنها وبـين مـيقات أهل المدينة الذي هو ذو الحليفة ميل واحد، ما يعاط ثلث فرسخ.

وفي الخبر الصحيح عن ابن أبي نصر عن أبي الحسن الرضا المجلاة قلت: فأين حد البيداء؟ فقال: «كان جعفر الحجلاة إذا بلغ ذات الجيش جدَّ في السير ولا يصلي حتى يأتي معرس النبي تَكَلَّلُهُ، قلت: وأين ذات الجيش؟ فقال: «دون الحفيرة بثلاثة أميال»<sup>(1)</sup>.

وقال البعض: البيداء اسم لأرض ملساء بين مكة والمدينة، وهي إلى مكة أقرب<sup>(1)</sup>.

<sup>(</sup>١) الكافي ٣: ٣٨٩ ح ٧، تهذيب الأحكام ٢: ٣٧٥ ح ٩٠.

<sup>(</sup>٢) معجم البلدان ١: ٥٢٣.

· .

العلامة السابعة الصيحة

## خلاصة الكلام في الصيحة

بيسنما الناس نيام بعد ما يقضي المؤمنون ليلتهم بالسهر والدعاء والذكر كما همو معتلد في كل عام ليلة ثلاث وعشرين من رمضان التي هي ليلة القدر عملى أقـوى الاحتمالات، وبعدما ينفجر الصبح فإذا بصوت يدوي من السماء يوقظ النائم ويفزع القائم ويخرج الفتلة من خدرها وكأن هذا الصوت هو كلام يبدو غير واضح في بادئ الأمر ثم يتضح شيئاً فشيئاً، وإذا هو منشور يقرأ على الـناس مـن السـماء يصرح فيه باسم رجل، واسم أبيه، ألا أن فلان بن فلان قـائم آل محمد فـاسمعوا له وأطيعوه، وهو مهدي آل محمد ـ يسميه باسم جله رسول الله تيالي ويكنيه وينسبه إلى أبيه الحسن الحلتي عشر إلى الحسين بن علي صلوات الله عليهم أجمعين ـ بايعوه تهتدوا، ألا إن علياً وشيعته هم الفائزون.

ويتكرر هذا النداء ثلاث مرات من الليل وبعد طلوع الفجر وبعد طلوع الشمس، فتخضع له أعناق جميع الناس (إنْ نَشَاً تُنَزَلْ عَلَيْهُ مِنَ السَّمَاء آيَةً فَظَلَّتَ أَعْنَاقُهُ مُ لَهَا تحاضعينَ فإذا سمعوا الصوت أصبحوا وكنان عَلى رؤوسهم الطير، عندها يَفَرح المؤمنون لتصديق الله سبحانه وتعالى لما يعتقدون به ويعملون عليه بعدما سفههم الناس واستهزؤا بهم طيلة القرون الغابرة، ويخسر غير المؤمن عند انكشاف بطلان ما كان يعتقد به ويعمل عليه، وأن كل ما كان يركض وراءه ليس إلا سراباً، ويتلخص ذلك أن النداء يكون رحمة للمؤمنين، وعذاباً روحياً للكافرين.

ومن صفات هذا النداء أنه يسمعه كل قوم بلسانهم ويسمعه البعيد كما يسمعه القريب، ويكون من الفضاء، ومن عين الشمس، ويكون أول النهار. ٣١٤ ..... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي 🕮

وكما قلنا فإن هذا النداء لا يبقي شكاً ولا أدنى ريب فيضطر الناس حـتى بـني أمـية إلى التسليم بالحق وقبوله لا عن اختيار بل هو إلجاء واضطرار وقهر.

ولما كانت الحكمة الإلهية تقضي بالامتحان على الدوام، وأن الله سبحانه وتعالى يريد للإنسان أن يختار الحق لا أن يضطر إليه فإن الله سبحان وتعالى يسمح للقوى المعلاية للحق أن تتدخل وتحدث نداءاً مشابهاً من داخل الغلاف الجوي بما يمتلكونه من وسائل وأجهزة متطورة ليعلنوا أن الحق مع أعداء المهدي الظلا وشيعته أي السفياني وأتباعه، وأن عثمان قتل مظلوماً ليشككوا الناس.

فيرتـاب عـند ذلك المبطلون وتحصل في قلوبهم الشكوك والأوهام، وذلـك بسـبب مرضها المزمن وهو عداوة أهل البيت ﷺ، غير أن هذا النداء يكـون في آخـر الـنهار أو مـن الغـد ويكون هو الثاني، ولذا أكدت الروايات على اتباع الصوت الأول، والحذر من متابعة الصوت الثاني.

# العلامة السابعة:

الصيحة

. .

### الصوت الأول من السماء:

يسمى هذا الصوت بالصيحة والنداء في الأخبار والروايات العانية بعلامات الظهـور الحتمية وغيرهـا التي تنبئ عن صوت يسمعه البشرية من السماء ألا وهـو صوت جـبرئيل التيكلا ومناد ينادي بحيث يسمعه الجميع بأن الحق مع فلان تمييزاً لـلحق عن الباطل وتعريفاً لصاحب الحق وأهله وإيذاناً بالظهور، يمتاز بـنحو مـن الشـدة والإزعـاج بحيث يوقظ النائم ويرعد القائم، وذلك في الثالث والعشرين من رمضان.

ولا ريب أنَّ هذا الصوت كائن، وهو من المحتومات ومن علائم الظهور بسل من مقوماته بحيث يدفع الناس لنصرة الحق ويزيل الريب والشك من الصدور، فيرتباح بنه المؤمنون ويكون لهم فرجاً وغوثاً وهم في شدة على أشد ما يكون.

لما جاء في بعض الأخبار الواردة عن النبي ﷺ بأن النداء هو: ﴿أَيِهَا الناس قد أتاكم الغوث، يسمعون النداء ثلاثاً،<sup>(۱)</sup>.

المصنف لابن أبي شيبة ١٥: ١٣٦ ح ١٩٣٢٤ عن عثمان بن أبي العاص،
 كتاب الفتن لابن حماد: ١٥٣، ١٦٢ عن عبد الله.

٣١٦ ..... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي 🕮

بينما تتحدث الأخبار الأخرى عن النداء باسم رجل، روى ذلك ابن أبسي شيبة بسنده عن أبي أمامة: «لينادين باسم رجل من السماء لا ينكره الذليل ولا يمتنع منه العزيز»<sup>(1)</sup>.

وينبغي أن يكون هذا الرجل من آل محمد ﷺ لما رواه ابن حماد عن أبي رومان عن علي الله قال: «إذا نادى منادٍ من السماء إن الحق في آل محمد، فعند ذلك يظهر المهدي على أفواه الناس، ويشربون حبه، ولا يكون لهم ذكر غيرها".

وأخرج ابن حماد عن علي الصلاة قال: «بعد الخسف ينادي مناد من السماء إن الحق في آل محمد، في أول النهار»<sup>(٣)</sup>.

وبالتعيين من ولد أبي طالب بل ولد فاطمة للله كما جاء في الخبر الذي يرويه الكليني والشيخ المفيد عن سيف بن عميرة قال: كنت عند أبي جعفر المنصور فقال لي ابتداءاً: يا سيف بن عميرة لابد من مناد ينادى من السماء باسم رجل من ولد أبي طالب، فقلت: جعلت فداك يا أمير المؤمنين تروي هذا؟ قال: إي والذي نفسي بيده لسماع أذني له ـ إلى أن قال ـ أما إن النداء إلى رجل من بني عمنا، فقلت: رجل من ولد فاطمة؟ فقال: نعم يا سيف، لولا أنني سمعت من أبي جعفر محمد بن علي يحدثني به وحدثني به أهل الأرض كلهم ما قبلته<sup>(1)</sup>.

ولما كان هذا النداء يصب في مجال هداية الناس إلى القائم الكلة وعلامة على ظهوره بل إيذان بذلك فمن الطبيعي يكون النداء باسمه. وإذا أضيف

- المصنف لابن أبي الشيبة ١٩: ٢٤٦ ح ١٩٦٠٠.
  - (٢) كتاب الفتن: ٩٢، بيان الشافعي: ٥١٢.
    - (٣) كتاب الفتن: ٩٣.
  - (٤) الكافي ٨: ٢٠٩ ح٢٥٥، الإرشاد ٢: ٣٢٠.

العلامة السابعة / الصيحة والنداء .....

إلـيه شـيء فهـو الإشارة إلى ضلالة مناوئه الأول أعني السفياني، وكذا الإشارة إلى صحة مذهب المهدي وشيعته شيعة علي أمير المؤمنين الظلام ونبذ مذهب السفياني العثماني وشيعته شيعة عثمان.

ولـذا جـاعت الأخبار الذاكرة لمفاد النداء تتراوح بين علي أمير المؤمنين الظلام والقـائم، من جانـب، وبين السفياني وعثمان من جانب آخر، وتفاصيل أخرى تذكر كل طائفة من الأخبار جانباً منها، فقد يشعر بعض الأخبار أن النداء يشبه أن يكون منشوراً يقرأ في ثلاث ساعات، فقد ورد عن الإمام الباقر في قوله تعالى: ﴿فَإِذَا نُقَرَ فِي النَّاقُورِ ﴾ قال: «الناقور هو النداء من السماء ألا إن ولـيكم فـلان بـن فـلان القـائم بـالحق ينادي به جبرئيل في ثلاث ساعات من ذلك اليوم، فذلك يوم عسير على الكافرين غير يسير، (\*)

وانطلاقاً من ذلك الحال يعلم أن اختلاف الروايات في مفاد النداء لم ينشأ من اشتباه أو خطأ وإنما يحكي كل واحد منها جانباً من ذلك المنشور، خصوصاً وأن منها الصحيح والمعتبر على اختلاف مفادها.

أما الروايات الدالة على النداء باسم القائم فهي متعددة.

منها ما رواه النعماني عن شرحبيل عن أبي عبد الله اللغ أنه قال في حديث: «والنداء من السماء من المحتوم» فقلت: وأي شيء يكون النداء؟ فقال: «منادٍ ينادي من السماء باسم القائم واسم أبيه للظٍّ»<sup>(٣)</sup>.

وفي الخبر الصحيح عن عبد الله بن سنان قال: كنت عند أبي عبد الله اللجة فسمعت رجـلاً مـن همـدان يقول له: إن هؤلاء العامة يعيروننا ويقولـون: إنكـم تـزعمون أن منادياً ينادي من السماء باسم صلحب هذا

- (١) تأويل الآيات ٢: ٧٣٢ ح٣.
  - (٢) كتاب الغيبة: ٢٥٧.

٣١٨ ..... ١٨ منهور المهدي العد التنازلي في علائم ظهور المهدي المع

الأمر، وكان متكناً فغضب وجلس ثم قال: الا ترووه عني وارووه عن أبي ولا حرج عليكم في ذلك، أشهد أني قد سمعت أبي يقول: والله إن ذلك في كتاب الله عزوجل لبين حيث يقول: ﴿إِنْ نَشَأَ نُنَزَلُ عَلَيْهِ مِنَ السَّمَاء آيَهُ فَظَلَّتَ أَعْنَاقُهُ مُ لَهَا خَاصَعينَ فَلَا يبقى في الأرض يومنَّذ أحد إلا خضع وذلت رقبته لها، فيؤمن أهَل الأرض إذا سمعوا الصوت من السماء ألا إن الحق في علي بن أبي طالبا<sup>(1)</sup>.

وفي خبر آخر عن أبي عبد الله الكلام يرويه النعماني قال: «أما إن المنداء الأول من السماء باسم القائم في كتاب الله لبين، فقلت أين هو أصلحك الله؟ فقال: «في طسم تلك آيات الكتاب المبين قوله: ﴿إِنْ نَشَأَ نُسْنَزُلْ عَلَيْهِمْ مِنَ السَمَاء آيَةً فَظَلَّتُ أَعْنَاقُهُمْ لَهَا خَاصَعينَ قَال إذا سمعواً الصوت أصبحوا وكَأَما على رؤوسهم الطير، (").

والمهسم في الخبر ما قبل الأخير هو تأييد الإمام لما اشتهر بين الشيعة الإمامية من النداء باسم القائم، وأضاف له النداء باسم أمير المؤمنين ﷺ.

وروى النعماني أيضاً بسند عن أبي بصير عن أبي عبد الله اللي أنه قال في حديث: فولا بخرج القائم حتى ينادى باسمه من جوف السماء في ليلة ثلاث وعشرين في شهر رمضان ليلة الجمعة، قلت: بم ينادى؟ قال فباسمه واسم أبيه، ألا إن فلان بن فلان قائم آل محمد فاسمعوا له وأطيعوه، فلا يبقى شيء خلق الله فيه الروح إلا سمع الصيحة، فتوقظ النائم، ويخرج إلى صحن داره، وتخرج العذراء من خدرها، ويخرج القائم مما يسمع، وهي صيحة جبريل التائياً.

- (1) كتاب الغيبة: ٢٦٠، البحار ٥٢: ٢٩٢ ح ٤٠، والآية في سورة الشعراء: ٤.
  - (٢) كتاب الغيبة: ٢٦٣، البحار ٥٢: ٢٩٣.
  - (٣) كتاب الغيبة: ٢٨٩، البحار ٥٢: ١١٩.

العلامة السايعة / الصيحة والتداء ..... ٣١٩

وفي رواية المفضل عن أبي عبد الله الكلما: فويكون هذا أول طلوع الشمس في ذلك اليوم، فإذا طلعت الشمس وأضاءت صاح صائح بالخلائق من عين الشمس بلسان عربي مبين يسمع من في السماوات والأرضين: يا معشر الخلائق هذا مهدي آل محمد ـ ويسميه باسم جده رسول الله تظلما ويكنيه، وينسبه إلى أبيه الحسن الحادي عشر إلى الحسين بن علي صلوات الله عليهم أجمعين ـ بايعوه تهتدوا، ولا تخالفوا أمره فتضلّوا»<sup>(1)</sup>.

ومـن هـذا الحديث وأمثاله يعلم طول النداء واشتماله على ذكر الأئمة مـن أهـل البيـت للملا وخصوصاً أمـير المؤمـنين المللا الذي دلت على النداء بأحقيته روايات كثيرة جداً.

فقد روى الصدوق بسند صحيح عن أبي حمزة الشمالي عن أبي عبد الله الملكة أنسه قال له في حديث: كيف يكون ذلك النداء؟ قال: «ينادي مناد من السماء ألا أن الحق في علي وشيعته، ثم ينادي إبليس لعنه الله في آخر النهار: ألا إن الحق في السفياني وشيعته فيرتاب عند ذلك المبطلون.".

وهــناك طائفـة أخرى فيها بـنل ذلك: «ألا إن الحق مع علي وشيعته، ثم ينادي إبليس في آخر النهار من الأرض ألا إن الحق مع عثمان وشيعته، رواه الشيخ المفيد والشيخ الطوسي بعدة طرق<sup>61</sup>.

وبتعـبير يـرويه الكلـيني بسند لا يخلو من اعتبار عن محمد بن علي الحلبي قال في حديث قلت لأبي عبد الله الظلا: وكيف النداء؟ قال: «ينادي

- ۱) الهداية الكبرى للخصيبي: ۳۹۷، البحار ۵۳: ۸.
  - (۲) كمال الدين: ٦٥٣.
- (٣) الإرشاد للشيخ المفيد ٢: ٣٧٠، الغيبة للشيخ الطوسي: ٤٣٥ رواها بسند فيه ابن قتيبة وهمو مجروح، ورواه في ص ٤٥٤ عن علي بن أبي حمزة عن أبي عبد الله الظلام، ورواه العلامة في المستجاد: ٢٥٨ عن أبي حمزة.

٣٢. ..... ٣٢. ..... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي 🕮

منادٍ من السماء أول النهار ألا إن علياً وشيعته هم الفائزون، قال: وينادي منادٍ آخر النهار ألا إن عثمان وشيعته هم الفائزون<sup>ي()</sup>.

#### صفة النداء:

تحدثت أكثر الأخبار عن أن النداء يكون من السماء وهو صوت جبرئيل الله ينادي بنداء من صفاته أنه يسمعه البعيد كما يسمعه القريب بدليل ما رواه النعماني عن الإمام الرضا الله أنه قال في حديث: اكأني به آيس ما كانوا قد نودوا نداء يسمعه من بالبعد كما يسمعه من بالقرب يكون رحة على المؤمنين وعذاباً على الكافرين<sup>(1)</sup>.

ويسمعه كل قوم بلسانهم بدليل ما رواه النعماني أيضاً عن زرارة قال قلت لأبي عبد الله الظلا: النداء حق؟ قال: إي والله، حتى يسمعه كل قوم بلسانهم"<sup>(1)</sup>.

ويسمعه الجميع، فىلا يـبقى شـيء خلق الله فيه الروح إلا ويسمع الصـيحة، فتوقظ النائم ويخرج إلى صحن داره، وتخرج العذراء من خدرها كما جاء في الخبر الذي رواه النعماني<sup>(1)</sup>.

- (١) الكاني ٨: ٣١٠ ح ٤٨٤، البحار ٥٢: ٣٠٠.
- (٢) كتاب الغيبة: ١٨٠، رواه عن محمد بن همام عن أحمد بن مابنداذ وعبد الله بن جعفر الحميري عن أحمد بن هلال عن الحسن بن محبوب الزراد عن الرضا وأحمد بسن مابنداذ ضعيف لا يضر ضعفه لكفاية رواية الحميري معه، فالرواية معتبرة على ما يبدو.
  - (٣) كتاب الغيبة: ٢٧٤.
- ٤) الغيبة: ٢٨٩ عن أبي عبد الله على بن أبي حزة الضعيف، وص
   ٤) بسند فيه تأمل.

العلامة السابعة / الصيحة والنداء ..... ٢٢١

مما يـ لم على شدة الصوت ونفوذه، بحيث جاء في خبر آخر يرويه الشيخ الطوسي بسند معتبر: <sup>و</sup>ينادي منادٍ باسم القائم الظلا فيسمع ما بين المشرق إلى المغرب، فلا يبقى راقد إلا قام، ولا قائم إلا قعد، ولا قاعد إلا قام على رجليه من ذلك الصوت، وهو صوت جبرئيل الروح الأمين،<sup>(۱)</sup>.

#### ردود الفعل:

من الواضح أن ردود الفعل تكون متفاوتة تفاوتاً كبيراً ناشئاً من اختلاف العقائد حول الإمام المنتظر وأهل البيت للح ين من لا يعرف الإمام ولا يعرف الظهور ولا الصيحة والنداء بحيث لا تعدو أن تكون له مفاجئة تبهته وتسكته.

وبـين معتقد منتظر للنداء والظهور فيفرح بذلك ويرى تحقق أكبر آماله بـل جمـيعها فيحصـل اضطراب وتحرك باتجه نصرة الإمام المهدي الظلام والخروج إلـيه أيـنما كـان، كمـا جـاء في الخـبر: «أنه ينادى باسم القائم واسم أبيه حتى تسمعه العذراء في خدرها، فتحرّض أباها وأخاها على الخروج»<sup>(\*)</sup>.

وهــناك مــن انغمـس في الــبلاء والجــوع والضعف لا يعتني بالنداء اويقول بعضهم لبعض إن هذا الصوت لرجل شيطاناً كماجاء في بعض أخبار العلمة<sup>00</sup>.

وفي خبر آخر: « فأقوى المسلمين يومئذٍ من برك باركاً وجلس جالساً من الجوع والضعف، ويسمعون النداء: يا أيها الناس قد أتاكم الغوث،<sup>(3)</sup>.

- (۱) الغيبة: ۲۵۴ ح ٤٦١.
  - (۲) الغيبة: ۲۰۳ ح ۱۳.
  - (۳) مسند أحمد ٤: ٢١٦.
- (٤) كتاب الفتن لابن حماد: ١٥٣، عن النبي 難.

٣٢٢ ..... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي 🖽

فيبقى أعداء الإمام للهدي ومناوؤه من بني أُمية والنواصب الذين نصبوا العداء لأهل البيت المحظ من اليوم الأول، خصوصاً بعدما يسمعون الصوت الثاني الذي هو نداء إبليس أو أعوانه يشكك الناس كما سيأتي تفصيله، وقد أشير إليه في الخبر الذي رواه النعماني بسند صحيح جاء فيه: افإذا كان من الغد صعد إبليس في الهواء حتى يتوارى عن أهل الأرض، ثم ينادي: ألا إن الحق في عثمان بن عفان وشيعته، فإنه قتل مظلوماً فاطلبوا بدمه قال: «فيثبت الله الذين آمنوا بالقول الثابت على الحق وهو النداء الأول، ويرتاب يومئذ الذين في قلوبهم مرض، والمرض والله عداوتنا، فعند ذلك شم تلا أبو عبد الله الخيرة قول الله عزوجل: فوإن يُموا آيةً يُعُوضُوا ويَمَوُلُوا سحرٌ مُسْتَمرٌ في <sup>(1)</sup>.

وهـذا مـا يـثير التعجب والدهشة بعد رؤية الآيات من الخسف والنداء كيف يجسر أولئك الضلاّل على التمادي في أعمالهم مع كل تلك المعجزات، فهذا سؤال يطرح نفسه، وقـد طـرحه زرارة بـن أعـين قال قلت لأبي عبد الله الكلام: عجبت أصلحك الله، وإنـي لأعجب من القائم كيف يُقاتل مع ما يرون من العجائب مـن خسف البـيداء بالجيش، ومن النداء الذي يكون من السماء؟ فقال: «إن الشيطان لا يدعهم حتى ينادي كما نادى برسول الله يوم العقبة»<sup>(1)</sup>.

#### حكمة النداء

لا ريب أن هذا النداء هو أمر خارق للعادة فائق على كل الحسابات المادية فلا يكون سوى معجزة يراد بها إحداث تغيير على مستوى العالم

- ۱۹ ح ۱۹۰ والآية في سورة القمر: ۲.
  - (٢) الغيبة للنعماني: ٢٦٤.

حتى أكثر من معجزة عصا موسى الخلا؛ لأن المعجزة دائماً تتبع الظروف، فإذا كمان السحر والكيمياء قد بلغ الذروة في زمان النبي موسى الخلاة كانت المعجزة هي العصا التي تفوق كل سحر ولا يقاس بها شيء منه، وإذا كان زمان الظهور هو زمان المتطور العملي والصناعي وخصوصاً حكومة الإعلام والإذاعات ووسائل الارتباط الجماعي مهما كانت، فهي تأتي قاصرة أمام نداء مثل هذا الذي ينادي به جبرئيل الخلاة من السماء ليخضع العالم ويرغبه في مماشاة هذا النداء وإجابة هذه الدعوة ومطاوعة هذا التغيير المطلوب.

روى المنعماني عن أبي عبد الله التخلا أنه قل: «أما إن النداء من السماء باسم القائم في كتاب الله لبين افقلت: فأين هو أصلحك الله؟ فقل: «في طسم تلك آيات الكتاب المبين قوله (إنْ نَشَمَأْ نُسْتَرْلُ عَلَيْهِ هُ مِنَ السَّمَاء آيَةً فَظَلَّتْ أَعْنَاقُهُ هُ لَهَا خَاصَعينَ قَالَ قَالَ: إذا سمعوا الصوت اصبحوا وكانما على رؤوسهم الطبر» (\*). يريد بذلك الخضوع والانصباع للمهدي الظيلا على ما يبدو.

وفي رواية يـرويها ابـن حملا عن علي اللي يقول: اإذا نلاى منلا من السماء إن الحق في آل محمد، فعند ذلك يظهر المهدي على أفواه الناس، ويشربون حبه، ولا يكون لهم ذكر غيرها<sup>(۳)</sup>.

عندها يكون النداء الثاني الذي هو نداء إبليس أو أعوانه بتدبيرهم وتكنولوجيـتهم لا يـزيد عـلى تدبير السحرة الذين صنعوا حبلاً وعصياً تضمحل أمام معجزة الرب.

ولا يخلـو هـذا النداء من أن يكون إيذاناً للقائم بالظهور إضافة إلى الحكمـة السـابقة لاستشعار ذلك مما جاء في الخبر الذي رواه النعماني عن أبي عبد الله الليك حيث يقول: «ولا يخرج القائم حتى ينادى باسمه من جوف

(١) الغيبة: ٣٦٣ ح ٢٣، والآية في سورة الشعراء: ٤.

(٢) كتاب الفتن: ٩٢.

٣٢٤ ..... ٩٢٤ ..... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي الخ

السماء في ليلة ثلاثة وعشرين في شهر رمضان ليلة الجمعة قلت: يم ينادى؟ قال: «باسمه واسم أبيه، ألا إن فلان بن فلان قائم آل محمد فاسمعوا لـه وأطيعوه، فـلا يـبقى شـيء... ويخـرج القائم مما يسمع، وهي صيحة جبرئيل الكلما".

ففي قوله الا يخرج، دلالة على توقف خروجه على النداء.

وأوضح من ذلك قوله: «ويخرج القائم مما يسمع» حيث يدل على أن سبب خروجه هو سماعه النداء.

كما سيكون النداء علامة للمؤمنين على التحرك والخروج إلى صاحب الأمر والالتفاف حوله للرواية المعروفة عن أبي عبد الله اللك قل: «اسكنوا ما سكنت السماء والأرض».

فقــال عـبد الله بــن بكير تعليقاً على هذا الحديث: فإن كان الأمر هكذا فمـا مــن خروج وما من قائم، فقال أبو الحسن الرضا الظلاة: فإنما عنى أبو عبد الله الظلاة اسكنوا ما سكنت السماء من النداء والأرض من الخسف،<sup>(۳)</sup>.

فيعود النداء تعييناً لوقت الخروج، كما أنه سيكون مراسم لتعريف القائد وأهل الحق وتمييزهم عن أهل الباطل.

ف إن هذا التمييز هذه المرة يكون حاسماً باقياً ومستمراً بحيث يمكن التعبير عن مفاده بما جاء في الخبر الذي رواه العياشي عن عجلان بن صلح قل: سمعت أبا عبد الله التكلة يقول: فلا تمضي الأيام والليالي حتى ينادي مناد من السماء: يا أهـل الحـق اعـتزلوا، يـا أهل الباطل اعتزلوا، فيعزل هؤلاء من هؤلاء، ويعزل هؤلاء من هؤلاء" قل، قلت: أصلحك الله يخالط هؤلاء وهؤلاء بعد ذلك؟ قل: المـلا إنـه يقـول في الكـتاب: في ما حكانا الله ليكذَرَ الْمُؤْمِنِينَ عَلَى مَا أَنْتَسُعْ

- (۱) الغيبة: ۲۸۹ .
- (٢) عيون أخبار الرضا 🕮 ٢: ١٧٧، معاني الأخبار: ٧٧.

عَلَيْهُ حَتَّى يَميزَ الْخَبيثَ منَ الطَّيِّبِ﴾ <sup>(()</sup>، حقيقته هـو مـتابعة كل قوم لأحـدَ الـنداءيَن، فـأهلَ الحقَ يتبعونَ النَداء الأول، وأهل الباطل يتبعون النداء الـثاني، ولا أظـن أنـه يـأتي بلفـظ فيا أهل الباطل اعتزلوا، بل هو نفس متابعتهم وبقائهم على عقائدهم الباطلة في السلحة العملية الذي هو تعبير لهذا الكلام.

#### وقت النداء :

المستفلا من أكثر الأخبار وفيها المعتبرة أن الصيحة بالصفات التي ذكر ناها إنما تكون في شهر رمضان فقد روى النعماني بسنده عن عبد الله بن سنان عن أبي عبد الله اللجلا أنه قال في حديث: «وفزعة في شهر رمضان توقظ المنائم، وتفزع اليقظان، وتخرج الفتاة من خدرها"، فهي وإن عبرّت بالفزعة دون الصيحة غير أن المتطابق في الصفات يوحي إلى إرادة الصيحة منها، والمهم الدلالة على وقوعها في شهر رمضان.

وجـاء التصـريح في مـا يرويه ابن مسعود عن النبي ﷺ قل: «إذا كانت صيحة في رمضان فإنه يكون معمعة في شوال...، <sup>(٢)</sup>.

وفي خبر آخر يرويه النعماني عن الإمام الباقر الخير أو قل: فإذا اختلف بنو فـلان فـيما بيـنهم فعـند ذلـك فانـتظروا الفرج، وليس فرجكم إلا في اختلاف بني فـلان، فـلذا اختلفوا فتوقعوا الصيحة في شهر رمضان وخروج القائم الخير»، مذه الأخرى تدل على أن الصيحة إنما تكون في شهر رمضان.

- الغيبة: ٢٨٩، والآية ١٧٩ من سورة آل عمران.
- (٢) الغيبة: ٢٥٢. قبال أخبرنا على بن أحمد البندنيجي قال حدثنا عبيد الله بن موسى العلوي عن يعقبوب بن ينزيد، عن زياد بن مروان، عن عبد الله بن سنان، ولكن علي بن أحمد البندنيجي لم يذكر في كتب الرجال.
  - (۳) كتاب الفتن: ٦٠.
  - (٤) كتاب الغيبة: ٢٥٥.

٣٢٦ ...... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي 🕮

وإذا جمعنا الخبرين المارين مع ما أسنده الشيخ المفيد إلى الصادق الخلاق وقوله: «ينادى باسم القائم في ليلة ثلاث وعشرين»<sup>(()</sup> وكذا ما رواه الفضل بن شاذان بسنده عن أبي عبد الله الكلاة قل: «ينادى باسم القائم الكلافي في ليلة ثلاثة وعشرين ويقوم في يوم عاشوراء" يكون الوقت هو ليلة ثلاثة وعشرين تكون من شهر رمضان المبارك.

يــــل عــلى هـــذا الجمع وهذا التوقيت مع تعيينه بليلة الجمعة الخبر الصحيح الــــني يرويه الشيخ الصدوق عن أبي عبد الله الظيلا قل: «الصيحة التي في شهر رمضان تكون ليلة الجمعة لثلاث وعشرين مضين من شهر رمضان»<sup>(7)</sup>.

ويؤيد وقوع الصيحة في ليلة الجمعة وأنها تكون في شهر رمضان ما رواه المنعماني عن أبي عبد الله الك قل قل: فإن قدام هذا الأمر خس علامات: أولاهن النداء في شهر رمضان .. إلى أن قال ـ ولا يخرج القائم حتى ينادى باسمه من جوف السماء في ليلة ثلاث وعشرين في شهر رمضان ليلة جمعة (<sup>1)</sup>.

بينما يؤكد ذلك ويحتم وقوعها في رمضان ما رواه النعماني عن أبي جعفر محمد بن علي الكلة أنه قال فيه: «الصيحة لا تكون إلا في شهر رمضان، لأن شهر رمضان شهر الله والصيحة فيه هي صيحة جبرئيل إلى هـذا الخلق...، ثم قال: «يكون الصوت في شهر رمضان في ليلة جمعة ليلة ثلاث وعشرين فلا تشكوا في ذلك، واسمعوا وأطيعوا،<sup>(ه)</sup>.

فقد روى الخزاز القمي: بسنده عن أمير المؤمنين المنه قال سمعت رسول

- (۱) الإرشاد ۲: ۳۷۹، الصراط المستقيم ۲: ۲٤۸.
- (٢) المستجاد: ٢٦٢ عن الفضل بن شاذان، عن محمد بن علي الكوفي، عن وهب بن حفص عن أبى بصير قال: قال أبو عبد الله الثيني.
  - (۳) كمال الدين: ٦٥٠، ٢٥٢.
    - (٤) الغيبة: ٢٨٩.
    - (٥) الغيبة: ٢٥٣.

الله على يقول: «وسيكون بعدي فتنة صماء صيلم يسقط فيها كل وليجة وبطانة، وذلك عند فقدان شيعتك الخامس من السابع من ولدك إلى أن قل - كأني بهم آيس من كانوا، ثم نودي بنداء يسمعه من البعد كما يسمعه من القرب يكون رحمة على المؤمنين وعذاباً على المنافقين، قلت: وما ذلك النداء؟ قـل: «ثـلات أصوات في رجب أولها: ألا لعنة الله على الظالمين، الثاني: أزفة الأزفة، والثالث: ترون بدرياً بارزاً مع قرن الشمس ينادي: الآن الله قد بعث فـلان بن فلان حتى ينسبه إلى علي فيه هلاك الظالمين، عند ذلك يأتي الفرج، ويشفي الله صدورهم، ويذهب غيظ قلوبهم، (<sup>(1)</sup>، أورد المجلسي هذه الرواية عن كتاب النصوص لابن بابويه وذكر سند الكفاية بعينه (<sup>(1)</sup>).

ومع ذلك الاستدلال والتأييد والتأكيد جاء في هذا الخبر وبعض الأخبار الأخرى أن الصيحة إنما تكون في شهر رجب كرواية النعماني عن الإمام الرضا الظلام أنه قال في حديث طويل: «كأني به آيس ما كانوا، قد نودوا نداءاً يسمعه من بالبعد كما يسمعه من بالقرب يكون رحمة على المؤمنين وعذاباً على الكافرين، قلت وما ذلك النداء؟ قل: «ثلاثة أصوات في رجب أولها: ألا لعنة الله على الظللين، والثاني: أزفت الآزفة يا معشر المؤمنين، والثالث: يرون بدرياً بارزاً مع قرن الشمس ينادي: هالا إن الله قد بعث فلاناً على هلاك الظالمين، فعند ذلك يأتي المؤمنين الفرج، ويشفي الله صدورهم، ويذهب غيظ قلوبهم،<sup>67</sup>.

وهمي تشتمل على مطالب عالية صحيحة وثابتة في المذهب الحق آخرها ظهور القائم والنداء إلا أنها جعلته في شهر رجب على خلاف الروايات السابقة. ولمو نوقش في سندها لاشتماله على الكثير من المجاهيل ومن لم يوثق في

- (١) كفاية الأثر: ١٥٩.
- (۲) البحار ۳۱: ۳۲۷ ح۲۰۰.
  - (۳) الغيبة: ۱۸۰.

٣٢٨ ..... ٣٢٨ ..... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي 🕮

كتـب الرجال بل حتى لم يذكر، غير أن قوله اكأني بهمَّ هو محل الشاهد رواه النعماني وابن جرير الطبري في دلائل الإمامة بسند عن الإمام الرضا الظيُّة.

والـراجح وقـوع التصحيف أو الخلـط فـيها مـن الرواة لأنه جاء في بعـض الأخـبار: «العام الذي فيه الصيحة قبله الآية في رجب» قال الراوي: ومـا هـي؟ قـال: «وجه يطلع في القمر ويد بارزة»، رواه النعماني بسنده عن أبي عبد الله الظلام <sup>(۱)</sup>.

وإنما جنحنا إلى هذا الجمع لضعف رواية رجب مع وجود الرواية المعتبرة بين روايات رمضان، غير أن ورود رواية رجب بلفظ واحد من طريقين متباينين متباعدين أشد البعد يريبني ويشككني في هذا الجمع والتشكيك في السند، كما ويضطرني إلى قبول نداءين أحدهما في رجب والآخر في رمضان، على مقتضى الجمع بين المثبتات، خصوصاً وأن الكثير من الروايات تقرن بين النداء ورؤية اليد أو البدن في عين الشمس كما سيأتي تفصيله وبيانه.

يبقى الكلام في وقـوع الـنداء لـيلاً أو نهاراً، تتراوح الأخبار بين وقوعه في الـنهار وبـين وقوعـه في ليلة الجمعة ثلاث وعشرين من رمضان، وفيها المعتبر مـن الطـرفين، فقـد روى الصـدوق بسـند معتبر عن أبي جعفر الظيّلا أنه قل: «ينادي منادٍ من السماء أول النهار ألا إن الحق في علي وشيعته".

وكذا الكليني في الكافي بسند آخر معتبر عن أبي عبد الله الطلاق قال: «يـنادي مـناد مـن السماء أول النهار ألا إن علياً وشيعته هم الفائزون»<sup>(\*\*)</sup>، وكذا غيرها من الروايات العديدة <sup>(8)</sup>.

بيـنما يـروي الصـدوق نفسـه بسند معتبر أيضاً عن أبي عبد الله ﷺ:

- (۱) الغيبة: ۲۰۲ ح ۱۰.
- (٢) كمال الدين: ٦٥٢.
- (٣) الكافي ٨: ٣١٠ ح ٢٨٤.
- (٤) كمال الدين: ٦٥٠ ـ ٦٥٢.

«الصيحة الـتي في شهر رمضان تكون ليلة الجمعة لثلاث وعشرين مضين من شـهر رمضــانه<sup>(۱)</sup>، والـروايات بهذا المعنى غير عزيزة فهي الأخرى مروية بعلة طرق<sup>(۱)</sup>.

ولا يـبعد أن تكـون الصـيحة بعد طلوع الفجر باعتبار أن ساعة الفجر ليسـت من ساعلت الليل ولا من ساعلت النهار كماجاء في بعض الأخبار، وبذلك صحت النسبة إلى الليل والنهار، خصوصاً وأن روايات النهار عبّرت بأول النهار.

ويؤيد ذلك الرواية الواردة في كيفية العمل عند سماع الصيحة فإن فيها: «فإذا صليتم الفجر من يوم الجمعة فادخلوا بيوتكم...» مع الالتفات إلى أن روايات الليل قيدت بليلة الجمعة.

نعم جاء في رواية المفضل بن عمر: فيا مفضل يسند القائم ظهره إلى كعبة البيت الحرام... فإذا طلعت الشمس وأضاءت صاح صائح بالخلائق من عين الشمس بلسان عربي مبين يسمع من في السماوات والأرضين: يا معشر الخلائق هذا مهدي آل محمد - ويسميه باسم جده رسول الله تلكي ويكنيه وينسبه إلى أبيه الحسن الحادي عشر إلى الحسين بن علي صلوات الله عليهم أجمعين - بايعوه تهتدواء<sup>(٢)</sup> فهذه الرواية تتحدث عن صيحة بعد ظهور القائم تأمر بالبيعة، بينما النداء المتحدث عنه يحتمل قوياً كونه قبل ظهوره الكيلا لأنه معدود من العلائم.

- (۱) كمال الدين: ٦٥٠ ح ٦، كتاب الغيبة للنعماني: ٢٨٩ ح ٦ وص ٢٩٠، وص
   ٢٥٣ عن أبي جعفر على المستجاد للعلامة: ٢٦٣.
- (٢) انظر الإرشاد للمفيد ٢: ٣٧١، وكتاب الغيبة للشيخ: ٣٣٥ ح ٤٢٥، وص ٤٥٤ ح ٤٦١، والمستجاد للعلامة الحلي: ٢٥٨، الصراط المستقيم ٢: ٢٤٨، وكتاب الفتن لابن حماد: ٩٣.
  - (٣) الهداية الكبرى: ٣٩٧.

٣٣٠ ..... ٣٣٠ العد التنازلي في علائم ظهور المهدي الله

ولمو أريـد به النداء المقصود فيحتمل قوياً كونه إدامة لذلك النداء الذي يكون بعد طلوع الفجر، ومن الليل، لأنه تقدم أن النداء هو منشور يقرأ لمدة طويلة أو يتكرر في ثلاث ساعات كما جاء في الخبر، فيكون من الليل ومن الفجر وآخره بعد طلوع الشمس خصوصاً مع ملاحظة اختلاف مفاد النداء بعد طلوع الفجر وقبله.

#### العمل عند سماع الصيحة:

جاء في خبر عن ابن مسعود عن النبي تملي قل قل: اإذا كانت صيحة في رمضان، فإنه يكون معمعة في شوال، وتمييز القبائل في ذي قعدة، وسفك الدماء في ذي الحجة، والمحرم وما المحرم يقولها ثلاثاً هيهات هيهات يقتل فيها هرجاً قال، قلنا: وما الصيحة يا رسول الله؟ قال: اهذه في النصف من رمضان ليلة جمعة، فتكون هذة توقظ النائم، وتقعد القائم، وتخرج العواتق من خدورهن، في ليلة جمعة في سنة كثيرة الزلازل، فإذا صليتم الفجر من يوم الجمعة فادخلوا بيوتكم، واغلقوا أبوابكم، وسدوا كواكم، ودثروا أنفسكم، وسدوا آذانكم، فإذا أحسستم بالصيحة فخروا لله سجداً وقولوا: سبحان القدوس، سبحان القدوس، فإنه من فعل ذلك نجا، ومن لم يفعل ذلك هلك»<sup>(1)</sup>.

فهو يـدل عـلى أكـثر المطالب السابقة لم يختلف معها سوى في يوم الصيحة، خالفت فيه الروايات الكثيرة الدالة على وقوعها في ليلة ثلاث وعشـرين مـن رمضـان، ولعـل المراد بالنصف هو وسط الشهر بين أوله وآخره، وإن لم يحتمله اللفظ ولكن لضعف سندها.

(۱) البدء والتاريخ ۲: ۱۷۲۲.

### الصوت الثاني:

لا تخلو المبادرة السماوية والمتدبير الإلهي حسب الحكمة القائمة على استحان البشر واختباره كي يستخدم عقله ويبذل بعض الجهد في الوصول إلى ربه ولا يكون الحال خالياً من الملابسات، خصوصاً مع وقوع تلك الآيات الدامغة التي تسلب الاختيار نوعاً ما من البشر، كالنداء من السماء باسم القائم واسم آبائه وتمييز أهل الحق فلا يبقى مجال للاختيار والخيار، ويكون قريباً من الإلجاء والاضطرار.

عندها تـتفعل القوى المعادية للإنسان وأهل الحق وخاصة الشيطان وأتـباعه لتلافي تلك الضربة القاصمة بإحداث صوت آخر يقابل الصوت الأول من أجـل التمويه على الناس وإسعاف أهل الباطل الذين يختارون طريقه في صعب الظروف وسهلها.

وقـد يكون التدبير لذلك مسبقاً بواسطة آلية التقدم العلمي الذي يمسـك بهـا المعادون للحق وأهله بعد وقوفهم على نبأ النداء من السماء والصـيحة الـتي سـتتحقق يوماً ما، فهم يفكرون من اليوم الأول لمقابلتها ومجابهتها.

غير أن المستحسـن إلقاء النظرة على الأحاديث والأخبار المنقولة لمعرفة حقيقة الصوت الثاني بعد التعرف على دليل ما قدمناه.

حيث يروي ابن حماد عن علي الظلا: «إذا نادى منادٍ من السماء إن الحق في آل محمد، فعند ذلك يظهر المهدي على أفواه الناس، ويشربون حبه، ولا يكون لهم ذكر غيرها<sup>(۱)</sup>.

فكما قلمنا لا يمنفك المنداء الأول المعجز من ايجاد التأثير البالغ في

(١) كتاب الفتن: ٩٢.

٣٣٢ ...... وي علائم ظهور المهدي 🕮

نفوس البشر من دون اختصاص بطائفة دون طائفة، ولا بصقع دون صقع، بل تدل على تولَّد الحب عندها في قلوب من لم يكن يعرفه ولم يكن يحبه، وهذا ما لا يرضي إبليس وحزبه، مما يجعله يسعى في التمويه على الناس وخصوصاً أهل الباطل كي لا يفلت زمام الأمور ويتهدم كل ما بناه عبر الدهور تحت اسم الحضارة المادية وغيرها.

يروي القمي في تفسيره بسند معتبر في قوله تعالى: ﴿إِنْ نَشَأَ نُسَزَلُ عَلَيْهِمْ مَنَ السَمَاء آيَةً فَظَلَّتُ أَعْنَاقُهُمْ لَهَمَا خَاصَعينَ فَإِنَّه حدثني أبي عن ابن أبي عمير عن هشام عن ابي عبد الله الخلاق قل: فتخضع رقابهم يعني بني أمية، وهي الصيحة من السماء باسم صاحب الأمرا<sup>(()</sup> فمع خضوع رقاب بني أمية الذين هم أشد أعداء بني هاشم وأهل البيت الجلائي يعلم حال غيرهم، كل ذلك يفسر الاضطرار الذي ذكرناه، والإلجاء الذي يحدث عقيب الصيحة على أن في الآية المذكورة المفسرة بذلك في كثير من الأخبار كفاية.

فتـبقى الأسئلة المطروحة على طاولة البحث وتدور حول ثبوت خبر النداء الثاني وحتميته وعدمها ومفاده وردود الفعل وزمانه والمنادي ومكان النداء وكيفيته حسبما جاء في الأخبار والروايات.

أما أصل تحقق النداء:

فهو مما ينبغي التسليم به لوروده في أخبار متعددة وطرق متفاوتة منها ما هو معتبر يرويه الثقات، وليس لأحد التشكيك فيما يرويه الثقات.

فقـد روى الشـيخ الصدوق بسند معتبر عن أبي حمزة الثمالي قل، قلت لأبي عبد الله الكليم: إن أبا جعفر الكليم كان يقول: إن خروج السفياني من الأمر المحتوم قل: نعم، واختلاف ولد العباس من المحتوم، وقتل النفس والزكية من

(۱) تفسير القمي ۲: ۱۱۸۰

المحتوم، وخروج القائم الملكة من المحتوم فقلت له: كيف يكون النداء؟ قل: «ينادي منادٍ من السماء أول النهار ألا إن الحق في علي وشيعته، ثم ينادي إبليس - لعنه الله - في آخر النهار: ألا إن الحق في السفياني وشيعته، فيرتاب عند ذلك المبطلون»<sup>(1)</sup>.

وروى الشيخ المفيد والشيخ الطوسي بطرق متعددة الرواية السابقة إلا أن فـيها: «الـنداء مـن المحتوم... ثم ينادي إبليس في آخر النهار من الأرض ألا إن الحق في عثمان وشيعته، فعند ذلك يرتاب المبطلون»<sup>(1)</sup>.

وروى الشيخ الكليني بسند معتبر عن محمد بن علي الحلبي عن أبي عبد الله أنه قل: «اختلاف بني العباس من المحتوم، والنداء من المحتوم، وخروج القائم من المحتوم، قلت: وكيف النداء؟ قال: «ينادي منادٍ من السماء أول الـنهار إلا أن علياً وشيعته هم الفائزون، قال: «وينادي منادٍ آخر النهار ألا إن عثمان وشيعته هم الفائزون،<sup>(۳)</sup>، وهناك روايات أخرى يأتي ذكرها فيما بعد.

ونخلـص من ذلك إلى أن أصل خبر النداء الثاني ثابت وهو كما ترى مقرون بالنداء الأول مما يدعم وجدانه لأكثر خصائص النداء الأول وصفاته.

### وأما حتميته:

إذا لاحظت روايـة الكلـيني تجد أنها تخبر عن أن النداء من المحتوم وكذا روايـة الشـيخ المفـيد والشـيخ الطوسي، وبعد ذلك يسأل الراوي وكيف النداء؟:

- (۱) كمال الدين: ٦٥٢ ح ١٤.
- (٢) كمتاب الغيبة للنعماني: ٢٣٥ ح ٤٢٥، الإرشاد للشيخ المفيد ٢: ٣٧١، كتاب الغيبة للشيخ الطوسي: ٢٣٥ ح ٤٢٥، وص ٤٥٤ ح ٤٦١ .
  - (٣) الكافي ٨: ٢١٠ ح ٤٨٤.

٣٣٤ ..... ٢٣٣٤ .....

فيجيب الإمام: «ينادي مناد...» ويذكر النداءين معاً مما يدل على أن المحتوم هو النداءان معاً، وبعبارة أدق فإن السؤال كيف النداء يعني كيف يكون النداء المحتوم، فيجيب الإمـام بأنه ينادى أول النهار بكذا وآخر النهار بكذا، مما يدل على أن الكل من المحتوم.

فإذا سلمنا اعتبار رواية الكليني يثبت ما أردناه، ولو أمكن الخدشة فيها من جهة وقوع أبي جميلة فيها، فإن المظنون قوياً أن رواية الصدوق المعتبرة سقط منها قوله: «النداء من المحتوم» بقرينة السؤال وكيف النداء، وبقرينة مجيء كلمة «ذلك» في بعض نسخ الرواية، أي أن السؤال: وكيف ذلك الـنداء، مما يـدل عـلى وجـود كلمة «والنداء من المحتوم» في الكلام السابق، وبقرينة باقي الروايات.

وأما مفاده:

لما استظهرنا تطابق النداء الأول والنداء الثاني في أكثر الصفات وقلنا إنّ الـنداء الأول وإن جاء التعبير عنه بالصيحة التي هي الصوت الواحد غير أنه يشبه أن يكون منشوراً يقرأ على النلس وتذكر فيها أُمور كثيرة، وبطبيعة الحال يكون النداء الثاني كذلك؛ لأنه يصدر كردٍ على مفاد المنشور الأول، يكننا استفادة ذلك التشابه بين النداءين ما جاء في الكتاب الذي بعثه صاحب الأمر إلى الشيخ المفيد وقوله التي المستظهر لكم من السماء آية جليلة ومن الأرض مثلها بالسوية".

ولذلـك صارت الروايات تتخالف في مفلاه بحيث تذكر كل واحدة جانباً من ذلك النداء كما تخالفت في مفاد النداء الأول.

فـرواية الصدوق ذكرت النداء باسم السفياني وأحقيته، بينما تذكر الـروايات التي تلتها أحقية عثمان وشيعته وفوزهم، فيحتمل إرادة عثمان

بــن عنبســة أي السـفياني فتكون مطابقة للسابقة، كما يحتمل إرادة عثمان بن عفان فتكون مطابقة للروايات الذاكرة لأحقية عثمان بن عفان ومظلوميته.

كرواية النعماني المعتبرة عن أبي عبد الله الثليظ قال فيها بعد ذكر النداء الأول: «فـإذا كان من الغد صعد إبليس في الهواء حتى يتوارى عن أهل الأرض شم يـنادي ألا إن الحق في عثمان بن عفان وشيعته، فإنه قتل مظلوماً، فاطلبوا بدمه»<sup>(۱)</sup>.

وبهـذا يثبـت من النداء الثاني الإعلان بأحقية السفياني وأحقية عثمان بـن عفان وشيعته وأنه قتل مظلوماً مع المطالبة بدمه كل ذلك من الأخبار المعتبرة.

وأما المنادي:

حسب الروايات المارة فهو إبليس، حيث ذكرت أنه يصعد في الهواء حتى يتوارى عن أهل الأرض مما يدل على عدم تجاوزه الغلاف الغازي لقوله: «في الهواء» بينما يمتاز النداء الأول بأنه من عين الشمس أو جوف الفضاء.

وهكذا فإن الأخبار تؤكد على أن المنادي هو إبليس أو الشيطان ففي رواية النعماني الأخرى: «وفي آخر النهار صوت الملعون إبليس ينادي ألا إن فلاناً قتل مظلوماً ليشكك الناس ويفتنهم حيث علم من الرواية المارة أن المراد بفلان هو عثمان بن عفان.

ثم يقول في آخرها: «والصوت الثاني من الأرض وهو صوت إبليس اللعين ينادي باسم فلان أنه قتل مظلوماً يريد بذلك الفتنة»<sup>(1)</sup>.

وفي الرواية التي يتعجب فيها الراوي عن تمادي أهل الباطل في غيهم

- (١) كتاب الغيبة: ٢٦٠ ح ١٩.
- (٢) كتاب الغيبة: ٢٥٣ ح١٣.

٣٣٦ ..... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي العلاة

رغم مشاهدتهم للآيات الباهرة يقول الإمام: «إن الشيطان لا يدعهم حتى ينادي كما نادى برسول الله ﷺ يوم العقبة»<sup>(۱)</sup>.

يـريد نــداء إبلـيس بعد بيعة النقباء للنبي ﷺ لما صرخ من رأس العقبة بأنفذ صوت: يا أهل الجبلجب ــ يعني المنازل ــ هل لكم في مذمم والصباة معه قد اجتمعوا على حربكم على ما رواه الطبري في تاريخه<sup>(\*)</sup>.

وهـذا الحديث وأمثاله يشجعني على القول بأن الشيطان أو إبليس هو سبب الـنداء، ولا يكـون هـو المباشـر، وإنما يكون المباشر بهيئة البشر غير أنه تـابع للشيطان، فيكون النداء الثاني من تدبير الدول المتطورة المالكة للوسائل الحديثة إعلامية وغيرها، وإن كان أعقد مما نعرفه اليوم من الوسائل بأن يصدر الصوت من الفضاء ويكون سماعه بدون آلة أو معها.

فإني وجـدت لذلـك قـرائن وشواهد بالإضافة إلى الحدس بذلك، منها الـروايات الـتي تضيف إلى النداء باسم السفياني وعثمان، النداء باسم عيسى وآل عيسى للكلة بحيث يكـون أرباب الديانة المسيحية وشيعة عثمان في صف واحد لدحض معجزة النداء السماوي الذي هو نداء جبرئيل بلا ريب.

- (۱) كمال الدين ۲: ۲۰۰ ح
  - (٢) تاريخ الطبري ٢: ٩٤.
- (٣) أمالي الشيخ الطوسي: ١٧٦.

فقـد روى ابن حماد عن أبي جعفر الكلا قال: «ينادي منادٍ من السماء ألا إن الحق في آل محمد، وينادي منادٍ من الأرض: ألا إن الحق في آل عيسى ـ أو قال العباس أنا أشك فيه ـ وإنما الصوت الأسفل من الشيطان ليلبس على الناس»<sup>(1)</sup>.

فبإذا كـان في هذا الخبر ترديد بين آل عيسى وآل العباس، فإن هناك خبراً آخر لا ترديد فيه، بل فيه دلالة واضحة يرويه ابن حمد عن علي الجلا قل: «بعد الخسف يـنادي مـناد من السماء: إن الحق في آل محمد في أول النهار، ثم ينادي مـناد في آخر النهار إن الحق في ولد عيسى، وذلك نخوة من الشيطان" على أن المراد بأولاد عيسى الجلا هم أتباعه وأولاد أصحابه.

والمهم قوله: اوذلك نخوة من الشيطان؛ بمعنى طلب من الشيطان، هذا غاية ما أتعقله من نداء الشيطان وإبليس، وتدبيره هو حث أولئك المالكين للوسائل عملى هذا العمل الشنيع الذي هو إعلان حرب أمام الرب، وهذا تأييد آخر عملى ارتباط حركة السفياني وغيره بالعسكر الغربي وأساطينه والمسيحيين بصورة عامة.

وأما مكان النداء:

فالمروايات بين قائلة بكونه من الأرض، ففي رواية النعماني المارة: «والصوت الثاني من الأرض» وفي رواية ابن حماد الأولى: «وينادي منادٍ من الأرض» وفي رواية النعماني الثانية: «ثم ينادي إبليس آخر النهار من الأرض» وفي التوقيع المار: «ومن الأرض مثلها بالسوية».

ولكـن الـرواية المعتبرة تدل على صعوده في الهواء حتى يتوارى عن أهل الأرض، وباقي الروايات ساكتة عن محله.

(١) كتاب الفتن: ٩٢، الملاحم والفتن: ٦٠.

(٢) كتاب الفتن: ٩٣، الملاحم والفتن: ٦٠ ـ ٦٢.

ينبئ كل ذلك عن كونه من تدبير البشر الذي لا يتجاوز الأرض وأطرافها، أو أن مصدره يكون من الأرض وانتشاره من الفضاء كما تفعل أجهزة اليوم، ولكني اعتقد أنه أعقد من هذا الذي نعرفه بحيث لا يعرفه حتى أهل زمانه فيكون فيه نوع مفاجئة يرتاب معه المبطلون.

ومهما يكن من ذلك فهو دون النداء الأول وأسفل منه، ولما جاء في رواية ابن حماد الأولى: «وإنما الصوت الأسفل من الشيطان».

وأما زمان النداء:

فأكثر الروايات وفيها المعتبرة تدل على أنه آخر النهار الذي يكون في أوله النداء الأول، فيكون آخر يوم الجمعة من يوم ثلاث وعشرين من رمضان.

وأما ما في رواية النعماني المارة: «فإذا كان من الغد صعد إبليس في الهواء...» يراد به أن النداء الأول لما يكون شروعه ليلة الجمعة يكون غده هـو يـوم الجمعـة أو يراد ليلة غد يعني ليلة السبت وإن جاء التعبير بآخر النهار.

وأما ردود القعل:

عندما عرضنا لآثار النداء الأول ومدى تأثيره على النفوس بحيث يسقط جميع ما في أيـدي المخـالفين مـزيجاً مع استغراب شديد وعدم تصديق بطلان عقـائدهم وأعمـالهم طـول الفـترة السـابقة، يصيرون بحالة يتشبثون فيها بكل طحلـب للنجاة من هذا الوضع المأساوي الذي أصابهم والتأسف على ما ضاع من أعمـارهم في متابعة الباطل، هنا يأتي النداء الثاني ليكون ذلك الطحلب والذريعة التي يقاومون بها الانخراط في صف أصحاب النداء الأول.

غير أن هذه الذريعة لما كانت ضعيفة أمام النداء الأول فهي لا تورث عـندهم سوى الشك والريب، ولذلك جاء في الروايات السابقة بعد ذكر

النداء الثاني: •فيرتاب المبطلون»، وفي رواية أخرى: •وإنما الصوت الأسفل من الشيطان ليلبس على الناس».

وفي رواية ثالثة: «وفي آخر النهار صوت الملعون إبليس ينادي: ألا إن فلان قتل مظلوماً ليشكك الناس مينةنهم. فكم في ذلك اليوم من شاك متحير قد هوى في النار».

والنتيجة أن عداوة أهل البيت المسبقة وعداء الحق المسبق إذا أضيف إلـيه النداء الثاني حصل الشك في أحقية النداء الأول،كأني بالشاك وهو يقول في نفسه: نداء عارضه نداء آخر، فنحن على عقائدنا التي كنا عليها.

فيكون الزيغ والشك مختص بأهل الباطل فقط، ومن كان يُكمن العداء لأهل البيت الميني فقيط، لذا ورد في الخبر المعتبر عن أبي عبد الله المكلي قال: «فإذا كان من الغد صعد إبليس في الهواء حتى يتوارى عن أهل الأرض ثم ينادي ألا إن الحق في عثمان بن عفان وشيعته، فإنه قتل مظلوماً فاطلبوا بدمه قال: «فيثبت الله الذين آمنوا بالقول الثابت على الحق، وهو النداء الأول، ويرتاب يومئذ الذين في قلوبهم مرض، والمرض والله هو عداوتنا، فعند ذلك يتناولونا فيقولون: إن المنادي الأول سحر من سحر أهل البيت شم تـلا أبو عبد الله الخين قول الله عزوجل: ﴿وَإِنْ يَسَوّوا آيَةً يُعُرِضُوا وَيَتَقُولُوا سحرٌ مُسُتَمرٌ في <sup>(1)</sup>.

هـنا تظهـر الضغائن والحقد على أهل البيت فيقول الناصب المتعصب هذا سحر من سحر أهل البيت الظلا.

والحقيقة أن كل ذلبك يلخل في الفتينة الموعود بهما المسلمون والمؤمنون في قوله تعالى: ﴿أَحَسِبَ النَّامُ أَنْ يُتَرَكُوا أَنْ يَقُولُوا آمَنَاً وَمُعْمَرُ

كتاب الغيبة للنعماني: ٢٦٠، والآية ٢ من سورة القمر.

، ٣٤ ..... ظهور المهدي الغد التنازلي في علائم ظهور المهدي الغائر

لا يُعْتَنُونَ ﴾ <sup>(١)</sup> حسب الحكمة الإلهية كما بينا، وجاءت الأخبار لتؤكد على ذلك في خبر النعماني المار: "وآخر النهار صوت إبليس... ليشكك الناس ويفتنهم"، وفي خبر آخر عن أبي جعفر الكلا: "والصوت الثاني من الأرض وهـو صـوت إبليس اللعين ينادي باسم فلان أنه قتل مظلوماً يريد بذلك الفتنة، فاتبعوا الصوت الأول، وإياكم والأخير أن تفتنوا به"<sup>(۱)</sup>.

وفي الأمر باتباع الصوت الأول وعدم الافتتان بالصوت الثاني في هذه الرواية وكذا تعقيبه بالقول: ففإذا سمعتم الصوت في شهر رمضان فلا تشكوا فيه إنه صوت جبرئيل وعلامة ذلك أنه ينادي باسم القائم<sup>101</sup> وكل هذا التأكيد والتحذير لدليل على شدة الفتنة والتباس الأمر حتى على غير أهل الباطل من المستضعفين في الدين، وأنه بمرتبة من التعقيد بحيث حتم كل ذلك التحذير والتوجيه.

- (۱) العنكبوت: ۲.
- (٢) كتاب الغيبة: ٢٥٣ ح٢٣.
  - (٣) الغيبة للنعاني: ٢٥٤.



ظهور كف في السماء

### خلاصة الكلام في ظهور الكف

قـبل حدوث الصيحة في السماء هنالك الآية في رجب، حيث يرون بدنـاً في قرن الشمس يقول: إن الله قد بعث فلاناً فاسمعوا له وأطيعوا، وتظهر كف تشير هذا هذا.

يأتي هذا الحنث للترويح على المؤمنين الذين أصابهم اليأس جراء طول المدة، وتكالب الأعداء، فبينا هم آيس ما يكون، ثم ينادى من عين الشمس ألا لعنة الله على الظالمين، أزفت الآزفة، ويرون بدرياً بارزاً مع قرن الشمس، أى أن ذلك البدن هو بدن رجل من الذين شاركوا في معركة بدر، ولعلها صورته.

فيبقى تعقّل ذلك الحدث، وكيف يرون صورة ذلك البدن، وهل هو ممكن أو معقول، فإني أذهب إلى أن السماء لاتنفك من ظهور بعض الأمور غير المعتادة والمألوفة، فيومٌ يطلع علينا الكوكب المذنب المعروف بهالي، ويوم تظهير حمرة تغطّي السماء كما شاهدناه يوم انفجار المفاعل النووي في الاتحاد السوفياتي (جرنوبيل).

فليس من العجيب ظهور صورة بدن في السماء، والعجيب هو إنكار ذلك بعد تقدم العلم وحصول التطور الصناعي وصناعة الطائرات والصواريخ ووسائل الارتباط الجماعي التي لو حدثنا أرباب القرون السالفة بشيء منها لأنكرها أشد الإنكار، على أن إنكار السابقين لم يغير من الواقع شيئاً، ولم يمنع البشر من صناعة تلك العجانب.

فكيف يمنع إنكار بعض الكتَّاب لمثل هذا الحدث وتسميته بالمضحكات المبكيات من تحقق مثل ذلك بمشيئة الله سبحانه وتعالى، فما قدَّروا الله حق ٣٤٤ ..... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي 🕮

قدره.

وكيف يعجب هؤلاء وأن إحداث مثل تلك الصورة في الفضاء مما لا تعجز عنها بعض الطائرات الحربية النفاثة التي ترمىم الخطوط الدخانية التي تظل لمدة طويلة.

## العلامة الثامنة:

# كف تطلع في السماء

جاءت أخبار متعددة دالة على طلوع شيء في السماء في عين الشمس، غير أنها تخالفت في الطالع وحقيقته، حتى جاء في بعضها: فيرون بدناً بارزاً في عين الشمس»<sup>(()</sup> وفي آخر «بدرياً بارزاً»<sup>(()</sup> وفي ثالث: «بدن يظهر في قرن الشمس»<sup>(()</sup> وفي رابع: «وجه يطلع في القمر ويد بارزة<sup>(()</sup> وفي خامس: «وتطلع كف تشير»<sup>(()</sup>، وفي سادس: «ترون كفاً معلقة في السماء»<sup>(()</sup> وفي سابع: «كفاً من السماء مدلاة»<sup>(()</sup>، وفي ثامن «وكف تقول هذا هذا»<sup>(()</sup>.

وقد تضمّنت المعتبرة منها جملة فبدن يرى في قرن الشمس يقول....

- (١) رواه الشيخ الطوسي بسنده عن الإمام الرضا ﷺ في كتاب الغيبة: ٤٣٩، الخرائج والجرائح ٢: ١١٦٨، وانظر دلائل الإمامة للطبري: ٢٤٥، وكتاب مختصر بصائر الدرجات: ٣٨، ٢١٤.
  - (٢) رواه عن النبي 쁊 في كفاية الأثر: ١٥٦.
  - (٣) الغيبة للشيخ الطوسي: ٤٣٩، وإثبات الوصية للشيخ الصدوق: ٢٢٧.
    - (٤) كتاب الغيبة للنعماني: ٢٥٢.
    - (٥) كتاب الفتن لابن حماد: ٩٣.
    - (٦) رواه ابن حماد في كتاب الفتن: ٣٩ عن النبي ﷺ .
    - (٧) رواه ابن حماد في كتاب الفتن: ٩٣ عن أسماء بنت عميس.
      - (٨) دلائل الإمامة: ٢٦١.

فقد روى الشيخ الطوسي بسنده، عن سعد بن عبد الله، عن الحسن بن علي الزيتوني وعبد الله بن جعفر الحميري، عن أحمد بن هلال العبر تائي، عن الحسن بن المحبوب، عن أبي الحسن الرضا الكلافي في حديث طويل قال فيه: «ينادون في رجب ثلاثة أصوات... والصوت الثالث ـ يرون بدناً بارزاً نحو عين الشمس ـ هذا أمير المؤمنين قد كر في هلاك الظالين» وفي نقل الحميري: «والصوت الثالث: بدن يرى في قرن الشمس يقول: إن الله قد بعث فلاناً فاسمعوا له وأطيعوا»<sup>(1)</sup>.

والمعتبر مـنهما هي رواية الحميري لأن الرواية الأولى هي رواية الحسن بن علي الزيتوني الذي ذكره النجاشي وذكر كتابه ولم يوثقه.

فالثابت هو قوله: «والصوت الثالث بدن يرى في قرن الشمس يقول: إن الله..» دون قوله: «يرون بدناً بارزاً نحو عين الشمس هذا أمير..» ولا يثبت القول الثاني بهذا الخبر.

ولما كان مثل ابدناً بارزاً» و ابدرياً بارزاً» قريبة من البعض بحسب الكتابة احتمل التصحيف عند كتابة النصوص، وكذا يداً بارزة، ولكن مثل ايرون كفاً معلقة من السماء» أو الكفاً من السماء مدلاته أو اكف تقول هذا هذا» فهي لا تحتمل التصحيف، ولكن كلمة بدئاً أو بدرياً تشبه كلمة يداً، يحتمل فيها التصحيف، ويكون الصحيح كلمة المناً وهي متصورة فتجتمع أكثر الروايات، سوى رواية اوجه يطلع في القمر ويد بارزة فهي تضيف إلى طلوع اليد طلوع الوجه، ومعه يقوى احتمال عدم تصحيف رواية البدن.

ومهما يكـن مـن ذلك فإن الروايات متفقة في رؤية طلوع الكف ــ ولـو باعتـبار أنهـا جـزء الـبدن ـ واخـتلافها في الأكثر من ذلك، فبعضها يضـيف الوجـه وآخـر بضيف جميع البدن، وإذا كانت الإشارة إلى صاحب

(١) الغيبة: ٤٣٩.

العلامة الثامنة / كف تطلع في السماء .....

الأمر هي المقصودة يكون التوجه إلى الكف أكثر من غيره، وتكون هي المدار ومحط الأنظار.

واستظهر المبعض أن هذا المبلن هو بدن أمير المؤمنين التخلا، ولعله اعتمد على رواية الشيخ الطوسي المارة: فوالصوت الثالث يرون بدناً بارزاً نحو عين الشمس يقول هذا أسير المؤمنين قد كر في هلاك الظلين، وهي رواية الزيتوني المذي لم يوثق، بينما رواية الحميري الثقة تقول: فوالصوت الثالث بدن يرى في قرن الشمس يقول إن ألله قد بعث فلاناً.....

ولـو تم سـند الـرواية الأولى فهي تدل على أن البدن ليس هو بدن أمير المؤمنين؛ لأن البدن فيها يقول: «هذا أمير المؤمنين...» وهو الكلاة لا يشير إلى نفسه عادة.

ويمكن تأييد إرادة علي الله برواية الكفاية: اوالثالث يرون بدرياً بارزاً مع قرن الشمس ينادي إن الله قد بعث فلاناً حتى ينسبه إلى علي، فالبدري هو من شارك في معركة بدر، ولا يكون إلا علياً الله، غير أن ذيلها وقوله: احتى ينسبه إلى علي، يؤيد أن المنادي غير علي الله ويتقوى احتمال تصحيف كلمة بدناً حتى صارت بدرياً.

كما يدعم إرادة الإمام على الله كل الروايات الدالة على تواجده في العصور السابقة لتنفيذ المهام الخطيرة كرواية البيان ورواية سلمان وغيرها.

ولكن لا يعدَّ شيء من ذلك دليلاً حاسماً في المقام، خصوصاً مع خلو الرواية المعتبرة عن ذكر ذلك.

بقي أن أكثر الروايات دالة على أن البلذ يرى في عين الشمس أو مع قرن الشمس على اختلاف التعابير، بينما جاء في رواية النعماني القمر بلل الشمس قال: «العام الذي فيه الصيحة قبله الآية في رجب» قلت وما هي؟ ٣٤٨ ...... ٢٤٨ ...... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي 🕮

قال: «وجه يطلع في القمر ويد بارزة"<sup>(۱)</sup>.

وهناك رواية لم تذكر الشمس ولا القمر، وتكتفي بذكر السماء، ولكنها لا تنافي أن يكون في عين الشمس أو القمر، والروايات الأكثر دالة على بروزه في عـين الشـمس أو نحو عين الشمس أو في قرن الشمس على أن الأخير هو الوارد في الرواية المعتبرة كما مر.

وإذا تعين إرادة البروز في عين الشمس فهو يشبه أن يكون المراد حدوث ظل في عين الشمس على صورة إنسان تشبه حالة سقوط ظل القمر عليها مما يعبر عنه بالكسوف بقرينة قولهم يرون بدناً في عين الشمس إذ مع بقاء وهج الشمس لاتتيسر الرؤية إلا إذا أريد الرؤية بوسيلة وجهاز أو من وراء عدسة ملونة وهو خلاف الظاهر، خصوصاً والمستفاد أن الرؤية ستكون عمومية.

وأما زمان البروز :

فالروايات الذاكرة للزمان تحده بشهر رجب، غير أنها تدل على وقوع المنداء والأصوات الثلاثة فيه، وتكون رؤية البدن في الصوت الثالث، بينما بيمنا أن النداء والصوت إنما يكون في رمضان، للروايات الكثيرة المعتبرة، فلابد من الالمتزام بوقوع الصوت مرتين: مرة في رجب وهو صوت البدن البارز، وأخرى في رمضان وهو صوت جرئيل، والفرق بينهما الأهمية والأظهرية، فالأهمية في رجب لمبروز المبدن، بيمنما تكون الأهمية في رمضان للصيحة والصوت الذي يفزع المناس من دون ظهور شيء تراه العين، ولذا عبرت بعض الروايات: «العام الذي فيه الصيحة قبله الآية في رجب قلت: وما هي؟ قمل: «وجه يطلع في القمر، ويد بارزة" فقد جعت بين الحدثين وعبرت عما يحدث في رجب بالآية ثم فسرته بطلوع وجه وبروز يد من دون ذكر النداء.

- (۱) الغيبة: ۲۰۲.
- (٢) كتاب الغيبة: ٢٥٢ ح٠١٠

العلامة الثامنة / كف تطلع في السماء .....

وأما حتمية بروز البدن:

فقد دلت عليه بعض الروايات، كرواية المنعماني بسنده عن زياد القمندي، عمن غير واحد من أصحابه، عن أبي عبد الله الله أنه قل، قلنا له: السفياني من المحتوم؟ فقل: «نعم، وقتل النفس الزكية من المحتوم، والقائم من المحتوم، وخسف البيداء من المحتوم، وكف تطلع من المحتوم، والنداء من السماء من المحتوم»<sup>(1)</sup>.

وروايته الأخرى بسنده عن زياد بن مروان القندي، عن عبد الله بن سنان، عن أبي عبد الله الكلا أنه قال: «النداء من المحتوم... وكف تطلع من السماء من المحتومة<sup>(٢)</sup>.

فهاتان الروايتان وإن كانت دلالتهما على حتمية طلوع كف من السماء واضحة، غير أن سنديهما مخدوشان؛ لأن زيلا ضعيف، وهو من الواقفة المستبدين بأموال أبي الحسن موسى الظلا.

فـلا يمكـن إثـبلت حتمية بروز كف أو بدن في السمله، غير أن أصل الحدث ثابت لوروده في الخبر المعتبر، وإنما يكون تحققه وعدم تحققه تابع لمشيئة الله.

مفاد النداء:

أما النداء الذي يصلحب طلوع البدن أو الكف على اختلاف الروايات فالأغلب أنه يكون ثـلاث أصوات تكون في شهر رجب، ويكون مفاد الصوت الأول أن لعنة الله على الظالمين، والصوت الثاني أزفت الآزفة يا معشر المؤمنين، والصوت الثالث فيه اختلاف فبعض الروايات عبرت بأن البدن هو الذي ينادي ومفاده أن الله قد بعث فلاناً فاسمعوا له وأطيعوا،"،

- (١) كتاب الغيبة: ٢٥٧ ٥١.
- (٢) كتاب الغيبة: ٢٥٢ ح١١.
- (٣) مختصر بصائر الدرجات: ٣٨.

٣٥٠ ..... ٣٥٠ العد التنازلي في علائم ظهور المهدي 🕮

وفي روايـة أخرى: «ألا إن الله قد بعث فلان بن فلان حتى ينسبه إلى علي اللغة فـيه هـلاك الظالمين، فعند ذلك يأتي الفرج ويشفي الله صدورهم ويذهب غيظ قلوبهم»<sup>(۱)</sup>.

وفي روايـة ثالثة: «الثالث يرون بدناً بارزاً مع قرن الشمس ينادي ألا إن الله قد بعث فلاناً على هلاك الظالمين، فعند ذلك يأتي المؤمنين الفرج، ويشفي الله صدورهم، ويذهب غيظ قلوبهما<sup>(٢)</sup>.

يسنما اكتفت بعض الأخبار بالقول: اينادي منادٍ من السماء: عليكم بفلان، وتطلع كف تشيرا<sup>(\*)</sup> وحتى اقتصر في بعضها على قول: اوكف تقول هذا هذاا<sup>(\*)</sup>،كل ذلك يشير إلى أن المقصود بالآية في رجب هو الرؤية دون الكلام، وإنما يكون الكلام في شهر رمضان.

وتبقى حكمة طلوع البدن أو الكف:

فالمستشم من الأخبار هو نوع من الترويح والتخفيف المنبئ عن اجتياز أهـل الحـق لمـرحلة عصيبة جداً حيث اليأس والقنوط من الفرج وخيبة جميع الأمل بتكالـب الأمـم عليهم وغلظة حكام الجور والظلم ليكون هذا النداء نوعاً من التنفس والبرزخ، لذا نجد في أكثر الأخبار الدالة على هذه الآية ما مفاده: افعند ذلك يأتي الفرج ويشفي الله صدورهم، ويذهب غيظ قلوبهم.

بل جاء في خبر الكفاية: «كأني بهم آيس من كانوا ثم نودي بنداء يسمع مـن الـبعد كمـا يسـمع من القرب يكون رحمة على المؤمنين وعذاباً على

- (١) كفاية الأثر: ١٥٩، البحار ٥١، ٢٠٩، مختصر بصائر الدرجات: ٣٨.
  - (٢) كتاب الغيبة للنعماني: ١٨١ ح ٢٨.
    - (٣) كتاب الفتن: ٩٣.
    - (٤) دلائل الإمامة: ٢٦١ -

العلامة الثامنة / كف تطلع في السماء .....

المـنافقين»، قلنا وما ذاك النداء؟ قال: «ثلاثة أصوات في رجب، أولها ألا لعنة الله عملى الظـالمين، والـثاني: أزفـت الآزفـة، والثالـث: ترون بدرياً بارزاً مع قرن الشمس ينادي ألا إن الله قد بعث فلان بن فلان حتى ينسبه إلى علي فيه هلاك الظالمين، فعند ذلك يأتي الفرج ويشفي الله صدورهم ويذهب غيظ قلوبهمه".

وفي رواية الشيخ الطوسي المعتبرة: أوكم من مؤمن متأسف حرّان حزين عند فقد الماء المعين كأني بهم أسر ما يكونون وقد نودوا نداء يسمعه ـ إلى أن قال ـ والصوت الثالث بدن يرى في قرن الشمس يقول إن الله بعث فلاناً فاسمعوا له وأطيعوا، فعند ذلك يأتي الناس الفرج وتودً الناس لو كانوا أحياء ويشفي الله صدور قوم مؤمنين،".

فهكذا نجد التأكيد على سرور المؤمنين بهذه الآية بعد شدة المحن والأياس والتأسف والحـزن، فهـو شفاء لصدورهم بعد تصديق الله سبحانه لاعتقادهم وتصحيحه لعملهم أعني الانتظار المر.

وأما إن هذا النداء فيه هلاك للظللين فلأجل سماعهم بما ينافي عقائدهم ويبطل أعمالهم، إذ لم تكن في طريق الصواب، كما أنه يخبر ذوي الشوكة بأن الأمر ليس كما يتصورون وليست أمور الدنيا لهم سلماً كما يريدون، وليس لهم أن يفعلوا كل ما يريدون ويرغبون، بل هناك مدبر آخر سيقهرهم ويشتتهم، فلا يمكنهم الاعتماد على جميع تقدمهم العلمي وامتلاكهم الآلة القاهرة.

كـل ذلـك بالإضافة إلى كون هذه الآية هي تمهيد للآية الأخرى أعني الصـيحة في رمضـان ومن ثم ظهور المهدي الطلا في المحرم على ما سيأتي،

- (١) كفاية الأثر: ١٥٩.
- (٢) الغيبة للشيخ الطوسي: ٢٨٣.



العلامة التاسعة

•

### خلاصة الكلام في قتل النفس الزكية

لعل آخر العلائم العشر هو قتل النفس الزكية، وهو من العلائم الحتمية، واسمه محمد بن الحسن، بينما النفس الزكية هو لقبه.

ومهما يكن من ذلك فهو من آل محمد بي ، ومن ولد الإمام الحسين الظلا عـلى مـا يبدو، يقتل هو وأخوه في مكة ضيعة، على أنه أول طلائع الإمام المهدي الملح وأول مستشهد معه وله قصة.

ومن قصته أن أصحاب الإمام الملكة يصرون عليه، ويطلبون منه الخروج، فيقول لهم: «ياقوم إنَّ أهل مكة لا يريدونني، ولكني أُرسل إليهم لاحتج عليهم» فيدعو محمد بين الحسن المذكور ويقول له: «امض إلى أهل مكة وقـل لهم: أنا رسول فلان إليكم، وهو يقول لكم: إنَّا أهل بيت الرحمة، ومعدن الرسالة والخلافة، ونحن ذرية محمد وسلالة النبيين، وإنا قد ظلمنا واضـطهدنا وقهـرنا، وابـتز منا حقنا منذ قبض نبينا إلى يومنا هذا، فنحن نستنصركم فانصرونا».

فيجيء ذلك الفتى وينقل إليهم هذا الكلام، وكما هو المعلوم من حل أكثر أهل مكة وجفاءهم لأهل بيت النبي تلك وشيعتهم، فإنهم لا يتركون قتل من يتكلم بمثل هذا الكلام، فيجيئون إليه ويذبحونه، فإذا بلغ الإمام ذلك الخبر قـل لأصحابه: «ألا أخبرتكم أن أهل مكة لايريدوننه وكما هو واضح فإن قتل هـذا الشـخص من دون سبب ولا جـرم اجترمه سيكون سبباً لغضب الله سبحانه وتعـالى عليهم، ويتلوه غضب كل من في السماء الأرض لغضب الله سبحانه وتعالى، وعندها يكون الفرج إن شاء الله.

## العلامة التاسعة:

# قتل النفس الزكية

تتحدث الأخبار عن أن المهدي الله لا يخرج حتى تقتل النفس الزكية، فإذا قتلت النفس الزكية غضب عليهم من في السماء ومن في الأرض فيسير المهدي سبباً لنقمة الله سبحانه وتعالى على أن هذا القتل هو آخر أعمال الظلمة ليس بينه وبين خروج القائم سوى برهة وجيزة وأيام قليلة قد لا تتجاوز خمسة عشر يوماً، وهو من آخر العلامات على خروجه الظلا على ما يبدو، بل هو أول طلائعه الذين يبعثهم في مهامه، وأول مستشهد من أصحابه، غير أن هناك بعض الغموض حول محل قتله.

وأما ثبوت أصل الواقعة فقد دلت عليه أخبار كثيرة:

روى ابن حماد بسنده عن ابن مسعود قال: يبعث جيش إلى المدينة فيخسف بهم بين الجماوين وتقتل النفس الزكية <sup>(1)</sup>.

وعن كعب قال: تستباح المدينة حينئذ وتقتل النفس الزكية <sup>٣٠</sup>.

وفي الخبر عن عمار بن ياسر: إن المهدي لا يخرج حتى تقتل النفس الزكية <sup>(7)</sup>.

- كتاب الفتن: ٩٠، والجماوان هضبتين عن يمين الطريق للخارج من المدينة إلى مكة.
  - (۲) كتاب الفتن: ۸۸.
  - (٣) كتاب الفتن: ٩٣.

٣٥٨ ..... ٣٥٨ ...... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي اللغا

وروى النعماني بسند عن محمد بن الصامت عن أبي عبد الله الطلاة قـال، قلـت له: ما من علامة بين يدي هذا الأمر؟ فقال: «بلي» قلت: وما هـي؟ قـال: «هـلاك العباسـي، وخـروج السـفياني، وقتل النفس الزكية، والخسف بالبيداء، والصوت من السماء"<sup>(۱)</sup>.

وفي خبر آخر عن أبي بصير عن أبي عبد الله الله قال، قلت له: جعلت فداك، متى خروج القائم الله؟ فقال: «يا أبا محمد إنا أهل بيت لا نوقت...، يا أبا محمد إن قدام هذا الأمر خمس علامات: أولا هن النداء في شهر رمضان، وخروج السفياني، وخروج الخراساني، وقتل النفس الزكية، والخسف بالبيداء»".

وروى الشيخ الكليني عن محمد بن يحيى عن أحمد بن محمد بن عيسى عن علي بن الحكم عن أبي أيوب الخزاز، عن عمر بن حنظلة قال: سمعت أبا عبد الله الظلامي يقول: «خمس علامات قبل قيام القائم: ظهور السفياني، واليماني والصيحة من السماء، وقتل النفس الزكية، والخسف بالبيداء" والسند معتبر على ما يبدو.

### حتمية قتل النفس الزكية:

فحتمية قتل النفس الزكية هي الأخرى دلت عليها الأخبار الكثيرة وفيها المعتبر الذي يرويه الشيخ الصدوق عن محمد بن موسى بن المتوكل، عن عبد الله بن جعفر الحميري، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن الحسن

- (۱) كتاب الغيبة: ۲۲۲ ح ۲۱.
  - (٢) كتاب الغيبة: ٢٨٩ ح ٦.
- (٣) الكافي ٨: ٣١٠ ح ٤٨٣ ورواه الصدوق بسند آخر في كمال الدين ٢٤٩ ح ١، والخصال: ٣٠٣ ح ٨٢، وكذا النعماني في كتاب الغيبة: ٢٥٢ ح ٩.

العلامة التاسعة / قتل النفس الزكية ..... العلامة التاسعة / قتل النفس الزكية

بـن محـبوب، عـن أيـي حمزة الثمالي قال قلت لأبي عبد الله الظلام: إن أبا جعفـر كـان يقـول: «إن خروج السفياني من المحتوم» قال لي: «نعم، واختلاف ولـد العـباس مـن المحتوم، وقتل النفس الزكية من المحتوم، وخروج القائم من المحتوم»<sup>(1)</sup>.

ورواه النعماني بطريق آخر<sup>٣</sup>، وكذا الشيخ المفيد في الإرشاد<sup>٣</sup>.

ويؤكد ذلك ما رواه النعماني أيضاً عن أحمد بن محمد بن سعيد بإسناده عن هارون بن مسلم عن أبي خالد القماط، عن حمران بن أعين، عن أبي عبد الله الظير أنه قـل: «مـن المحتوم الذي لابد منه قبل قيام القائم خروج السفياني وخسف بالبيداء، وقتل النفسِ الزكية، ومنادي من السماء"<sup>(4)</sup>.

وروى الـنعماني أيضاً بسنده عن أبي عبد الله اللغ أنه قال: «النداء مـن الحـتوم، والسـفياني مـن الحـتوم، واليماني من المحتوم، وقتل النفس الزكية من المحتوم، وكف تطلع من السماء من المحتوم....؟ <sup>(ه)</sup>.

وفي حديث عمار بن ياسر ما يؤكد ذلك أيضاً إذ جاء فيه: «إن المهدي لا يخرج حتى تقتل النفس الزكية»<sup>(٢)</sup>.

والنتيجة أن أصل خبر قتل النفس الزكية ثابت مروي بطرق معتبرة

- (٢) كتاب الغيبة: ٢٥٧ ح ١٥.
- (٣) الإرشاد: ٣٥٨. رواه عن الفضل بن شاذان عمن رواه عن أبي حمزة الثمالي.
  - (٤) كتاب الغيبة: ٢٦٤ ح ٢٦٠
- (٥) كمثاب الغيبة: ٢٥٢ ح ١١، عن علي بن أحمد البندنيجي، عن عبيد الله بن موسى العلوي، عن يعقوب، عن زياد بن مروان، عن عبد الله بن سنان عن أبي عبد الله. وهو يشتمل على الضعاف.
  - (٦) كتاب الفتن: ٩٣.

٣٦٠ ..... وعلائم ظهور المهدي العد التنازلي في علائم ظهور المهدي الم

ومتكـثرة مـن طرق العامة والخاصة، وحتميته هي الأخرى ثابتة بالروايات المعتبرة والمتكثرة من الفريقين.

#### اسمه ونسبه:

جاء في خبر رواه الفضل بن شاذان في كتاب الرجعة عن صفوان بن يحيى، عن محمد بن حمران عن أبي عبد الله اللله، قال ابن حمران قيل له: يما ابن رسول الله متى يخرج قمائمكم؟ قال: «إذا تشبه الرجال بالنساء والنساء بالرجال ـ إلى أن قال ـ وخروج السفياني من الشام، واليماني من الميمن، وخسف بالبيداء، وقتل غلام من آل محمد ﷺ بين الركن والمقام اسمه محمد بن الحسن، ولقبه النفس الزكية...، <sup>(۱)</sup>.

وروى الصدوق عن محمد بن محمد بن عصام، عن محمد بن يعقوب الكليني، عن القاسم بن العلاء، عن إسماعيل بن علي القزويني، عن علي بن إسماعيل، عن عاصم بن حميد الحناط، عن محمد بن مسلم الثقفي قال: سمعت أبا جعفر محمد بن علي الباقر التي يقول: فخروج السفياني من الشام، واليماني من اليمن، وخسف البيداء، وقتل غلام من آل محمد تي بين الركن والمقام، اسمه محمد بن الحسن النفس الزكية".

والـرواية الأخيرة وإن كانت مشتملة على بعض المجاهيل فالرواية الأولى معتـبرة ويـرويها الفضـل بسند آخر عن محمد بن إسماعيل بن بزيع، عن محمد بن مسلم الثقفي، ويتم الخبر إذا صحت النسبة إلى كتاب إثبات الرجعة.

وأما نسبه: فقد دلت رواية الفضل على أنه من أهل البيت؛ لأن فيها: «وقتل غلام من آل محمد» كما يقتضيه قول الصادق اللله لأبي جعفر

- (۱) مختصر إثبات الرجعة: ۲۱٦ ح ۱۸.
  - (۲) كمال الدين: ۳۳۰ ح ۱۱

العلامة التاسعة / قتل النفس الزكية .....

المنصور: احتى تصيبوا منا دما حراماً.... كما سيأتي.

بل في رواية يرويها ابن حماد عن سعيد أبي عثمان عن جابر عن أبي جعفر التلك قال فيها: «ثم يظهر السفياني الملعون فيظفر بهما جميعاً وترفع قـبل ذلـك اثنـتا عشر راية بالكوفة معروفة، ويقتل رجل من ولد الحسن يدعـو إلى أبـيه<sup>(۱)</sup> فهمي تدل على أن المقتول من ولد الحسن التكان إذا كان المراد به النفس الزكية، فإن السياق يقتضي أنه مقتول في الكوفة من أجل دعوته لأبيه ولا ربط له بالنفس الزكية المتحدث عنه.

نعم روى العياشي عن جابر الجعفي عن أبي جعفر اللغ أنه قال في كلام يذكر فيه صفات القائم اللغ: "ما أشكل عليكم، فلم يشكل عليكم عهـد نسبي الله تظلم ورايـته وسلاحه، والنفس الزكية من ولد الحسين، فإن أشكل عليكم فلا يشكل عليكم الصوت من السماء باسمه وأمره...»<sup>(٣)</sup>.

### مقتل النفس الزكية:

يبدو أن قتل النفس الزكية إنما يكون في الحرم بمكة، جاء ذلك فيما رواه الشيخ الطوسي بسنده عن عمار بن ياسر حيث قل: إذا رأى أهل الشام قد اجتمع أمرها على ابن أبي سفيان فالحقوا بمكة، فعند ذلك تقتل النفس الزكية وأخوه بمكة ضيعة، فينادي من السماء: إن أميركم فلان، وذلك هو المهدي الذي يملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما ملئت ظلماً وجورا <sup>(17)</sup>.

بسل تعيـنه الأخـبار المارة في البحث عن اسم النفس الزكية بوقوعه بين الـركن والمقـام، ويزيده تأكيداً ما رواه الكليني بسند معتبر عن أبي جعفر الظير

- (۱) كتاب الفتن: ۷٦.
- (٢) تفسير العياشي ١: ٢٤ ح ١١٧.
  - (٣) كتاب الغيبة: ٢٧٨.

٣٦٢ ..... وي علائم ظهور المهدي 🕮

أنه قال في حديث للمنصور الدوانيقي: الا تزالون في مهلة من أمركم وفسحة من دنياكم حتى تصيبوا منا دماً حراماً في شهر حرام في بلد حرامه<sup>(۱)</sup>.

وهـناك روايـات أخـرى تـدل عـلى قتل غلام، أو غلام وأخته في المدينة ويصـلب فقد روى ابن حماد بسنده عن علي بن أبي طالب الظير قل: «يكتب السـفياني إلى الـذي دخـل الكوفـة بحـيله بعدما يعركها عرك الأديم يأمره بالسير إلى الحجاز، فيسير إلى المدينة فيضع السيف في قريش، فيقتل منهم ومن الأنصـار أربعمائـة رجل، ويبقر البطون، ويقتل الولدان، ويقتل أخوين من قريش، رجل وأخته يقال لهما محمد وفاطمة، ويصلبهما على باب المسجد بالمدينة»<sup>(1)</sup>.

وتزداد المسألة تعقيداً عندما يروي الكليني بسندين أحدهما معتبر عن زرارة عن أبي عبد الله اللغة أنه قال له في حديث: إيا زرارة لابد من قتل غلام بالمدينة قلت: جعلت فداك، أليس يقتله جيش السفياني؟ قال: الا ولكن يقتله جيش آل بني فلان، يجيء حتى يدخل المدينة فيأخذ الغلام فيقتله، فإذا قتله بغياً وعدواناً وظلماً لا يجهلون، فعند ذلك توقع الفرج إن شاء الله".

وتتشعب عندما تضيف إليها رواية عقد الدرر القائلة في أصحاب السفياني: اليصيرون ثـلاث فـرق، فرقة تسير نحو الري، وفرقة تبقى في الكوفـة، وفـرقة تأتي المدينة، وعليهم رجل من بني زهرة فيحاصرون أهل المدينة، فيقبلون جميعاً، فيقتل بالمدينة مقتلة عظيمة حتى يبلغ الدم الرأس المقطـوع، ويقـتل رجل من أهل بيت النبي ﷺ وامرأة واسم الرجل محمد

- (١) الكافي ٨: ٣٧ ح ٧.
  - (٢) كتاب الفتن: ٨٨.
- (۳) الكافي ۱: ۳۳۸ ح ۹، وص ۳۳۷ ح ۰۰

العلامة التاسعة / قتل النفس الزكية .....

ويقال اسمه علي والمرأة فاطمة، فيصلبونهما عراة، فعند ذلك يشتد غضب الله تعـالى علـيهم، ويـبلغ الخـبر ولـي الله تعالى فيخرج من قرية من قرى جرش...» <sup>(۱)</sup>.

غير أن هذه الروايات الدالة على قتل غلام في المدينة ليس فيها أن الغلام هو النفس الزكية فلعله غلام آخر وإن تشابه مع النفس الزكية في حلول غضب الله سبحانه بقتله.

على أن الرواية الأخيرة لم تصرح بأن قتله يكون في المدينة وإن كان المستفلا بحسب سياق الكلام ذلك، ولذلك لم نستلل على قتل النفس الزكية بالمدينة بمثل رواية ابن مسعود المارة: «يبعث جيش إلى المدينة فيخسف بهم بين الحماوين، وتقـتل الـنفس الزكـية لأنهـا لـيس فيها تقتل النفس الزكية في المدينة، فلا تنافي الروايات الدالة على قتله بمكة.

وهـناك شـخص آخـر يعرف بالحسني يقتل قبيل ظهور القائم يحتمل كونه النفس الزكية سيأتي الكلام عنه.

كما جاء في رواية أخرى عن أمير المؤمنين المحلة أولها: الا أيها الناس سلوني قبل أن تشرع برجلها فتنة شرقية \_ إلى أن قل \_ ولذلك آيات وعلامات أولهـن إحصـار الكوفـة بالرصـد والخـندق وتحـريق الـزوايا في سـكك الكوفة وتعطـيل المساجد أربعين ليلة، وتخفق رايات ثلاث حول المسجد الأكبر يشبهن بالهدى، القـاتل والمقتول في النار، وقتل كثير وموت ذريع وقتل النفس الزكية بظهر الكوفة في سبعين، والمذبوح بين الركن والمقام".

فهي كما هو واضح تتكلم عن نفس زكية أخرى تقتل في الكوفة مع سبعين من الصالحين، لا تنافي الروايات التي تلل وتعبَّر عن النفس الزكية

- (۱) عقد الدرر: ۷۱.
- (۲) مختصر بصائر الدرجات: ۱۹۹.

٣٦٤ ..... ٢٦٤ ..... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي 🕮

المبحوث عنها وهو المذبوح بين الركن والمقام.

#### زمان قتل النفس الزكية:

يبدو أن زمان قتل النفس الزكية متاخم لظهور الإمام المهدي الله بحيث جاء في خبر يرويه الشيخ المفيد عن ثعلبة بن ميمون، عن شعيب الحذاء، عن صالح بن ميثم، قال: سمعت أبا جعفر الله يقول: «ليس بين قيام القائم الله وبين قتل النفس الزكية أكثر من خس عشرة ليلة"<sup>(1)</sup>.

وفي خبر آخر يرويه الشيخ الصدوق والشيخ الطوسي يسنديهما عن صالح قسال سمعت أبا عبد الله الصادق الكلا يقول: «ليس بين قيام قائم آل محمد وبين قتل النفس الزكية إلا خمسة عشر ليلة»<sup>(1)</sup>.

ومع ذلـك فـإن مقتضـى رواية احتى تصيبوا منا دماً حراماً في شهر حرام في بلد حرام، كونه في الأشهر الحرم.

وإذا جمعـناه مع ما دل على أن المهدي الله يظهر في العاشر من محرم وأن الـنفس الزكـية تقـتل قـبله بخمس عشرة ليلة يكون قتله ليلة الرابع والعشرين أو الخامس والعشرين من ذي الحجة الحرام.

#### قصة النفس الركية:

لم تخـلُ العصور التي خلت والسنوات التي مضت من قتل المؤمنين على أيـدي الظـالين بشـتى أسـاليب القـتل بعـد إيصـال الأذى إليهم أو سجنهم وتعذيبهم مهما كان ورعهم وإيمانهم وتقواهم وفيهم النفوس الزكية والراضية المرضـية ولكن لم يكن واحد منهم علامة لظهور المهدي الظلام ولا خرج المهدي

- (۱) الإرشاد: ۳۱۰.
- (٢) كمال الدين: ٤٦٩ ح ٢، غيبة الطوسي: ٢٧١.

العلامة التاسعة / قتل النفس الزكية ..... والعلامة التاسعة / قتل النفس الزكية .....

بعــده، فلابــد مــن إرادة نفــس زكية خاصة لها قصة خاصة ترتبط بنفس المهدي الطخة وحركته وقيامه، وهذا أمر لابد منه، وإن لم تذكره الأخبار المعتبرة.

نعم جاء في حديث ينقله المجلسي عن السيد علي بن عبد الحميد الذي يرفعه بدوره إلى أبي بصير عن أبي جعفر المحلا في حديث طويل قال فيه: ايقول القائم المحلا لأصحابه: يا قوم إن أهل مكة لا يريدونني، ولكني مُرسِل إليهم لاحتج عليهم بما ينبغي لمثلي أن يحتج عليهم، فيدعو رجلاً من أصحابه فيقول له: امض إلى أهل مكة فقل: يا أهل مكة أنا رسول فلان إليكم وهو يقول لكمم: إنا أهل بيت الرحمة، ومعدن الرسالة والخلافة، ونحن ذرية محمد وسلالة النبيين، وإنا قد ظلمنا واضطهدنا وقهرنا وابتز منا حقنا منذ قبض نبينا إلى يومنا هذا، فنحن نستنصركم فانصرونا، فإذا تكلم هذا الفتى بهذا الكلام أتبوا إليه فذبحوه بين الركن والمقام، وهي النفس الزكية، وفإذ بلغ ذلك الإمام قل لأصحابه: ألا أخبر تكم أن أهل مكة لا يريدوننا؟!» <sup>(1)</sup>

فهي تدل على أن قاتل النفس الزكية هم أهل مكة وليس السفياني لعدم وصوله مكة.

ولعل هذا أمر طبيعي يصدَقه كل من دخل مكة وعاشر أهلها فإنه يتحسس جفاء الكثيرين منهم لأهل البيت بين وأنهم لا يترددون في قتل كل من يـتفوه بهذه الكلمات وأمثالها كما أنهم لم يترددوا في محاولة قتل النبي ﷺ عندما دبروا له ليلة الهجرة، ألا تعساً وبُعداً للقوم الظالمين.

### قتل النفس الركية سبب لغضب الله سبحانه:

لقد بانَ من الحديث السابق أن النفس الزكية من أصحاب المهدي اللغة يبعـثه مـن أجـل امتحان أهل مكة واختبارهم، إذ يقتلونه بغير سبب ولا

(۱) البحار ۵۲: ۳۰۷ ح ۸۱.

٣٦٦ ..... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي 🖼

جرم اجترمه غير أنه بلّغ عن المهدي الله بأنهم أهل بيت اضطهدوا وقهروا وهم أهل بيت الرحمة فقد جاء التعبير عن قتله في رواية عمار بن ياسر بأنه ضيعة قل: اإذا قستل المنفس الزكية وأخوه يقتل بمكة ضيعة، نادى منادٍ من السماء إن أميركم فلان، وذلك المهدي الذي يملأ الأرض حقاً وعدلاً،<sup>(1)</sup>.

وكذا جاء في الخبر الذي يرويه الشيخ الطوسي بسنده عن عمار بن ياسر: «وإذا رأى أهل الشام قد اجتمع أمرها على ابن أبي سفيان فالحقوا بمكة، فعند ذلك تقتل النفس الزكية وأخوه بمكة ضيعة".

وبذلك يغضب الله سبحانه وتعالى عليهم كما جاء في الخبر الذي يرويه ابـن حـاد بسـنده عن عمار بن ياسر أيضاً قل: فإن المهدي لا يخرج حتى تقتل الـنفس الزكية، فإذا قتلت النفس الزكية غضب عليهم من في السماء ومن في الأرض، فجاء الناس المهدي فزفوه كما تزف العروس...، <sup>(٣)</sup>.

ولا يقع هذا الغضب على أهل مكة فقط، بل يقع على كل ظالم إما بقتله أو تنحيته من منصبه حتى يتسنى للمهدي اللي إقامة العدل. كما أن قـتل الـنفس الزكية ليس هو السبب الوحيد، ولعله آخر الأسباب فقد تقـدم أن قـتل الغـلام وأخـته في المدينة هو الآخر يكون سبباً لغضب الله سبحانه، فقد جاء في الخبر الذي يذكر قتله: افإذا قتله بغياً وعدواناً وظلماً لا يمهلون، فعند ذلك توقع الفرج إن شاء الله.

### قتل النفس الزكية وأخيه :

تضمنت روايـات عمـار بن ياسر قتل النفس الزكية وأخيه بينما روايات الغـلام الذي يقتل في المدينة تضمنت قتله وقتل أخته وهما محمد وفاطمة

- ۲) كتاب الفتن لابن حماد: ۹۳.
  - (٢) الغيبة: ٢٧٨.
  - (٣) كتاب الفتن: ٩٣.

العلامة التاسعة / قتل النفس الزكية .....

مما يؤيـد تغاير المقتولين كما أنّ المستشم من مجموع الروايات تباعد زمان القـتلين؛ لأنـه جاء في رواية الغلام المدني: «فعند ذلك توقع الفرج» الذي يتناسب مع طول المدة كما بينا في المقدمة، بينما رواية النفس الزكية تدل على مباشرة الظهور، وحددته بعض الأخبار بخمسة عشر يوماً.

### الحسني والنفس الزكية:

جاءت روايـة في كـتاب الكافي تتكلم عن تحرك شخص حسني يبادر إلى الخـروج قـبل صـلحب الأمر ليمسك بزمام الأمور عند سماعه بعزم الإمام الظين على الخروج، ولكن يكون خروجه هو حتفه إذ يقتله أهل مكة.

فقد روى الكليني عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد، عن ابن محبوب، عن يعقوب السراج قل: قلت لأبي عبد الله التلك: متى فرج شيعتكم؟ قل: إذا اختلف ولـد العباس ووهى سلطانهم، وطمع فيهم من لم يكن يطمع فيهم، وخلعت العرب أعنتها، ورفع كل ذي صيصية صيصيته، وظهر الشامي، وأقبل اليماني، وتحرك الحسني، وخرج صلحب هذا الأمر من المدينة إلى مكة بتراث رسول الله تيك ، فقلت: ما تراث رسول الله تيك ؟ قال: سيف رسول الله ودرعه وعمامته وبرده وقضيبه ورايته ولامته وسرجه حتى ينزل مكة، فيخرج السيف من غمله، ويلبس الدرع، وينشر الراية والبردة والعمامة، ويتناول الفضيب بيله ويستأذن الله في ظهوره، فيطّلع على ذلك بعض مواليه، فيأتي المسني فيخبره الخبر، فيبتدر الحسني إلى الخروج فيثب عليه أهل مكة فيقتلونه ويبعثون برأسه إلى الشامي، فيظهر عند ذلك صلحب هذا الأمر فيبايعه الناس

(۱) الكافي ٨: ٢٢٤ ـ ٢٥ ح ٢٨٥، ورواه المنعماني بسند عن يعقبوب السراج
 کتاب الغيبة: ٢٧٠ ح ٤٣، البحار ٢٥: ٢٤٢.

٣٦٨ ...... ٣٦٨ ...... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي 🖼

فهل إن هذا الحسني هو النفس الزكية الذي تحدثنا عنه، أو هذا قتيل آخر، يظل مفتاح الحل كامناً في قوله الطلاة: فيبتدر الحسني إلى الخروج، هل إن ابتداره سباق مع صاحب الأمر لاستلام السلطة، أو مبادرة لنصرته والتهيئة له، فإذا كان الأول اختلف مع محمد بن الحسن النفس الزكية الممدوح أو المبعوث من قبل صاحب الأمر.

وإن كان الثاني فلا استبعاد في اتحاده، غير أن هذه الرواية تدل على أن خروجه لم يكن بأمر من الإمام بل من نفسه، على خلاف ما دلت عليه الرواية التي أوردناها في قصة خروج النفس الزكية وهو الأنسب.

العلامة العاشرة

•

كسوف الشمس

## خلاصة الكلام في كسوف الشمس

لعل من الثوابت عند علماء النجوم أن الكسوف إنما يتحقق في آخر الشهر ولايكون في وسط الشهر، كما أن خسوف القمر يكون في وسط الشهر ولا يكون في آخره، وذلك لأن الكسوف يتحقق بتوسط القمر بين الشمس والأرض ولا يـتفق ذلـك إلا في آخر الشهر، لأن الشمس والقمر يجتمعان في درجة واحدة.

فمـن الأمور التي ستتحقق قبل ظهور الإمام المهدي الطلا هو كسوف الشمس في وسـط الشـهر وخسـوف القمر في آخره، عندها يسقط حساب المنجمين ويكون آية من آيات الله التي لم تتحقق منذ هبط آدم.

بل إن بعض الأخبار تلل على تكرر الكسوف في يومين متتاليين، وهو مما لم يحدث إلى الآن أيضاً، آية أخرى عل عدم وفاء علوم البشر رغم التقدم العلمي، على أنها علائم ومؤشرات على حدوث تغييرات غير منتظرة، ولا سابقة، وهي العولمة المهدوية، وانفضاض جميع المنظم والتقسيمات البشرية والجغرافية.

# العلامة العاشرة:

# كسوف انشمس

آخر ما نبحث فيه مما نصت الأخبار على أنه علامة على خروج القائم الظلام هـو كسـوف الشمس في شهر رمضان بكيفية خاصة وزمان مخصوص يميزه من بين الكسوفات الأخرى التي يمكن أن تقع في كل شهر.

والميزة الأولى: هي تكرر وقوعه حتى ورد أنه تنكسف الشمس في شهر رمضان مرتين.

مما لم يعهد عادة ولا هو داخل في حساب المنجمين وعلماء النجوم.

والميزة الثانية: هـي وقوع الكسوف في وسط الشهر مما لايمكن علاة بحسب حساب المنجمين أيضاً.

والمـيزة الثالــثة: تعقيبه؛ بالخسوف في آخر الشهر والذي هو الآخر مما لا يمكن ولا يتصور.

أما أصل الكسوف في شهر رمضان فقد دلت عليه أخبار عديدة كخبر الشيخ الصدوق الذي يرويه بسند معتبر عن أبي عبد الله الظلاة قل: «تنكسف الشـمس لخمـس مضـين من شهر رمضان قبل قيام القائم الظلاة»<sup>(۱)</sup> وظاهر

 (1) كمال الدين: ١٥٥ ح٢٨، البحار٥٢: ٢٠٧ ح٢٣، ورواه العاملي عن كمال الدين في اثبات الهداة ٣: ٢٢٣ ح٣٣، ولكن فيه: لخمس بقين. وقال المجلسي في البحار: يحتمل وقوعهما معاً فلا تنافي ولعله سقط. ٣٧٤ ...... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي المخ

الكلام عن علامات القائم.

ويدل على أنه علامة على ظهور القائم مارواه النعماني بسنده عن أبي عبد الله الظلام أنه قال: «علامة خروج المهدي كسوف الشمس في شهر رمضان في ثلاث عشرة وأربع عشرة منه»<sup>(۱)</sup>.

فهمي صرحت بأنه علامة على خروج المهدي الله، ولكن في سندها ضعف، وتؤيدهما رواية الصدوق بسمنده عن ورد عن أبي جعفر الله قال: «اثنان بين يدي هذا الأمر خسوف القمر لخمس، وكسوف الشمس لخمس عشرة ولم يكن ذلك منذ هبط آدم الله إلى الأرض، وعند ذلك يسقط حساب المنجمين»".

ولعل قوله «بين يدي هذا الأمر» دلالة على قرب وقوعه من ظهور القائم الملازم لكونه علامة عليه.

كما دلـت الـرواية السابقة على التعدد أيضاً مع تعيين زمان الكسوف الأول باليوم الثالث عشر منه والثاني في يوم الرابع عشر.

ويبقى الدليل على وقوعه في وسط الشهر وتعقيبه بخسوف القمر في آخر الشهر الرواية التي يرويها الشيخ الكليني والشيخ الطوسي بسنديهما عن ثعلبة بـن مـيمون، عـن بدر بن الخليل الأزدي، عن أبي جعفر الخلا أنه قل: «آيـتان تكونـان قـبل قـيام القـائم لم تكونا منذ هبط آدم إلى الأرض: تنكسف الشـمس في النصف مـن شـهر رمضـان والقمر في آخره فقال رجل: يا ابن رسـول الله، تنكسف الشـمس في آخر الشـهر والقمر في النصف، فقال أبو جعفر الخلا: اإني أعلم ما تقول، ولكنهما آيتان لم تكونا منذ هبط آدم الله

كأن هذا المعترض ظن أن الإمام قد أخطأ وسها حينما قال ذلك،

- (١) كتاب الغيبة: ٢٧٢ ٢٧
- (۲) كمال الدين: ٦٥٥ ح٢٠
- (٣) الكافي ٨: ٢١٢ ح ٢٥٨، الغيبة للشيخ الطوسي: ٤٤٤ ح ٤٣٩.

العلامة العاشرة / كسوف الشمس ..... والعلامة العاشرة / كسوف الشمس .....

فأراد أن يصلح كلامه، أو أراد أن يسأل الإمام عن كيفية تحقق ذلك مع أن الكسوف لايكون إلا في آخر الشهر والخسوف في وسطه، فأجاب الإمام الظير بأن ذلك آية ومعجزة لم تكن منذ هبط آدم الظير إلى الأرض، قد يستفاد منه وقوعها قبل هبوطه كعلامة على فناء أهل الأرض من النسناس في ذلك الوقت، وروى ذلك الشيخ المفيد عن ثعلبة الأزدي عن أبي جعفر الظير، إلا أن فيه: "أنا أعلم بما قلت"<sup>(1)</sup>.

ورواه النعماني بسنده كما في الكافي إلا أن فيه: فقال له رجل: يا ابن رسول الله لا، بل الشمس في آخر الشهر والقمر في النصف فقال أبو جعفر التكلا: ﴿إني أعـلم بالذي أقول، إنهما آيتان لم تكونا منذ هبط آدم،<sup>(۳)</sup>، ورواه الصدوق بسند آخر عن أبي جعفر التكل<sup>ين (۳)</sup>.

والمهم أن الروايات الدالة على أصل تحقق الكسوف والخسوف كثيرة وطرقها متعددة مما ينفي الريب والشك عن أصل تحققه إن كان في علائميته تأمل.

فلا يبقى سوى زمان وقوع الكسوف والخسوف الذي اختلفت فيه الأخبار، فقد دلت الرواية الأولى المعتبرة التي يرويها الصدوق على وقوع الكسوف لخمس مضين بينما يروي العاملي عن الصدوق لخمس بقين مما يدل على اختلاف نسخ كتاب كمال الدين مما يفقدنا الاعتماد على روايته من ناحية تعيين الوقت، بعد تأكيد الروايات على وقوع الكسوف في وسط الشهر وأنه آية من آيات الله لم تكن منذ هبط آدم، وإلا فالكسوف الشمس في وسط أمر ممكن وواقع، ولعل الرواية في أصل النقل هي كسوف الشمس في وسط

- (١) الإرشاد٢: ٣٧٤.
- (٢) كتاب الغيبة: ٢٧١ ح٤٠
- (۳) كمال الدين: ٦٥٥ ح٢٥.

٣٧٦ ..... وي علائم ظهور المهدي العد التنازلي في علائم ظهور المهدي الم

الشهر وخسوف القمر لخمس بقين أو شيء من هذا القبيل.

وروى المراوندي عن أبسي جعفر الكلا أنه قل: «آيتان تكونان قبل قيام القسائم لم تكونسا مسنذ هسبط آدم إلى الأرض: تنكسف الشمس في النصف من شهر رمضان والقمر في آخره، وعند ذلك يسقط حساب المنجمين»<sup>(١)</sup>.

وقد جاء التعبير بسقوط حساب المنجمين في رواية الصدوق المارة، وذلك لأن الكسوف يستحقق بتوسط جسرم القمس بين الشمس وبين الناظرين، ولا يستحقق التوسط إلا في آخر الشهر لأن الشمس والقمر في آخر الشهر يجتمعان في درجة واحدة.

وعليه فإن كسوف الشمس في وسط الشهر كما دلت عليه أكثر الروايات أو في أول الشهر كما دلت عليه روايتا الصدوق \_ رحمه الله \_ تكون آية ومعجزة على خلاف حساب المنجمين.

مـع أن النسخ في رواية الصدوق المعتبرة مختلفة كما بينا بين خمس مضين وخمس بقين، فلا يتعين منها وقوعه في أول الشهر ولا آخره، فتبقى روايات النصف المتعددة بلا معارض.

وأما خسوف القمر فالمعروف أنه لا يكون إلا في وسط الشهر، فوقوعه في آخر الشهر كما عليه أكثر الأخبار أو خس مضين، كما جاء في رواية الصدوق الأولى حيث قلل: المحسوف القمر لخمس وكسوف الشمس لخمس عشرة التي يحتمل سقوط كلمة تبقى، فتكون مثل رواية النعماني عن ورد \_ أخ الكميت \_ عن أبي جعفر الثلاث أنه قل: إن بين يني هذا الأمر انكساف القمر لخمس تبقى، والشمس لخمس عشرة، وذلك في شهر رمضان، وعنله يسقط حساب المنجمينا".

- (۱) الخرائج والجرائح۳: ۱۱۰۸.
  - (٢) كتاب الغيبة: ٢٧٢.

| <b>"YY</b> |  | الشمس | / کسوف | العاشرة / | العلامة |
|------------|--|-------|--------|-----------|---------|
|------------|--|-------|--------|-----------|---------|

فلم يبق إلا حديث تعدد الكسوف وعدمه، حيث دلت رواية النعماني المارة الدالة على وقوعه في اليومين الثالث عشر والرابع عشر من رمضان بمقتضى العطف بالواو، وتؤيده رواية ابن حماد عن شريك: قبل خروج المهدي تنكسف الشمس في شهر رمضان مرتين<sup>(۱)</sup>، غير أن أكثر الروايات دلت على وقوعه في النصف الذي يعني الخامس عشر إلا أن نلتزم بإرادة وسط الشهر من النصف بقرينة قوله والقمر في آخره، وتفسره رواية النعماني بالثالث عشر والرابع عشر، ولكن رواية الصدوق الأولى ورواية النعماني الأخيرة صرحت بأنه في الخامس عشر.

فيحـتمل أن تكون رواية النعماني معطوفة بأو في أصل النقل يعني الثالث عشر أو الرابع عشر، ومعه لايكون فيها قدرة على منازعة روايات النصف التي هي الأكثر، خصوصاً مع الالتفات إلى ضعف رواية النعماني وروايـة المـرتين، وورود رواية النصف في الكتب المعتبرة ويرويها المشايخ الثلاثة بالإضافة إلى النعماني نفسه، فيكون الترجيح لها.



# الأحداث التي تسبق ظهور القائم الظيئة

هي الأمور التي دلت الأخبار على وقوعها قبل قيام القائم الحكلة من دون تصريح بأنها علامة على خروج القائم، ولكن القرائن والشواهد تحكي قرب زمانهما من زمانه، أو أن الروايات دلت على أنها علامة ولكن من المسلسلات التي بين أولها وآخرها فترة ليست بالقليلة، مثل اختلاف بني فلان، وخروج الكوكب ذي الذنب، وبشق الفرات وطلوع الشمس من مغربها، والدابة، وحدث بين الحرمين وركود الشمس، والقتل وغيرها.

وعـندما كـان من الصعب جداً إثبات الترتيب الزماني فيما بينها وكذا لحـاظ الأهمـية عدلـنا إلى الحصر المكاني وعلائم كل ناحية وكل صقع، فتكون المباحث كالآتي.

١ - أحداث السماء.
 ٢ - أحداث العراق.
 ٣ - أحداث الحجاز.
 ٤ - أحداث الشام.
 ٥ - أحداث إيران.
 ٦ - العلائم الأخلاقية.

## أحداث السماء

نار وحمرة في السماء :

تتحدث الأخبار عن ظهور نار في مواضع مختلفة وبصفات متمايزة مرة من اليمن من قعر عدن تسوق الناس إلى المحشر، ومرة بأرض الحجاز تضيء لهما أعمناق الإبل ببصرى، ومرة من المشرق وأخرى من المغرب تقيل مع الناس إذا قمالوا وتبيت معهم إذا باتوا وتأكل من تخلّف، ومرة نار تنتهي إلى الكناسة في الكوفة كناسة بني أسد حتى تمرّ بثقيف لا تدع وتراً لآل محمد إلا أحرقته، وغير ذلك.

ولعـل ذلـك جميعه غير العنوان الذي نتحدث عنه والنار التي نبغي الكـلام عنها هي نار وحمرة تظهر في السماء ليالي معدودة فيها أعمدة كأعمدة اللجين تزجر الناس عن معاصيهم، فلا هي الخارجة من قعر عدن ولا في أودية الحجاز ولا الظاهرة من المشرق أو المغرب.

بل هي علامة تخرج في السماء.

فقـد روى النعماني بسنده عن أبي جعفر محمد بن عليﷺ: «إذا رأيتم ناراً من قبل المشرق شبه الهردي العظيم تطلع ثلاثة أيام أو سبعة فتوقعوا فرج آل محمد للميظ إن شاء الله عز وجل إن الله عزيز حكيم،".

ولعل الكثير من المطالعين لهذا الخبر يفهمون منه متاخمة زمان طلوع تلك النار لزمان ظهور القائم الظير؛ لأن قوله افرج آل محمد للإلاي» لايكون

(۱) كتاب الغيبة: ۲۵۳ ح۱۳، وص۲۳۳ ح۱۹.

إلا بظهـوره الكلام، غـير أنـي ذكرت مسبقاً عدم إمكان استفادة ذلك منها، لأنها دلت على توقع الفرج فقط، وهو يعني مرور زمان غير يسير قد يأتي عـلى عمـر المتظر أو المنتظرين. وكذا فإن فرج آل محمد الذي يعني ذريته وشيعتهم قد يراد به ارتفاع الخوف والبلاء الشديد الذي أصابهم للفترة التي سبقت طلوع النار.

ومهما يكن من ذلك فالرواية حددت موضع النار قبل المشرق ووصفتها بأنها تشبه الهروي، وهو عيدان صفراء تطحن وتستعمل في الطعام تسمى الروائح أو الكركم.

فإذا دلت الرواية السابقة على توقع الفرج عند رؤية النار، فقد دلت رواية أخرى على أنها علامة يرويها النعماني أيضاً بسنده عن أبي عبد الله الكلا قـل: إذا رأيتم علامة في السماء ناراً عظيمة من قبل المشرق تطلع ليالي فعندها فـرج الناس، وهي قدام القائم بقليل<sup>(۱)</sup> أكدت أن هذا الحدث يكون قدام القـائم يقليل، مما يسل على قرب زمان تحققها من زمان ظهوره بأكثر مما تدل عليه رواية الأمر بتوقع الفرج.

والذي يصرفني عن التزام كونها من العلامات المتاخمة على ظهوره الخلاق أمران، أحدهما عدم عدّها من العلامات على ظهوره في الأخبار، ولا التصريح بأن الحكمة فيها هي الظهور أو التمهيد له، بل دلت الأخبار أن الحكمة فيها هو ردع الناس عن معاصيهم.

فقد روى الشيخ المفيد بسنده عن أبي عبد الله الكلا، قل: فيزجر الناس قـبل قيام القائم الكلا عن معاصيهم بنار تظهر في السماء، وحمرة تجلل السماء، وخسف ببغداد، وخسف ببلد البصرة، ودماء تسفك بها، وخراب دورها، وفناء يقع في أهلها، وشمول أهل العراق خوف لا يكون لهم معه قرارا<sup>(1)</sup>.

- (۱) كتاب الغيبة: ۲۱۷ ح۲۳۷
  - (٢) الإرشاد ٢: ٣٧٨.

الأحداث التي تسبق ظهور القائم 🕮 / أحداث السماء ...... ٣٨٥

والأمـر الآخر: دلالة هذا الخبر على وقوع حوادث كثيرة بعد طلوع النار تطـول مــدة بعضها وهو شمول أهل العراق خوف لا يكون لهم معه قرار، فليس هو خوف يوم واحد ولا سنة، بل هو خوف دائم لا يكون لهم معه قرار.

فأنت ترى أن رؤية الحمرة التي يراد بها النار المتكلم عنها بقرينة الرواية السابقة والتعبير بالظهور في السماء وكلمة ليالي والأعمدة، هذه الحمرة هي حدث يكون بعده أحداث طويلة منها حرب السروسي الذي يحتمل تصحيفه من كلمة الروسي لتقاربهما بالكتابة، لترك النساخ أسنان السين عامة فتتشابهان، كما ذكرت هذه الحرب يشيب فيها الصغير، وعندك الخبر، حتى لو أُريد بها الكناية عن ضراوتها.

(۱) كمال الدين: ٤٦٥ ح٢٢.

٣٨٦ ..... ١٩٨٣ معاد المعد التنازلي في علائم ظهور المهدي 🕮

على أن السؤال عن آخر بني الشيصبان الذين هم بنو العباس، وليس عن ظهور القائم الظلام.

بقي سؤال:

هل إن هذه النار من المعلجز السماوية، أو هي من صنع البشر وتدبيرهم؟

الجواب: أنها من صنع البشر على ما يبدو، لعدم التعبير في الأخبار بأنها آية أو معجزة كما جاء في الكسوف والخسوف في شهر رمضان وكذا الصيحة والخسف بالبيداء والآية في رجب وغيرها.

وهـو أمـر مقـدور يمكـن أن يكون من آثار بعض الأسلحة الستراتيجية والصـواريخ، خصوصاً بعـد التعـبير بالأعمدة وما شابهه يُستمر ارسالها أيام، والحمرة هي الحادثة من الانفجارات التي تجلل السماء فهو ملحوظ في الحروب، كما يمكن أن يكون من انفجار بعض المصانع والمفاعلات النووية.

والـذي يشـجعني عـلى هذا الزعم رواية الكناسة التي يرويها النعماني بسـنده عـن أبـي عـبدالله اللله في قوله تعالى: ﴿سَـأُلَ سَـانُلْ بِعَذَابِ واقع قـال: «تأويـلها فيما يأتي عذاب يقع في الثوية ـ يعني نار ـ حَتى ينتَهي إلى الكناسة كناسة بني أسد حتى تمر بثقيف لاتدع وتراً لآل محمد إلا أحرقته، وذلك قبل خروج القائم الله ().

وأوضح منها رواية الشجري قال قال ابن قلاويه: آية الحدث في رمضان نـار تكون في السماء شبيها بأعناق النجب أو كأعمدة الحديد، فإذا رأيتها فـأعد لأهلك طعام سنة قال، وربما قال: نار تطلع من السماء<sup>(٣)</sup>، هذا عن الـنار، وهـناك روايـة في خصوص الحمرة تدلل على أنه أمر سماوي غيبي، وهي

- (١) كتاب الغيبة: ٢٧٢ ح ٤٨ والآية: ١ من سورة المعارج.
  - (٢) أمالي الشجري٢: ٢٧.

الأحداث التي تسبق ظهور القائم 🕮 / أحداث السماء .....

الرواية التي يرويها النعماني عن أمير المؤمنين الخلي قال: الا تقوم القيامة حتى تفقأ عين الدنيا وتظهر الحمرة في السماء وتلك دموع حملة العرش على أهل الأرض»<sup>(۱)</sup>.

وأحد معاني العين هو الشمس وتفقأ أي تعوّر، فهو يعني حدوث شيء في الشـمس يذهب به نورها ويصير الفضاء أحمر، والسبب في ذلك مهما كـان التعـبير عـنه في العلـوم الحديـثة فهو دموع حملة العرش من الملائكة وغيرهـم، أو أن الحمـرة نفسها هي دموع حملة العرش التي تجري دماً على أهـل الأرض من أجل ما يصيبهم، ويخلص من جميع ذلك ظهور الحمرة في السماء.

ونذكـر بـأن الأخبار التي اعتمدنا عليها واردة في كتب معتبرة ومتعددة، غير أن أسنادها مما لا تخلو من الخدشة.

فلا يمكننا سوى تسليم أصل ظهور النار دون باقي تفاصليها.

## طلوع الشمس من مفريها:

هـذا أمـر مشـهور معروف حتى بين علمة النلس كعلامة على ظهور القائم، وصـرح بـه جماعة من العلماء كالشيخ المفيد<sup>(٣)</sup>، والشيخ الطبرسي<sup>٣٣</sup>، والعلامة الحلـي<sup>(٤)</sup>، والشـيخ عبلس القمي<sup>(٥)</sup>، بل قال السيد نعمة الله الجزائري: استفاض في

- (۱) كتاب الغيبة: ۱٤٧ ح٥.
  - (٢) الإرشاد ٢: ٢٦٨.
  - (٣) تاج المواليد: ٧٠.
- ٤) المستجاد من الإرشاد للعلامة الحلي: ٢٥٨.
  - (٥) الأنوار البهية: ٣٧٦.

الروايات أن طلوع الشمس من مغربها من علامات ظهور صاحب الدار الصلا (').

وقـد حققـنا أن الـروايات الذاكـرة لطلوع الشمس من مغربها كثيرة منقولة بطـرق مخـتلفة، يـرويها العامـة والخاصة، غير أنها لاتدل على أنها علامة على ظهور القائم، والمستفاد منها أنها تتحقق بعد ظهوره الكلام.

نعم هي علامة على الساعة ومن الأمور التي لا تقبل التوبة عند تحققها حيث لايـنفع نفس إيمانها لم تكن آمنت من قبل، وهي الوقت المعلوم الموعود به الشيطان.

وهـناك اختلاف في حقيقتها وكنهها وتفسيرها، وهل تطلع الشمس من المغرب حقيقة أو هو كناية عن ظهور القائم الظلا أو شيء آخر؟ تحتاج الإجابة على ذلك إلى استعراض الأخبار الواردة في هذا المجال.

روى الشيخ الصدوق بسنده عن حذيفة بن أسيد الغفاري قال: كنا جلوساً في المدينة في ظل حائط، قال: وكان رسول الله تَنْظَنَ في غرفة فاطلع علينا فقال: «فيم أنتم؟» فقلنا: نتحدث، قال: «عم ذا؟» قلنا: عن الساعة، فقال: «إنكم لاترون الساعة حتى ترون قبلها عشر آيات: طلوع الشمس من مغربها، والدجال، ودابة الأرض، وثلاثة خسوف في الأرض: خسف بالمشرق، وخسف بالمغرب، وخسف بجزيرة العرب، وخروج عيسى التين،

فلعل همنه المرواية تدل على أن طلوع الشمس قبل ظهور القائم الطلا بقريمنة قوله بعد ذلك اوخسف بجزيرة العرب الذي هو الخسف بجيش السفياني قبل ظهوره، وهو من العلامات على الظهور كما مر.

- (۱) نور البراهين ۲: ۷۹.
- (٢) الحصال: ٤٤٩ وص٤٣١، وانظر روضة الواعظين: ٤٨٤، الحكم والمواعظ: ٣٤٣، سنن أبي داود٢: ٣١٧ ح٤٣١١.

الأحداث التي تسبق ظهور القائم الأ / أحداث السماء ...... ٣٨٩

ولكـن الترتيـب الذكـري في الأخـبار لا يمكن الاعتماد عليه؛ لاختلاف الـروايات فيما بينها في التقديم والتأخير، فواحدة تقدم طلوع الشمس وأخرى تقدم الخسف وهكذا.

كمـاجاء في الخبر الذي يرويه علي بن يونس عن أمير المؤمنين الملماة قال النبي ﷺ : «عشرة قبل الساعة لابد منها: السفياني، والدجال، والدخان، والدابـة، وطلوع الشمس من مغربها، ونزول عيسى، وخسف بالمشرق، وخسف بالمغرب، ونار تخرج من قعر عدن تسوق الناس إلى المحشر،<sup>(۱)</sup>.

فالملاحظ أن هذه الأخيرة قدمت الدجال والدابة على طلوع الشمس من مغربها، بينما الرواية السابقة قدمت طلوع الشمس عليهما.

وروى الراوندي عن النبي ﷺ أنه قال: اعشر علامات قبل الساعة لابد منها: السفياني والدجال والدخان والدابة، وخروج القائم، وطلوع الشـمس من مغربها، ونزول عيسى بن مريم، وخسف بالمشرق وخسف بجزيرة العرب ونار تخرج من قعر عدن تسوق الناس إلى المحشر،<sup>(۳)</sup>.

فقد اختلفت في التقديم والتأخير مع الروايات السابقة، وجعلت طلوع الشمس من مغربها بعد خروج القائم الكلا.

ف إذا كانت الرواية الأولى أوضح سنداً من هذه الآخيرة فهناك رواية يرويها الكليني عـن أبـي عبد الله التي قل: اسأل رجل أبي صلوات الله عليه عن حروب أمـير المؤمـنين الثين وكان السائل من محبينا، فقال له أبو جعفر الثين: يعث الله محمداً تيلي بخمسة أسيف ثلاثة منها شاهرة فلا تغمد حتى تضع الحرب أوزارها، ولـن تضع الحـرب أوزارها حتى تطلع الشمس من مغربها، فإذا طلعت الشمس من مغربها آمن الناس كلهم في ذلك اليوم، فيومئذ لا ينفع نفس إيمانها لم

- (۱) الصراط المستقيم ۲: ۲۰۹.
- (٢) الخرائج والجرائح٣: ١١٤٨ ح٥٧.

. ٣٩ ...... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي الغا

تكن آمنت من قبل"``.

ومعلوم أن الحروب لا تضع أوزارها إلا بعد ظهور القائم وانتشار العدل، فهي تدل على أن طلوع الشمس بعد أن تضع الحرب أوزارها بعد ظهور القائم الكلا.

بل هي في آخر الزمان كما جاء في الخبر المروي عن أبي جعفر الخ في قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهُ قَادرٌ عَلَى أَنْ بِنَنزَلَ آيَمَتُهُ قال: ﴿وسيريكم في آخر الزمان آيات، منها دابة الأرضَ، ونزول عيسَى بن مريم الخلا وطلوع الشمس من مغربهه"، وما نزول عيسى بن مريم الخلا وخروج الدابة إلا بعد ظهور القائم الخلا كما سيأتي الكلام فيه، فيكون طلوع الشمس كذلك، ويكون المراد آخر الزمان الذي لا يكون بعده آخر.

ويؤيـد ذلـك مـا رواه ابن حملا بسنده عن النبي يَنْظِيَّةُ قل: «إذا نزل عيسى بن مريم وقـتل الدجال تمتعوا حتى تجيء ليلة طلوع الشمس من مغربها، وحتى تتمـتعوا بعـد خـروج الدابـة أربعـين سنة لايمـوت أحد ولا يمرض، ويقول الرجل لغنمه ودوابه: اذهبوا فارعوا كذا في مكان كذا وكذا وتعالوا ساعة كذا كذا....»<sup>(77)</sup>، مما ظاهره أن تحقق ذلك بعد ظهور القائم وبسط العدل.

بل هو آخر الأمور عند نهاية الخلق كما جاء في الخبر الذي يرويه ابن جرير عن رسول الله ﷺ أنه قل: «ثم إن عيسى يرفع رأسه إلى السماء ويؤمّن المسلمون، فيبعث الله عليهم دابة يقال لها النغف تدخل من مناخرهم فيصبحون موتى من حاق الشام إلى حاق العراق حتى تنتن الأرض من

- (۱) الكافيه: ۱۰ ح۲.
- (٢) تفسير القمي : ١٩٨ في رواية أبي الجارود عن أبي جعفر الشيرة، والآية ٣٧ في سورة الأنعام.
  - (٣) كتاب الفتن: ١٦٣، الملاحم والفتن: ٩٧.

الأحداث التي تسبق ظهور القائم ﷺ / أحداث السماء ..................................

جيفهم، ويأمر الله السماء فتمطر كأفواه القرب فتغسل الأرض من جيفهم ونتنهم، فعند ذلك طلوع الشمس من مغربها".

نعم هناك رواية عن أمير المؤمنين المن تلك على بقاء الناس بعد طلوع الشمس لفترة نسل واحد يرويها في عقد الدرر عنه المن أنه قل: «ألا وتكون الـناس بعـد طلـوع الشمس من مغربها كيومهم هذا، يطلبون النسل والولد، يلقى الـرجل الـرجل فيقول: متى وللت؟ فيقول: من طلوع الشمس من المغرب، وتـرفع الـتوبة، فـلا يـنفع نفس إيمانها، لم تكن آمنت من قبل، أو كسبت في إيمانهـا خيراً، هو التوبق<sup>10</sup>، وقد دلت رواية ابن حماد على أنها أربعون منة من يـوم خـروج الدابـة، وخروج الدابة مقارب لطلوع الشمس من مغربها للخبر الـني يرويه الطيالسي عن رسول الله يمن قل. فإن أول الآيات خروجاً طلوع الشمس من مغربها، أو خروج الدابة على الناس ضحى... فأيتها كانت قبل

ولا أدري مـن أيـن أتـى القـائلون بأن طلوع الشمس من مغربها من علائم ظهـور القـائم الكلا بذلـك، فـإني لم أجد على ذلك دليلاً، وليس ما يلل عليه سوى شهرته، ورب مشهور لا أصل له.

وأما عـدم قـبول الـتوبة عند طلوع الشمس من مغربها فقد دلت عليه عدة روايات كرواية الكليني السابقة ورواية ابن أبي شيبة عن رسول الله ﷺ : «ثـلاث إذا خـرجن لاينفع نفساً إيمانها لم تكن آمنت من قبل: طلوع الشمس من مغربها، والدجال، والدابة".

- (١) جامع البيان ١٧: ٦٩.
  - (٢) عقد الدرر: ٣٢٦.
- (٣) مسند أبي داود الطيالسي٩: ٢٩٧ ح٢٢٤٨.
- (٤) المصنف ١٠: ١٧٨ ح ١٩٤٤، مسند أحمد ٢: ٤٤٥، سنن الترمذي ٥: ٢٦٤ ح ٣،٧٢.

٣٩٢ ..... وي علائم ظهور المهدي 🕰

ورواية الطيالسي عن رسول الله ﷺ قال: «بادروا بالأعمال ستاً: طلوع الشمس من مغربها، والدجال والدخان، ودابة الأرض، وخويصة أحدكم، وأمر العامة»<sup>(۱)</sup>.

ورواية الطيالسي الأخرى عن رسول الله ﷺ قال: «إن الله عزوجل يبسط يده بالليل ليتوب مسيء النهار، وبالنهار ليتوب مسيء الليل حتى تطلع الشمس من مغربها<sup>(۲)</sup> ويبسط يده بمعنى أن الله يفتح باب التوبة في الليل ليتوب على من أذنب في النهار وبالعكس.

وفي روايـة يـرويها أحمـد بن حنبل عن رسول الله ﷺ: الا تقوم الساعة حتى تطلع الشمس من مغربها، فإذا طلعت ورآها الناس آمن من عليها، فذلك حين لاينفع نفس إيمانها لم تكن آمنت من قبل<sup>٣)</sup>.

فهـي تدل على حتمية طلوع الشمس من مغربها، كما دلت عليه بعض روايـات العلامات العشر المتقدمة؛ لأنه قال في بعضها: «إنكم لا ترون الساعة حتى ترون قبلها عشر آيات» وفي رواية أُخرى «عشرة قبل الساعة لابد منها».

بالإضافة إلى الرواية المصرحة بذلك وهي رواية الشيخ المفيد بسنده عن أبي حمزة قال: قلت لأبي جعفر الظلا خروج السفياني من المحتوم؟ قل: «نعم، والـنداء من المحتوم، وطلوع الشمس من مغربها محتوم، واختلاف بيني العباس في الدولة محتوم، وقتل النفس الزكية محتوم، وخروج القائم من آل محمد محتومه<sup>(1)</sup>.

- (۱) مسند أبي داود:۳۳۲.
- (۲) مسند أبي داود: ۲۲ .
- (۳) مسند أحمد ۲: ۲۳۱ و۳۱۳ و۰۰۳۰
- (٤) الإرشاد ٢: ٢٧١، عن الفضل بن شاذان عمن روا، عن أبي حمزة، ونقله العلامة الحلي في المستجاد: ٢٥٨ بنفس السند.

الأحداث التي تسبق ظهور القائم 🕮 / أحداث السماء .....

وأما الدليل على أن طلوع الشمس من مغربها هو الوقت المعلوم فهو رواية الطبراني عن النبي ﷺ قل:

إذا طلعت الشمس من مغربها يخر إبليس ساجداً ينادي إلهي مرني أن أسجد لمن شئت، فتجتمع إليه زبانيته فيقولون: ياسيدهم ما هذا التضرع؟ فيقول: إنما سألت ربي أن ينظرني إلى الوقت المعلوم، وهذا الوقت المعلوم، ثم تخرج دابة الأرض من صدع في الصفا، فأول خطوة تضعها بأنطاكية، ثم تأتي إبليس فتلطمهم".

طلوع الشمس من مغربها حقيقة أو كناية؟

ف الدلالات مـن الطـرفين موجودة، طائفة من الروايات تدل على أنها حقيقة وتفصّل كيفية ذلك، وأُخرى تدل على أن ذلك مجرد كناية.

ومن الطائفة الأولى رواية حذيفة عن النبي ﷺ قال فيها:

وطلوع الشمس من مغربها، يكون طول تلك الليلة ثلاث ليال لايعرفها إلا الموحدون أهل القرآن، يقوم أحدهم جزءه فيقول: قد عجلت الليلة، فيضع رأسه فيرقد ثم يهب من نومه، فيسير بعضهم إلى بعض فيقولون: هل أنكرتم ما أنكرنا؟ فيقول بعضهم لبعض: غداً تطلع الشمس من مغربها، فإذا طلعت من مغربها فعند ذلك لا ينفع نفساً إيمانها لم تكن آمنت من قبل أو كسبت في إيمانها خيراً»<sup>(1)</sup>.

فهي تــل عـلى أن طلوع الشمس من مغربها أمر حقيقي وواقعي يكون ذلك على أثر ليلة طويلة تزيد على ثلاثين ساعة.

ومـنها روايـة المـناوي عن ابن عباس: فطلوع الفجر أمان لأمتي من

- (۱) المعجم الأوسط ۱: ۹۸ ح۹۴.
- (٢) الداني: ١١٢ ـ ١١٣، جامع البيان للطبري ١٠: ١٧.

٣٩٤ ..... ٢٩٤ .....

طلوع الشمس من مغربها، فما دام يطلع، فالشمس لا تطلع من مغربها، فإذا لم يطلع طلعت ذلك اليوم من المغرب؛ فإن الفجر هو مبادئ شعاعها علند قربها من الأفقا<sup>(۱)</sup>، فهي تتكلم عن أُمور حقيقية هي طلوع الفجر كل يوم وعدم طلوعه ليلة طلوع الشمس من مغربها.

ومنها رواية عبد الله بن عمرو قل: إن الشمس تطلع من حيث يطلع الفجر، فإذا أرادت أن تطلع تقاعست حتى تضرب بالعمد وتقول: يارب إني إذا طلعت عبدت من دونك، فتطلع على ولد آدم فتجري حيث تأتي المغرب فتسلم فيرد عليها وتسجد فينظر إليها ثم تستأذن فيؤذن لها فتجري إلى المشرق والقمر كذلك، حتى يأتي عليها يوم تغرب فيه فتسلم فلا يرد عليها وتسجد فلا ينظر إليها، ثم تستأذن فلا يؤذن لها، فتحبس حتى يجيء القمر ويسلم فلا يرد عليه ويسجد فلا ينظر إليه ثم يستأذن فلا يؤذن له، شم يقال لهما ارجعا من حيث جئتما، فيطلعان من المغرب، كالبعيرين المقتر نين، فذاك قوله عزوجل في يؤم كياً تي بعض أيات رباكم <sup>(1)</sup>

وأظن أن هذه الأخيرة هي من نسيج خيال بعض السوداويين لا أكثر.

وأما الطائفة الثانية الدالة على أن طلوع الشمس من مغربها مجرد كناية عن أمر عظيم، فهي روايات، منها رواية الشيخ الصدوق بسنده عن الـنزال بـن سـبرة، عن أمير المؤمنين الثلاث في حديث يذكر فيه أمر الدجال ويقول في آخره: الا تسألوني عما يكون بعد هذا؛ فإنه عهد إليّ حبيبي الثلاث أن لا أخبر به غير عترتي، قال النزال بن سبرة: فقلت لصعصعة بن صوحان: ما عـنى أمـير المؤمنين بهذا القول؟ فقال صعصعة: يا ابن سبرة إن الذي يصلي عيسى بن مريم خلفه هو الثاني عشر من العترة، التاسع من ولد

- (۱) فيض القدير٤: ٣٥٨.
- (٢) الداني: ١٤٧ والآية ١٥٨ من سورة الأنعام.

الأحداث التي تسبق ظهور القائم الشي / أحداث السماء ......

الحسين بـن علـي للمليطة ، وهو الشمس الطالعة من مغربها، يظهر عند الركن والمقـام فيطهر الأرض ويضع الميزان بالقسط فلا يظلم أحداً أحداً، فأخبر أمـير المؤمـنين الطلاة أن حبيـبه رسول الله تيكي عهد إليه أن لا يخبر بما يكون بعد ذلك غير عترته الأئمة"<sup>(۱)</sup>.

فهي تلل بوضوح على أن طلوع الشمس من مغربها مجرد كناية عن ظهور الإمام المهدي التلك من غير الجهة التي يترقب الناس خروجه منها، كما أن طلوع الشمس من مغربها هو طلوعها من غير الجهة المترقبة كطلوعه من الكوفة التي هي مستقره النهائي حسب ما هو مشهور ومترقب، أو حتى الروم الذي هو آخر ما يقصده ويصل إليه وهم أخواله فيكون قد ظهر في أخواله، أو من محل غيبته وغروبه، ولكن الرواية نفسها صرحت بظهوره بين الركن والمقام، فلعل المراد هو مغرب الجزيرة العربية مكة، كما يحتمل قوياً أن يكون له ظهوران واحد في الكوفة والآخر في مكة كما بينا ذلك في عنوان شعيب بن صالح.

ولا يثبت شيء من الطرفين، لا حقيقة طلوع الشمس من مغربها ولا كونه كناية عن ظهور القائم التي بهذه الروايات الضعيفة السند، بل لا يثبت جميع ما تقدم حتى أصل طلوع الشمس من مغربها لضعف جميع الروايات إلا أن تكتفي بالشهرة وتكرر نقلها في الأخبار.

#### طلوع النجم المذنب:

لما كمان المنجم المذنب لا يطلع إلا في فترات خاصة من عمر الأرض أمكن أن يكون طلوعه من العلائم الواضحة على مقارناته وما يعقبه ويخلفه من الحوادث، التي منها ظهور القائم الكلة وقد صرّحت الأخبار بعلائميته على ذلك من دون التصريح بمتاخمته، بل يستفاد منه العكس من ذلك؛ لما رواه

کمال الدین: ٥٢٧، مستدرك السفینة ٣: ٢٥٠، وج٦: ٥٣.

٣٩٦ ..... ٩٦ معاد الماني اللغة التنازلي في علائم ظهور المهدي 🕮

الخزاز بسنده عن علقمة بن قيس قل: خطبنا أمير المؤمنين على منبر الكوفة خطبة اللؤلؤة فقال فيها: قوإني ظاعن عن قريب ومنطلق إلى المغيب فارتقبوا الفتنة الأموية والمملكة الكسروية، وإماتة ما أحياه الله وإحياء ما أماته الله، واتخذوا صوامعكم بيوتكم وعضوا على مثل جمر الغضا، فاذكروا الله ذكراً كثيراً، فذكره أكبر لو كنتم تعلمون، ثم قال: وتبنى مدينة يقال لها الزوراء بين دجلة ودجيل.

ثم يذكر حكمام بني العباس ويقول: وتعمل القبة الغبراء ذات القلادة الحمراء في عقبها قائم الحق يسفر عن وجهه بين الأقاليم كالقمر المضيء بين الكواكب الدرية، ألا وإن لخروجه علامات عشراً: أولها طلوع الكوكب ذي الذنب ويقارب من الحاوي ويقع فيه هرج ومرج وشغب، وتلك علامات الخصب، ومن العلامة إلى العلامة عجب، فإذا انقضت العلامات العشر إذ ذاك يظهر بنا القمر الأزهر وتمت كلمة الإخلاص لله على التوحيد...، <sup>(1)</sup>.

فقد دلت هذه الرواية على أن طلوع الكوكب المذنب هو أول العلامات العشـر الـتي يكـون بين العلامة منها إلى العلامة الأخرى عجب، مما يعني عدم متاخمته لظهور القائم الظيرة الذي يظهر بعد تحقق العلامات العشر.

مما يؤيد إرادة ذلك تسميته بالكوكب المذنب في رواية البرسي الذي يروي عن الأصبغ بن نباتة قال: خطب أمير المؤمنين المخيرة فقال في خطبته وذكر الخطبة السابقة إلا أن فيها: اللا وإن لخروجه علامات أولها: تحريف الـرايات في أزقـة الكوفـة، وتعطـيل المساجد، وانقطاع الحاج، وخسف وقذف الأحداث التي تسبق ظهور القائم 🖽 / أحداث السماء ...... ٣٩٧

بخراسان، وطلوع الكوكب المذنب، واقتران النجوم، وهرج ومرج، وقتل ونهب فـتلك علامـات عشر، ومن العلامة إلى العلامة عجب، فإذا تمت العلامات قام قائمنا قائم الحقة<sup>(۱)</sup>.

وهي أكثر معقولية من سابقتها من ناحية مجموع العلامات العشر التي لم تذكر الرواية الأولى مـنها سوى خمس علامات مع شدّة إجمالها بعد عدم وجود مرجع معـين لضـمائرها، واختلاف النسخ التي في بعضها الحلاي بدل الحاوي وفي البعض الآخر الجاري، والجميع لا يتصور له معنى محصل.

ولكـن هـناك روايـة تذكـر انعطافه جاء فيها: «يطلع نجم بالمشرق يضيى، كما يضيىء القمر ينعطف حتى يلتقي طرفه أو يكانه<sup>(٢)</sup>، مما يُحدث الترديد في إرادة الكوكـب المذنب المذكور، فإنه وإن كان فيه بعض الإنعطاف ولكن ليس بذلـك الحـد، وكـذا ما هو مضيىء بمقدار إضاءة القمر، الذي تؤكده رواية ابن طاووس التي جاء فيها: «يطلع نجم بالمشرق له ذنب يضيىء لأهل الأرض كإضاءة القمر ليلة البدر»<sup>(۳)</sup>.

فلـو صحّت هذه الرواية لدلت على إرادة مذنّب آخر لم يطلع بعد، غير أن ابـن طـاووس يرويها عن ابن حملا، والموجود من رواية ابن حملا التي يرويها عن كعب أنه قل: فيطلع نجم من المشرق قبل خروج المهدي له ذناب.<sup>(1)</sup>.

وفي رواية أخرى عن ابن مسعود قال: «تكون علامة في صفر، ويبتدا نجم له ذناب»<sup>(0)</sup>.

- (۱) مشارق البرسي: ۱٦٤.
- (٢) فرائد فوائد الفكر: ٦.
  - (٣) الملاحم والفتن: ٤٦
    - (٤) كتاب الفتن: ٦١.
    - (°) كتاب الفتن: ٥٩.

٣٩٨ ..... ٣٩٨ ..... ١ لعد التنازلي في علائم ظهور المهدي 🖽

فهي تـبدو أكـثر معقولية من غيرها، وأكثر مطابقة لما يعرف بالكوكب المذنب هالي الذي ذكرناه.

ولـولا توافـق هذه الروايات الأخيرة في تحديد طلوعه من المشرق، لما كان مـن البعـيد إرادة الوسائل الحديثة التي تطير في السماء كالطائرات الحربية التي لهـا ذنـب مـن اللخـان أو ما يشبه الأقمار الصناعية التي سيصنعها البشر فيما بعد. غير أن تقييد خروجه من المشرق يبعد ذلك عن الأذهان.

ثم إن بعض الأخبار تذكر ذلك بنحو آخر، منها الخبر الذي يرويه النعماني بسنده عن كعب الأخبار جاء فيه: فإن القائم من ولد علي الخلا له غيبة كغيبة يوسف، ورجعة كرجعة عيسى بن مريم، ثم يظهر بعد غيبته مع طلوع النجم الأحمر، وخراب الزوراء وهي الري.. وخسف المزورة وهي بغداد و....»<sup>(1)</sup>.

فهي تصفه أنه أحمر، كما أن النجم المذنب هالي أحمر اللون، ولكن الرواية نفسها يرويها عنه المجلسي وفيها النجم الأخر، بنل النجم الأحمر، ولكن لا معنى له.

والـذي يهـوَّن الخطـب عدم صحة أسناد الروايات التي ذكرناها، مما يجعلــنا في فسـحة مــن الالتزام بشيء من ذلك، إلا أن يثبت من مجموعها أصل الكوكب المذنب فقط.

### الأمطار الغزيرة:

بيـنما تتحدث بعض الأخبار العامية عن شحة ماء الفرات وخروج جـبل مـن ذهـب، تتحدث أخبارنا عن سنة غيداقة كثيرة المطر قبل ظهور القائم اللي بل هي نفس سنة ظهوره على ما جاء في بعض الأخبار، يرتفع الأحداث التي تسبق ظهور القائم الصي / أحداث السماء .....

عـلى أثرها منسوب ماء الفرات ويحصل فيه بثق فيدخل أزقة الكوفة على ما سيأتي في الحديث عن أحداث العراق.

روى الشيخ المفيد والشيخ الطوسي بسنديهما عن أبي عبد الله الظلا قـل: «إن قـداًم القـائم الكلا لسنة غيداقة يفسد فيها الثمار والتمر في النخل، فلا تشكّوا في ذلك»<sup>(1)</sup>.

دلت على كثرة المطر بحيث يؤدي إلى فساد الثمار والتمر وهي في الشجر من كـثرة المـاء والـرطوبة العالية، وتكون لتلك السنة أو السنوات ميزة يعـرف فـرقها عن باقي السنين جميع سكان العالم، بحيث لايبقى شك لدى المنـتظرين مـن أن هـذه السـنة أو السنوات هي الموعود بها: كعلامة على ظهور القائم التيخ، فلا مجال مع وقوع ذلك من التشكيك رغم اليأس من ظهوره التيخ واستبعاده.

وروى الشـيخ المفيد والشيخ الطوسي أيضاً عن سعيد بن جبير أنه قـال: إن السـنة الـتي يقـوم فيها المهدي الثي تمطر الأرض أربعاً وعشرين مطرة ترى آثارها وبركاتها <sup>(۲)</sup>.

فـإن الـرواية الأولى وإن ذكـرت فسـاد الـثمر والتمر من جراء كثرة المطـر ولكـن لايعني ذلك فقدان هذا المطر للبركة من ناحية أخرى كازدياد الخضرة ونبات الأرض والمرعى بحيث تُشهد بركات ذلك المطر كما جاء في الرواية الثانية في أكثر ربوع العالم.

وهـناك أخـبار أخـرى تـتحدث عـن كثرة المطر قبل الساعة ولكنها تصـفه بأنـه عديـم الـبركة كـالذي يرويه الحاكم بسنده عن أنس قال قال رسـول الله ﷺ: «والذي نفسي بيده لاتقوم الساعة على رجل يقول لاإله

- (١) الإرشاد: ٣٦١، الغيبة: ٢٧٢.
- (٢) الإرشاد٢: ٣٧٣، الغيبة: ٤٤٣ ٤٣٥.

إلا الله ويأمر بالمعروف ويسنهى عن المنكر ـ إلى أن قال ـ وحتى تمطر السماء ولا تنبت الأرض"<sup>(۱)</sup>.

وفي روايـة أخـرى عـن أنس بن مالك يقول: من اقتراب الساعة ظهور المعادن وكثرة المطر وقلة النبات<sup>(1)</sup>.

وفي ثالثة يرويها ابن حملا عن النبي ﷺ قل: الا تقوم الساعة حتى يمطر المناس مطراً لايكنَ منه بميوت الملر، لايكنَ منه إلا بيوتِ الشعرِ<sup>٣</sup> ويكن بمعنى يحفظ.

فلعـل هـذا مطر آخر غير الذي تحدثنا عنه أولًا، لأن المراد بالساعة هي ساعة القيامة.

- (۱) مستدرك الحاكم ٤: ٤٩٥ .
  - (٢) كتاب الفتن: ٣٩٣.
  - (٣) كتاب الفتن: ٣٩٢.

# أحداث العراق

أحداث بغداد

تنبأ النبي ﷺ وأمير المؤمنين ببناء مدينة الزوراء بغداد الحالية بأورع بسناء وأحدثمه مع التشاؤم من ملوكها الجبابرة الذين يحكمون فيها من بني العـباس وغيرهـم يؤثرون أنواع الظلم والغدر، ونزوع أهلها إلى الفساد وارتكاب الذنوب واللهو والفجور.

فقد خطب أمير المؤمنين التلك فقل: «وتبنى مدينة يقال لها الزوراء بين دجلة ودجيلة والفرات فلو رأيتموها مشيدة بالجص والآجر مزخرفة بالذهب والفضة واللازورد المستسقا والمرمر والرخام وأبواب العاج والأبنوس والخيم والقباب والشارات وقد علّيت بالساج والمرمر والصنوبر والخشب وشيّدت بالقصور وتوالت عليها ملوك بني الشيصبان أربعة وعشرون....» <sup>(1)</sup>.

وفي نقـل آخـر: الملعون من سكنها، منها تخرج طينة الجبارين تعلى فيها القصور، وتسبل الستور، ويتعلّون بالمكر والفجور، فيتداولها بنو العباس (٤٢) ملكـاً عـلى عدد سنيّ الملك، ثم الفتنة الغبراء، والقلادة الحمراء في عنقها قائم الحقا<sup>(۱۲)</sup>.

وأقـبح ما ينقل من الأمور التي تحدث فيها هو ما ذكره أمير المؤمنين الظير لحباب الراهب الذي بنى مسجد براثا المعروف قال له:

- (١) كفاية الأثر: ٢١٣.
- (٢) مشارق البرسي: ١٦٤.

٤.٢ ..... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي 🕮

"يا حباب ستبنى إلى جنب مسجدك هذا مدينة وتكثر الجبابرة فيها ويعظم البلاء، حتى أنه ليركب فيها كل ليلة جعة سبعون ألف فرج حرام، فإذا عظم بلاؤهم سدّوا على مسجدك بفطوة...) <sup>(١)</sup>.

ولما لاحظنا مجموع الأخبار الناقلة للحوادث التي تحدث في بغداد وجدنا أهسم ما فيها هو حكومة بني العباس الطويلة العريضة تنتهي باختلاف يحدث فيما بينهم ويسلط الله عليهم علجاً من حيث بدأ ملكهم، أي المشرق، فتزول دولتهم.

والأخبار متوالية متواترة على أن أول علامات الفرج هو اختلاف بني فـلان أو بـني العـباس وزوال ملكهم، فأول مانبحثه من الأحداث هو اختلاف بـني فـلان ثـم نعطف على باقي الأحداث والوقائع إلى دخول السفياني الذي تكلمنا عنه مسبقاً.

## اختلاف بني فلان:

لايخلـو شـيء مـن بلدان العالم خصوصاً منطقة الشرق الأوسط من الحركات السياسـية والعسـكرية والانقلابات وتقلبات الأوضاع الحاكمة، وما من دولة قامت ولا من نظام سادً إلا وله مناوؤه والخارجون عليه.

ومعه لا يكون مثل حركة اليماني والسفياني والخراساني من العلامات الواضحة التي يصلح أن تكون علامة على ظهور الإمام الظيئة يعتمد عليها المنتظرون؛ لأن الحركة في الـيمن وخروج رجل من اليمن قد يتكرر على مر التاريخ، وكذا الخارج في خراسان أو الشام الموسوم بالسفياني.

فكـان هذا التصوّر يغلب على الناس عند نشوء كل تحرك في اليمن أو الشام أو خراسان بأن الخارج هو اليماني أو الخراساني، بل قد يستغل الأحداث التي تسبق ظهور القائم الله / أحداث العراق ......

السياسيون والقلاة الناهضون في كل صقع من تلك المصطلحات التي عرفها الناس واشتاقوا إليها كمصطلح اليماني والخراساني واسم المهدي في مجال انجاح ثوراتهم وتحركاتهم السياسية والنظامية.

فكان هذا الأمر يحدث حتى في زمان الأئمة لما خرج طالب الحق قيل لأبي عبد الله الظلاة نرجو أن يكون هذا اليماني، فقال: «لا، اليماني يتوالى علياً وهذا يبرأ منه»<sup>(۱)</sup>.

ولـذا جـاء التأكـيد في الأخـبار على زوال دولة العباسيين أولاً وقبل كل العلائــم بـياناً لماهـية كــل تحــرك في الـبلدان التي ينتظر المنتظرون حصول التحرك فيها كعلامة لظهور الإمام المهدي الظير.

وبعـد هـذا التأكـيد يعلم أن كل خارج من هذه البلدان قبل زوال دولة العباسيين ليس هو الموعود به ولا هو من العلائم.

وقـدنجـح هـذا التأكـيد للفترة التي استدام بها ملك بني العباس أعني القرن السـابع الهجري، فلما زالت هذه الدولة عادت التوهمات من جديد حتى تمكن البعض من إيهام المنتظرين في مجال تمشية أغراضهم السياسية مهما كانت نواياهم ومقاصدهم، خيَّرة وصادقة.

فـلا محـيص عـن اسـتعراض الأخـبار الـواردة في ذلـك لكي نقف على الحقـيقة في هـذا التعتيم، ونستنير الطريق الأصوب في متاهات الأيام وحوالك الدهور.

ف الذي يـــل على أن اختلاف بني العباس من العلامات معتبرة جابر بن يـزيد الجعفي قــال، قــال أبـو جعفر محمد بن علي الباقر للتخطية : فيا جابر الزم الأرض ولا تحـرك يــداً ولا رجـلاً حـتى تـرى علامات أذكرها لك إن أدركتها، أولهـا: اخـتلاف بـني العـباس ومـا أراك تدرك ذلك ولكن حدّث به من بعدي

(۱) الأمالي للشيخ الطوسي: ۱۳۲ حـ ۱۳۷۰.

ي . ٤ . المستمسم المعد التنازلي في علائم ظهور المهدي 🕮

عني، ومناد ينادي من السماء ويجيئكم الصوت من ناحية دمشق بالفتح....» <sup>(1)</sup>.

فهي وإن دلت عملى أن اختلاف بني العباس من العلامات، ولكن ليست هي العلامات عملى خبروج الإمام المهمي الملية وإنما هي علامات ترك لزوم الأرض، ولو كانت هي علامات ظهور القائم فهي من المسلسلات التي تذكر أحداثاً تحدث متتالية قد يفصل بينها قرون تنتهي بظهور القائم، يريد: لا تحرك ساكناً حتى تتم كل تلك العلامات ويظهر القائم الملية.

ورواهــا الشـيخ الطوسـي إلا أن فيها: «اختلاف بني فلان» بـل اختلاف «بني العباس»<sup>(۲)</sup>.

وروى المنعماني بسمنده عن أبي بكر الحضرمي عن أبي جعفر الم الله أنه قمال في حديث: الابد أن يملك بنو العباس، فإذا ملكوا ثم اختلفوا تفرق ملكهم وتشمتت أمرهم حتى يخرج عليهم الخراساني والسفياني هذا من المشرق وهذا من المغرب يستبقان إلى الكوفة كفرسي رهان هذا من هنا وهذا من هنا حتى يكون هلاكهم على أيديهما".

وفي روايـة ثالـثة يـرويها النعماني عن أمير المؤمنين الظلاة أنه قل: الملك بـني العباس يسر لا عسر فيه، لو اجتمع عليهم الترك والديلم والسند والهند والبربر والطيلسان لن يزيلوه، ولا يزالون في غضارة من ملكهم حتى يشذّ

- ۲۷۹ : للنعماني: ۲۷۹
  - (۲) الغيبة: ٤٤١ .
  - (۳) الغيبة: ۲۰۹ ح۱۸.
  - (٤) كتاب الغيبة: ٢٥٣ ح١٣.

الأحداث التي تسبق ظهور القائم 🕮 / أحداث العراق ......

عنهم مواليهم وأصحاب دولتهم، ويسلط الله عليهم علجاً من حيث بدا ملكهم لا يمر بمدينة إلا فتحها ولا ترفع له راية إلا هدّها، ولا نعمة إلا أزالها، الويل لمن ناواه، فلا يزال كذلك حتى يظفر ويدفع بظفره إلى رجل من عترتي يقول بالحق ويعمل بهه<sup>(۱)</sup>.

ودلالة هذه الرواية على خروج الخراساني الذي يدفعها إلى الشخص الـذي يقـول بـالحق ويعمـل بـه ـ أي الإمـام المهديﷺ ـ لدليل على أن هلاكهم علامة من علامات الظهور.

وفي رواية رابعة يرويها عن يعقوب السراج قال قلت لأبي عبد الله الظير: متى فرج شيعتكم؟ قال: •إذا اختلف ولد العباس ووهى سلطانهم، وطمع فيهم من لم يكن يطمع، وخلعت العرب أعنتها، ورفع كل ذي صيصية صيصيته، وظهر السفياني، وأقبل اليماني، وتحرك الحسني خرج صاحب هذا الأمر»<sup>(1)</sup>.

فهي تذكر عدة علامات منها اختلاف ولد العباس وضعف حكومتهم.

وفي روايـة خامسـة يرويها النعماني عن ابن أبي يعفور قال قل لي أبو عـبد الله اللكية: «امسك بيدك هلاك الفلاني ـ اسم رجل من بني العباس ـ وخروج السفياني، وقتل النفس، وجيش الخسف، والصوت.

ثم قال: «الفرج كله هلاك الفلاني، من بني العباس»<sup>(٣)</sup>.

ولا يعني قوله الفرج كله هلاك العباسي الذي هو آخر ملوك بني العباس سوى أنه علامة على ظهور القائم الظلا.

- كتاب الغيبة: ٢٤٩، والعلج هو الرجل الأعجمي.
  - (٢) كتاب الغيبة: ٢٧٠.
  - (٣) كتاب الغيبة: ٢٥٨.

٤٠٦ ...... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي 🕮

وفي رواية سادسة هي رواية المفضل: «إن للقائم من ولد علي الله غيبة كغيبة يوسف، ورجعة كرجعة عيسى الله بن مريم، ثم يظهر بعد غيبته مع طلوع النجم الأحمر، وخراب الزوراء، وهي الري، وخسف المزورة وهي بغداد، وخروج السفياني وحرب ولد العباس مع فتيان ارمينية وآذربايجان، تلك حرب يقتل فيها ألوف وألوف كل يقبض على سيف محلى تخفق عليه رايات سود، تلك حرب يشوبها الموت الأحمر والطاعون الأغر،<sup>(۱)</sup>.

فخروجه الكلة مع حرب بني العباس وفي زمانها لدليل على بقاء ملكهم إلى ظهوره الكلة.

وفي رواية سابعة عن سلمان الفارسي قل: أتيت أمير المؤمنين علي بن أبسي طالب اللغة خالساً فقلت: يا أمير المؤمنين متى القائم من وللك؟ فتنفس الصعداء وذكر كلاماً قبال فسيه: الفياذا قُتلت ملوك بني العباس أولي العمى والالتباس.. وخربت البصرة هناك يقوم القائم من ولد الحسين الظيمة»".

وهناك روايات أخرى دالة على علائمية اختلاف بني العباس وانقراض ملكهم على ظهور القائم الظلاة نعرض لها بالتدريج.

وإذا كان اختلافهم علامة فهل هو من المحتوم أو ليس من العلامات الحتمية؟ دلت الأخبار المعتبرة وغيرها على أنه من المحتوم، فقد روى الصدوق يسنده عن أبي حمزة الثمالي قال قلت لأبي عبد الله الظلاة: إن أبا جعفر كمان يقول: فإن خروج السفياني من الأمر المحتوم؟ قال لي: فنعم واختلاف ولد العباس من المحتوم، وقتل النفس الزكية من المحتوم، وخروج القائم من المحتوم....، <sup>(1)</sup>.

- (١) كتاب الغيبة: ١٤٧.
- (٢) العدد القوية: ٧٥ ح١٢٦ مرسلاً.
  - (٣) كمال الدين: ١٥٢ ح١٤٠

الأحداث التي تسبق ظهور القائم الظير / أحداث العراق ........................

ورواه الكلـيني بسـند معتـبر والشيخ المفيد ﷺ في الإرشاد<sup>(۱)</sup>، وكذا الشيخ الطوسي إلا أن فيه فواختلاف بني فلان من المحتوم<sup>(۱)</sup>.

ومهما يكـن مـن ذلـك فالأخبار كما ترى دالة على أن اختلاف بني العباس من العلائم على ظهور القائم بل هو من العلائم الحتمية دون الموقوفة.

وإنمــا أوردنا كل تلك الأخبار لتتأكد من العلائمية ثم الحتمية وتستيقن منه.

ولكـن الخبير قد يلاحظ على هذه الأخبار والاستدلال بها بعض الملاحظات نذكرها كما يلي:

١ – عدم تصريح الأخبار بأن اختلاف بني العباس وهلاكهم من العلائم على خروج الإمام المهدي التلكي، غاية ذلك صرّحت الرواية الأولى بترك التحرك ولزوم الأرض حتى ترى علامات منها اختلاف ولد العباس، ولو كمان من العلامات على ظهوره فهو من المسلسلات التي بين العلامة والتي تليها زمان لايمكن تحديده، وقد يفصل بينها قرون كما بينا، وذلك بقرينة قوله: أولها اختلاف بني العباس.

وباقي الروايات بين أن تذكر أنه من علامات الفرج الذي يمكن أن يراد به رفع الخناق عن الشيعة، أوتذكر حوادث تطول بعد اختلافهم وهلاكهم قبل ظهور القائم الظلام.

٢ ـ يـروي جميع هذه الأخبار رجل واحد وهو النعماني، مع أن غيره إذا روى قــال «بــني فلان» ولم يقل "بني العباس»، فلعل تغيير بني فلان إلى كلمة بني العباس اجتهاد من النعماني.

- (۱) الكافي۸: ۳۱۰ ح٤٨٤، الإرشاد: ۳۵۸.
  - (٢) الغيبة: ٢٦٦.

٤٠٨ يستنين علائم ظهور المهدي 🖽

٣ ـ أكثر هذه الروايات التي أوردناها هناك روايات تقابلها جاء فيها «بنو فلان» بدل بني العباس حتى من نفس النعماني.

٤ ـ كـيف يكـون اختلاف بني العباس من العلائم وقد انقضى ملكهم من يوم استولى هولاكو على بغداد، مما يمضي عليه أكثر من سبعة قرون.

فلابـد في هذه المرحلة من صرف النظر عن بني العباس وتسليط الضوء على «بني فلان» كعلامة مستقلة، لنرى مدى علائميتها وحتميتها ثم نرجع للجمع بين العلامتين أو التفريق والبت في حال بني العباس.

فالروايات الدالـة على علائمية اختلاف بني فلان أكثر من روايات بني العـباس ولهـا مصـلار وطرق متفاوتة جاء بعضها عند سرد روايات بني العباس محاولـة مـنا لتقريـب الوحـلة بـين الكلمـتين، أعـني بـني العـباس وبني فلان، ونضيف هنا روايات أُخرى تذكر علائمية اختلاف بني فلان وغيرها.

منها: الرواية التي يرويها الكليني بسند معتبر عن أبي عبد الله ال**طلان** قـال: «لا تـرون مـا تحـبون حتى يختلف بنو فلان فيما بينهم، فإذا اختلفوا طمع الناس وتفرقت الكلمة وخرج السفياني<sup>»(۱)</sup>.

ومنها: رواية قرب الإسناد يقول الرواي قلت له: جعلت فداك، إنك قلت لي في عامنا الأول \_ حكيت عن أبيك \_ أن انقضاء ملك آل فلان على رأس فلان وفلان، ليس لبني فلان سلطان بعدهما؟ قال: «قد قلت ذاك لك»، فقلت: أصلحك الله إذا انقضى ملكهم يملك أحد من قريش يستقيم عليه الأمر؟ قال: «لا» قلت: يكون ماذا؟ قال: «يكون الذي تقول أنت وأصحابك»، قلت: تعني خروج السفياني؟ فقال: «لا» فقلت: قيام القائم؟ قال: «يفعل الله ما يشاء...» <sup>(٢)</sup>.

- (۱) الكافي ۸: ۸۰۹ ح۲۵۶.
- (۲) قرب الإسناد: ۲۷۰ ح۱۳۲۱.

الأحداث التي تسبق ظهور القائم 🕮 / أحداث العراق ......

فهي تدل على أن ملك بني فلان إذا انقضى يكون قيام القائم الظير، وإن كان في قوله الظير يفعل الله ما يشاء، تأمل كما مر في رواية سابقة حينما يسأله الراوي عن قيام القائم في السنة القادمة فأجابه «يفعل الله مايشاء» التي كان معناها إلى حد الآن أكثر من اثني عشر قرناً!

ومنها: رواية النعماني بسنده عن أبي بصير قال قلت لأبي عبد الله التلي كان أبو جعفر يقول: «لقائم آل محمد عليه وعليهم السلام غيبتان طويلة والأخرى قصيرة قال، فقال لي: «نعم يا أبا بصير أحدهما أطول من الأخرى، ثم لايكون ذلك حتى يختلف ولد فلان وتضيق الحلقة ويظهر السفياني ويشتد البلاء، ويشمل الناس موت وقتل ويلجئون إلى حرم الله وحرم رسول الله تَقْتَلْهُ (").

ومنها: رواية الطبري عن أبي عبد الله الليك قل: «نزلت في بني فلان ثلاث آيات، قوله عز وجل: ﴿حَتَّى إِذَا أَخَذَتُ الأَرْضُ زُخُرُفَتَهَـا وازَيَّــَنَتْ وَظَنَّ أَهْلُهَا أَنَــَهُــدُ قَادِرُونَ عَلَيْهَـا أَتَاهَـا أَمْرُنَا لَيْـلاً أَوْ نَهَاراً﴾ يعني القائم بالسيف..، <sup>(1)</sup>.

فهي تدل على أن قوله تعالى ﴿ أَتَاهَـَا أَمُرُنَا﴾ يراد به بنو العباس يأتيهم أمر الله سبحانه الذي هو القائم التلك، فكيف لايكون هلاكهم علامة على ظهوره.

ومـنها: روايـة الـنعماني بسنله عن أبي بصير عن أبي حعفر الله أنه قـل في حديـث: إذا اختلف بنو فلان فيما بينهم، فعند ذلك فانتظروا الفرج، وليس فرجكم إلا في اختلاف بني فلان، فإذا اختلفوا فتوقعوا الصيحة في شهر

- (١) كتاب الغيبة للنعماني: ١٧٢.
- (٢) دلائل الإمامة: ٤٦٨ والآية ٢٤ من سورة يونس.

٤١٠ ..... ٤١٠ المعد التنازلي في علائم ظهور المهدي 🕮

رمضان وخروج القائم اللخلا، إن الله يفعل مايشاء، ولن يخرج القائم ولا ترون ما تحبون حتى يختلف بنو فلان فيما بينهم، فإذا كان كذلك طمع الناس فيهم واختلفت الكلمة وخرج السفياني؟ وقل: الابد لبني فلان من أن يملكوا، فإذا ملكوا ثم اختلفوا تفرق ملكهم وتشتت أمرهم حتى يخرج عليهم الخراساني والسفياني هذا من المشرق، وهذا من المغرب يستبقان إلى الكوفة كفرسي رهان هذا من هنا، وهذا من هنا حتى يكون هلاك بني فلان على أيديهما، أما إنهم لايبقون منهم أحداً؟ ثم قال التيلاً: الخروج السفياني واليماني والخراساني في سنة واحدة في شهر واحد في يوم واحده<sup>(۱)</sup>.

وماذا بعد كل هذا التأكيد على اختلاف بني فلان وخروج السفياني والخراساني عليهم من دليل على متاخة اختلافهم وتشتت أمرهم لظهور القائم الليلا، وكيف لا يكون علامة على ذلك؟!

ومـنها: رواية الشيخ الطوسي عن أبي عبد الله التخلير قال: «لا يكون فساد ملك بني فلان حتى يختلف سيفا بني فلان، فإذا اختلفا كان عند ذلك فساد ملكهم»<sup>(1)</sup>.

والنتيجة أن هذه الأخبار لم تصرَّح بأن اختلاف بني فلان علامة على خروج القائم، غايته رواية جابر التي فيها الزم الأرض حتى ترى علامات أولها اختلاف بـني فـلان كما رواه الشيخ المفيد<sup>(1)</sup>، وقد تقدم رده، ولكن تستفاد العلائمية من مجموع الروايات بوضوح، حتى لو أمكن المناقشة في دلالـة بعضـها أو أكـثرها عـلى ذلـك فلا يمكن إنكار دلالة مجموعها على المتاخمة، وفيها المعتبر سنداً.

- (١) كتاب الغيبة: ٢٥٥ ح١٣.
  - (٢) الغيبة: ٢٧١.
  - (۳) الاختصاص:۲۰۰۰.

الأحداث التي تسبق ظهور القائم الله / أحداث العراق ......

بقيت حتمية اختلاف بني فلان وعدمها، فقد دلت عليه رواية الشيخ الطوسمي؛ لأن فسيها اواخستلاف بسني فسلان من المحسوم» على خلاف باقي المصادر التي فيها البني العباس» كما مر، وسند الشيخ معتبر على ما يبدو.

سائر أعمال بني فلان:

لابـأس مـن سـرد باقي أعمال بني فلان المروية في هذا الموضع لتأكيد ما سبق.

منها: ضلوعهم في الفتنة التي تكون بين الحرمين واستمرارهم بالقتل والظلم على مايرويه الشيخ المفيد بسند معتبر عن أبي الحسن الرضا اللي قل في حديث: فإن من علامات الفرج حدثاً يكون بين المسجدين، ويقتل فلان من ولـد فـلان خمسة عشـر كبشاً من العرب<sup>(()</sup> وسيأتي الكلام عن الحدث الذي يكون بين الحرمين.

ومنها: قتلهم النفس الزكية يرويه الكليني عن زرارة عن أبي عبد الله الطلا قـال فـيه: «يا زرارة لابد من قتل غلام بالمدينة، قلت: جعلت فداك أليس يقـتله جـيش السـفياني؟ قـال: لا، ولكن يقتله جيش آل بني فلان، يجيء حتى يدخـل المدينة، فيأخذ الغلام فيقتله، فإذا قتله بغياً وعدواناً وظلماً لايمهلون، فعند ذلك توقع الفرج إن شاء الله"، ويؤكده ما رواه النعماني عن علي الطلاة أنه قال في حديث: «ألا أخبركم بآخر ملك بني فلان»؟ قلنا: بـلى يـا أمـير المؤمنين، قال: «قتل نفس حرام، في يوم حرام، في بلد حرام عن قوم من قريش، والذي فلق الحبة، وبرأ النسمة مالهم ملك بعده غير خس عشرة ليلة"، وقد ذكرت الأخبار أن بين قتل النفس الزكية وظهور

- (۱) الإرشاد۲: ۳۷۰.
- (٢) الكافي ١ : ٣٣٧ حه.
- (٣) كتاب الغيبة: ٢٥٨.

٤١٢ ..... وي علانم ظهور المهدي 🕮

القائم خمس عشرة ليلة، فيكون هلاك بني فلان هو ظهور القائم الكلا.

ومنها: شمول الناس خوفاً وجوعاً في آخر سلطانهم، لرواية الشيخ الصدوق والنعماني بسند معتبر عن محمد بن مسلم قل: سمعت أبا عبد الله الله يقول: <sup>4</sup>إن قدام القائم علامات تكون من الله عزوجل للمؤمنين قلت: ما هي جعلني الله فداك؟ قال: ذلك قول الله عزوجل في وَلَنَبْلُونَكُم م يعني المؤمنين قبل خروج القائم المحلة من ألْحَوْف والْجُوع وَنَقُص منَ الأَمُوال والأَنفُس والمُتَمَرَات وَبَشَر الصَّابِرِينَ هَالَ: يَبلوهم بشيء مَن الخوف من ملوك بني فلان في آخر سَلطانهم، والجوع بغلاء أسعارهم، ونقص من الأموال، قال: كساد التجارات وقلة الفضل، ونقص من الأنفس قال، موال، والمُتَمرات ولات من الموال، معنا على عنه الموال، بني على المؤمنين قبل بني فلان في آخر سَلطانهم، والجوع بغلاء أسعارهم، ونقص من الأموال، وتقص من الموال، عنه ينه عنه ذلك بنعجيل خروج القائم الحين»<sup>(1)</sup>.

وقد جعلت هذه الرواية الخوف من بني فلان من العلامات التي قدام القائمالطية.

ومنها: أن ذهاب ملكهم بغتة حين لا يحتسب ذلك، فقد روى النعماني بسنده عن أبي جعفر محمد بن علي للترضي أنه قال في حديث: «إن ذهاب ملك بني فلان كقصع الفخار، وكرجل كانت في يده فخارة وهو يمشي إذ سقطت من يده وهو ساه عنها فانكسرت، فقال حين سقطت: هاه ـ شبه الفزع ـ فذهاب ملكهم هكذا أغفل ما كانوا عن ذهابهم وقال أمير المؤمنين التلخ على منبر الكوفة: إن الله عز وجل ذكره قدّر فيما قدّر وقضى وحتم بأنه كائن لابد منه أنه يأخذ بني أُمية بالسيف جهرة، وأنه يأخذ بني فلان بغتة، وقال التلخ: لابد من رحى تطحن، فإذا قامت على قطبها وثبتت على ساقها بعث الله عليها عبداً عنيفاً خاملاً أصله، يكون النصر معه، أصحابه الطويلة

(1) كمال الدين: ٦٤٩ ح٣، كتاب الغيبة: ٢٥٠ ح٥، والآية ١٥٥ من سورة البقرة.

الأحداث التي تسبق ظهور القائم اللله / أحداث العراق ......

شعورهم، أصحاب السبل، سود ثيابهم، أصحاب رايات سود، ويل لمن ناواهم يقتبلونهم هرجاً على مدينتهم بشاطىء الفرات البرية والبحرية جزاء بما عملوا وما ربك بظلام للعبيدة (<sup>()</sup>.

ومنها: أن هلاكهم من حيث بدأ ملكهم يعني من خراسان رواه الشيخ الطوسي، بسنده عن عمار بن ياسر أنه قل: إن دولة أهل بيت نبيكم في آخر الزمان، ولها أمارات، فإذا رأيتم فالزموا الأرض وكفوا حتى تجيء أماراتها، فإذا استثارت عليكم الروم والترك وجهزت الجيوش، ومات خليفتكم الذي يجمع الأموال، واستخلف بعده رجل صحيح فيخلع بعد سنين من بيعته، ويأتي هلاك ملكهم من حيث بدأ... <sup>(T)</sup>، فهي لم تذكر بني فلان وإنما ذكرت ضمير هم الذي لايقل في المرتبة عن كلمة بني فلان، ولكن تقدم في روايات بني العباس ويسلط الله عليهم علجاً من حيث بداً

من هم بنو فلان؟

هل هم بنو العباس كما يقتضيه تطابق بعض روايات الاسمين مثل رواية جابر ورواية الأمور الحتمية، ورواية لابد من أن يملك بنو فلان أو بنو العباس، ورواية خروج الخراساني والسفياني عليهم.

ويساعده الجو الحاكم عند صدور هذه الأخبار وتدوينها من حكومة بني العباس وقسوتهم، مما يحتم عدم التصريح باسمهم خصوصاً عند الكلام عـن مصـيرهم ونهايـتهم وخروج حسيني عليهم، كل ذلك من المخالفات السياسية.

- (۱) كتاب الغيبة: ۲۰۱ ح۲۳ .
  - (٢) الغيبة: ٤٦٣ ح٤٧٩ .

٤١٤ ...... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي 🕮

فهل ترى أن الإمام الصادق المن أو الإمام الكاظم المن يقول: إن القائم من أولاد الحسين الني يقضي على بني العباس، أو الحراساني الذي هو من قواده كذا، لا تظنن ذلك، وخصوصاً عند تدوين هذه الكتب التي نروي منها ككتاب الكافي وكتب الشيخ الصدوق والشيخ الطوسي والنعماني الذين هم عاشوا الفترة القاسية من حكومة بني العباس، فلا عيص عن التعبير عنهم ببني فلان أو بني الشيصبان على ما جاء في بعض الأخبار التي منها الرواية التي يرويها الشيخ الصدوق عن علي بن مهزيار يقول في حديث مشاهدته صاحب الزمان التي في غيبته جاء فيه، تابن مهزيار كيف خلفت إخوانك في العراق؟ قلت: في ضنك عيش وهناة، قد تواترت عليهم سيوف بني الشيصبان، فقال: قاتلهم الله أنى يؤفكون، متى يكون ذلك يا ابن رسول الله؟ قال: إذا حيل بينكم وبين سبيل كأني بالقوم قد قتلوا في ديارهم وأخذهم أمر ربهم ليلاً ونهاراً، فقلت الكعبة بأقوام لاخلاق لهم والله ورسوله منهم براء، وظهرت الحمرة في الكعبة بأقوام لاخلاق لهم والله ورسوله منهم براء، وظهرت الحمرة في الكعبة بأقوام لاخلاق لم والله ورسوله منهم براء، وظهرت الحمرة في السماء ثلاثاً، فيها أعمدة كأعمدة اللجين تتلألا نوراً... (".

ومعلـوم أن الحكام في العراق أيام ابن مهزيار هم بنو العباس، لكنه عبر عـنهم بـبني الشيصـبان تقية وخوفاً، بقرينة قوله: قد تواترت عليهم سيوفهم، أتـرى أنـه يقـول بـني العـباس قاتـلهم الله وسيوفهم متواترة. فالعقل السليم والتقية المأمور بها تقضي بعدم التصريح باسمهم لعنهم الله.

ولكن ذهاب ملكهم في القرن السابع الهجري على يد المغول الذين أخـبر عـنهم النبي ﷺ كما جاء في روايات المجان المطرقة وغيرها، لايسمح لقـبول إرادة بـني العـباس من بني فلان ولعلهم قوم آخرون يكونون قبيل ظهور القائم، أو نلتزم بتجدد ملك بني العباس من جديد.

(۱) كمال الدين: ٤٦٥ ح٢٣٠

الأحداث التي تسبق ظهور القائم اللله / أحداث العراق ......

فنحن بين أن نلتزم بتجدد ملك بني العباس من جديد ونتوخى له الأدلة وبـين أن نثبـت إرادة غـير بني العباس من بني فلان ونحمل الروايات المتضمنة لبني العباس على محامل.

فالذي يـ لم على عدم إرادتهم وقبل كل شيء هو الوجدان، فإنا وجدنا ملوك بني العباس قد انقرضوا وذهب ملكهم مع البت والقطع بعدم سماح العـ الم بـتجدد ملكهـم كدولـة عباسية تحكم البلاد الإسلامية برمتها بهذا الاسـم وبهـذا العـنوان، فهو من المستحيلات الوقوعية وجمع المتضادات، ومـن ناحية أُخرى فالروايات التي دلت على علائمية اختلافهم تدل على بقاء ملكهم وطول مدته وليس تجدده وعوده بعد الانقراض، فراجع.

والذي يريبني أربعة أمور:

الأمر الأول: عدم ورود الروايات الدالة على علائمية اختلاف بني العباس بهـذا الاسـم في كـتلب سـوى كـتلب الـنعماني، بيـنما الشـيخ الطوسي والكليني وغيرهما ذكروا بني فلان ولم يذكروا بني العباس، فلعل ذلك كما ذكرنا سابقاً اجتهاد منه.

الأمر الثاني: الروايات الدالة على وقوع حوادث متعددة في الفترة بين انقراض بني العباس وبين ظهور القائم الثلام، مثل رواية النعماني: «إذا اختلف بنو أمية وذهب ملكهم ثم يملك بنو العباس، فلا يزالون في عنفوان من الملك وغضارة من العيش حتى يختلفوا فيما بينهم، فإذا اختلفوا ذهب ملكهم، واختلف أهل المشرق وأهل المغرب، نعم وأهل القبلة ويلقى الناس جهد شديد مما يمرّ بهم من الخوف، فلا يزالون بتلك الحال حتى ينادي مناد من السماء، فإذا نادى فالنفير النفير فوالله لكأني أنظر إليه بين الركن والمقام يبايع الناس...» <sup>(1)</sup>.

(١) كتاب الغيبة: ٢٦٢.

٤١٦ ..... وفي علائم ظهور المهدي 🚓

فهي تفرض ذهاب ملكهم أولاً، ثم اختلاف أهل مشرق الأرض ومغربها وليس شرق الدولة العباسية أو الإسلامية ومغربها الذي هو كمناية عن الشام وايران، بقرينة قوله نعم وأهل القبلة يعني المسلمين، فاختلاف المسلمين يأتي في المرحلة الثالثة أو متزامنا مع اختلاف الشرق والغرب وحلول الجهد والخوف الذي يطول بقرينة قوله: «فلا يزالون بتلك الحال» حتى ينادي مناد من السماء.

وهو الواقع الذي شاهدناه ويمكن أن نشاهده بعد الحال من اختلاف الشـرق والغـرب، واختلاف المسلمين الذي تحقق وسيتحقق في المستقبل، عـلى أنه لم يذكر حكومة المغول ولا الحكومة العثمانية، أعني الأتراك التي دلت عليه روايات أُخرى.

والمرواية الأخرى هي التي يرويها النعماني أيضاً عن يعقوب السراج قـال قلـت لأبـي عـبد الله الكلام مـتى فرج شيعتكم؟ قال: اإذا اختلف ولد العباس ووهى سلطانهم، وطمع فيهم من لم يكن يطمع، وخعلت العرب أعنـتها ورفع كـل ذي صيصية صيصيته، وظهر السفياني وأقبل اليماني وتحرك الحسني، خرج صاحب هذا الأمر...) <sup>(1)</sup>.

وقد وهى سلطان بني العباس بعد اختلافهم وطمع فيهم من لم يكن يطمع كـللغول والعثمانيين الذين كانوا مستعبّدين لهم، والمستفاد من الرواية إلقاء الأعنة ـ الـتي هـي جمع عنان ـ في رقاب العرب التي تعني تسييرها وقـيادها مـن قـبل غير العرب، ثم ترفع ليحكم العرب أنفسهم من دون تسيير أجنبي عندما يحصل الانفلات السياسي الذي تحدثنا عنه مسبقاً أو ما يشابهه، ورفع كل ذي صيصية ـ أي شوكة وما يمتنع به ـ صيصيته واستقل عن الأخرين الـذي يعـني التقسيم والتشـت حتى يظهر السفياني، فهذا حديث

(١) كتاب الغيبة: ٢٧٠ -٢٤، ٢٣.

الأحداث التي تسبق ظهور القائم الثلاثة / أحداث العراق ...... ٤١٧

معقول ومقبول في الجملة.

الأمر الثالث: إن جعل اختلاف بني العباس من العلائم من الموهمات جـداً، لأنهم اختلفوا من يوم موت الرشيد حتى قتل المأمون الأمين بعدما عزل الأمين المأمون كل ذلك حدث على رأس القرن الثالث ونحن اليوم في القرن الخامس عشر.

ولو فرضنا إرابة اختلافهم الذي فيه هلاكهم فقد حدث هذا الآخر عندما صار يقتل الابن أباه والأخ أخاه حتى ضعفوا وتغلب عليهم المغول، وهذا الحدث يمر عليه أكثر من سبعة قرون فكيف يكون هو العلامة.

وإذا كـان المـراد هو الاختلاف بعد تجدد الملك فهذا ما لا يحدث بسرعة عادة بعد تجدد ملكهم ويحتاج إلى عشرة قرون أخرى، لأن التاريخ وما جرى على بني العباس في السابق أعطاهم الدروس الكافية، بحيث تجعلهم يتحذرون من الفرقة والاختلاف، فهم اليوم أخبَرُ منهم في الفترة السابقة.

والأمر المرابع: الـذي أشـرنا إليه في الكلام عن السفياني صدور أكثر الـروايات عـن الإمام الباقر الليلا قبل حكمهم بقرينة قوله: الابد لبني العباس أن يملكوا، وغيره، ومن يعيش في تلك الفترة لايهمه سوى حكومة بني العباس وزوال حكمهـم، وهـو أهـم ما ينتظره الناس من العلائم، فليس هو اللئلا في صدد بيان ما يحدث بعده، وإنما يريد القول عند السؤال عن الفرج إن أول ذلـك اخـتلاف بني العباس وذهاب ملكهم، هذا أهم ما تنتظرون في تلك الفترة وتليه علامات أخرى لمن أدرك انقراضهم ينتظرونها وهكذا.

ومقتضى هـذه الأدلـة أن بـني فلان هم غير بني العباس، وأولئك الغير يكـون اختلافهم علامة على ظهور القائم الثلغ وهم ممن يحكم العراق والحجاز والشام من الحكام، ولا يتجند ملكهم كل هذا مما يؤيد الاحتمال الأول.

وأما الاحتمال الأخر، أعني إرادة بني العباس من قولهم بني فلان والبت

٤١٨ سيميني علائم ظهور المهدي 🕮

في تجدد ملكهم وبقائه إلى زمان خروج السفياني والخراساني ليكون اختلافهم عندها من العلائم على ظهور المهدي الظلاة فيلل عليه أدلة كثيرة مستحكمة.

منها: جميع الروايات الدالة على بقاء ملكهم وطول فترة حكمهم حتى يخرج عليهم السفياني والخراساني ويكون هلاكهم على أيديهما، والأخبار الدالة على أن هلاكهم يكون من حيث بدأ ملكهم ويسلط الله عليهم علجاً من هناك يدفعها إلى المهدي الخير والأخبار الدالة على أن إحدى العلائم هي الخوف والجوع من بني فلان في آخر حكمهم ويكون زوالهم بقيام القائم، وغيرها من الأخبار التي مرت وتأتي الإشارة إليها إذا جمعت مع العلم بزوال ملك بني العباس وعلى أيدي التتر، فالنتيجة هي عود ملكهم من جديد لتصدق كل تلك الأخبار ويكون هلاكهم في المرة الثانية على يد السفياني والخراساني وحتى نفس الإمام المهدي الخير عليه الأخبار.

ومنها: الخبر الذي يرويه النعماني بسنده عن الحسن بن الجهم، قال قلت للرضا التلكة: أصلحك الله، إنهم يتحدثون أن السفياني يقوم وقد ذهب سلطان بني العباس، فقال: «كذبوا إنه ليقوم وإن سلطانهم لقائم<sup>(۱)</sup>، ولو صح سندها لأغنتنا في المقام وما عدلنا عن الالتزام بتجدد ملكهم، فهي تبدل على قيام السفياني والحال أن سلطان بني العباس موجود، فإذا جع مع علمنا يزوال ملكهم على أيدي التتر يعطي نتيجة هي تجدد حكمهم من جديد، ليصدق قوله: إنه ـ يعني السفياني ـ ليقوم وإن سلطانهم لقائم.

ومنها: ما رواه النعماني بسنده عن الإمام الباقر الظلاة قال: «إن لولد العـباس والمـرواني لوقعة بقرقيسيا يشيب فيها الغلام الحزور، ويرفع الله

(١) كتاب الغيبة: ٣٠٣ ح١١، البحار٥٢: ٢٥٠ ح١٣٧.

الأحداث التي تسبق ظهور القائم الطي / أحداث العراق ......

عنهم النصر، ويوحي إلى طير السماء وسباع الأرض: اشبعي من لحوم الجبارين ثم يخرج السفياني"<sup>(۱)</sup>، وتقدم أن المرواني من علامات ظهور المهديال<del>كانا</del> المتاخمة، فحربهم معه دليل على عود ملكهم وحكمهم عند تحقق العلائم.

ومنها: الرواية التي يرويها الشيخ الكليني عن أبي عبد الله الظلام وذكر هؤلاء عنده وسوء حال الشيعة عندهم فقل: اإني سرت مع أبي جعفر المنصور وهو في موكبه وهو على فرس وبين يديه خيل ومن خلفه خيل وأنا على حمار إلى جانبه – إلى أن قال – فقل لي: تذكر يوم سألتك هل لنا ملك؟ فقلت: نعم، طويـل عريض شديد، فلا تزالون في مهلة من أمركم، وفسحة من دنياكم حتى تصيبوا منا دماً حراماً في شهر حرام في بلـد حرام؟ فعرفت أنه قد حفظ الحديث...ه (1)، وليس في سند الحديث ما يتوقف في شأنه سوى محمد بن أبي حزة الذي وثقه الكشي والعلامة وضعّفه الآخرون.

ومهما يكن من ذلك فهي تدل على بقاء ملك بني العباس إلى قتل الـنفس الزكـية الذي هو من العلائم القريبة من الظهور ليس بينه وبين القـائم سوى خمس عشرة ليلة، وقد تقدمت الرواية القائلة بأن النفس الزكية ممـن يقـتله جـيش آل بـني فلان، مما يدل على أن بني فلان هم بنو العبلس، وقتلهم النفس الزكية مع ذهاب ملكهم على يد التتر آية تجدده.

ومنها: ما رواه ابن طاووس عن الصلاق جعفر بن محمد لللظ أنه سئل عن ظهـور قـائم أهـل البيـت للحظ فتـنهد وبكى ثم قال: «يالها طامة إذا حكمت في الدولة الخصيان والسودان، وأحدث الأمارة الشبان والصبيان، وخـرب جامع الكوفة من العمران، وانعقد الجسران، فذلك الوقت زوال ملك بني العباس، وظهر قائمنا أهل البيت؛".

- (۱) كتاب الغيبة للنعماني: ٣٠٣ ح٢١، البحار٥٢: ٢٥١ ح١٤٠.
  - (٢) الكافي ٨: ٣٧. -٧.
  - (٣) الملاحم والفتن: ١٩٨.

٢٠ ٤٢٠ ..... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي الله التنازلي في علائم ظهور المهدي الله

ومنها: رواية ابن مهزيار عن القائم التخ جاء فيها: «يابن مهزيار \_ ومديده إلي \_ انبئك الخبر أنه إذا فقد الصيني، وتحرك المغربي، وسار العباسي، وبويع السفياني يوذن لولي الله فأخرج بين الصفا والمروة في ثلاثمائة وثلاثة عشر، فأجيء إلى الكوفة فاهدم مسجدها وأبنيه على بنائه الأول، وأهدم ما حوله من بناء الجبابرة... (<sup>()</sup>.

غير أن هذه الرواية فيها اختلاف في نسخها ففي بعض النسخ الذا قعد الصبي.. وسار العماني<sup>(٢)</sup> بدل إذا فقد الصيني...وسار العباسي.

فلا تكون دالة على محل البحث، بينما على النقل الأول تكون دالة على أن سير العباسي مهما كان المراد منه علامة على ظهور القائم والإذن له، فيكون دليلاً على حكمهم قبيل ظهوره اللي.

ومنها: رواية النعماني بسنده عن جابر الجعفي قال سألت أبا جعفر الباقر الملا عن السفياني، فقال: «وأنى لكم بالسفياني حتى يخرج قبله الشيصباني يخرج من أرض كوفان ينبع كما ينبع الماء، فيقتل، وفدكم فتوقعوا بعد ذلك السفياني، وخروج القائم اللا<sup>10</sup>، والمراد بالشيصباني هو العباسي بقرينة رواية ابن مهزيار عندما يسأله القائم عن حال إخوته في العراق فقال: قد تواترت عليهم سيوف بني الشيصبان كما مر، إذا كان المراد بالشيصباني رجل من بني العباس يظهر قبل السفياني بقليل، ولما كانت الرواية مروية عن الإمام الباقر اللا قبل خروج العباسيين يحتمل إرادة خروجهم الأول، ويكون المراد جنس الشيصباني وليس شخصاً معيناً، ولكن الخصوصيات المذكورة في الرواية كقوله يقتل وفدكم قد لا تنطبق على ذلك

- (۱) مختصر بصائر الدرجات: ۱۷۱.
  - (٢) دلائل الإمامة: ٥٤٢.
  - (٣) كتاب الغيبة: ٣٠٢ ح٨.

الأحداث التي تسبق ظهور القائم 🕮 / أحداث العراق ......

ويكون قرينة على إرادة عباسي في آخر الزمان.

وإذا لم تصرح هذه الروايات بعود ملكهم وتجدده بعد الانقراض فقد صرحت بـه روايـة الـنعماني عـن علي بن أبي حمزة البطائني قل: رافقت أبا الحسـن موسـى بـن جعفر اللكة من مكة إلى المدينة فقال يوماً لي: «لو أن أهل السـماوات والأرض خـرجوا عـلى بـني العباس لسقيت الأرض دماءهم حتى يخرج السفياني، قلت: ياسيدي أمره من المحتوم؟ قل: «من المحتوم، ثم أطرق، ثم رفـع رأسـه وقـل: «ملك بني العباس مكر وخدع يذهب حتى لم يبق منه شيء، ويتجدد حتى يقل: ما مر به شيءه".

فقد دلت بوضوح على تجدد ملك بني العبلس وبقائه إلى خروج السفياني. ولـو صـح سـندها لكفتـنا عـن كـل البحوث التي مرت وتأتي في علائمية

ودو صبح مستلك للفلك عن قص البحوك التي مرك ولالي في عار للم اختلاف بني العباس على ظهور القائم.

ويؤيدهـا رواية ابن حملا عن كعب قل: إذا خلع من بني العباس رجلان وهمـا الفـرعان وقـع بينهما الاختلاف الأول، ثم يتبعه الاختلاف الأخر الذي فيه الفناء، وخروج السفياني عند اختلافهم الثاني<sup>(٣)</sup>.

ولا أظـن أنهـا تتكلم عن مطلق الاختلاف، بل هو الاختلاف الذي ينجر إلى هلاكهم في كل مرة، فهي تتكلم عن الاختلاف الثاني الذي ينجر إلى هلاكهم وانقراض حكمهم مرة أُخرى عند خروج السفياني.

مناقشة هذه الأدلة:

ويمكـن مناقشـة هذه الأدلة بأن الروايات التي دلت على طول ملكهم وبقاءه معارضـة بالـروايات الدالة على وقوع حوادث كثيرة بعد اختلافهم الذي

- (١) كتاب الغيبة: ٣٠٢ ح٩، البحار٥٢: ٢٥٠ ح١٣٧.
  - (٢) كتاب الفتن: ٥٧.

٤٢٢ ..... ٢٢ مظهور المهدي العد التنازلي في علائم ظهور المهدي الم

يكون علامة على ظهور القائم المحلين تقدم بعضها ونضيف هنا رواية جابر المعتبرة عن أبي جعفر الحلين قل: فيا جابر الزم الأرض ولا تحرك يداً ولا رجلاً حتى ترى علامات أذكرها لك إن أدركتها، أولها: اختلاف بني العباس، وما أراك تدرك ذلك، ولكن حدّت به من بعدي عني، ومناد ينادي من السماء، ويجيئكم الصوت من ناحية دمشق، وتخسف قرية من قرى الشام تسمى الجابية، وتسقط طائفة من مسجد دمشق الأيمن، ومارقة تمرق من ناحية وستقبل مارقة الروم حتى ينزلوا الرملة، فتلك السنة يا جابر اختلاف كثير في كل أرض من ناحية الأصهب، وراية الأبقع، وراية السفام يختلفون عند ذلك على ثلاث رايات راية الأصهب، وراية الأبقع، وراية السفياني..، <sup>(1)</sup>.

فكم هي من الحوادث والوقائع والأمور التي تعقب اختلاف بني العباس الـذي هـو العلامة، فلا يزيد اختلافهم على أنه أول العلامات المتسلسلة التي قد يفصل بين أولها وآخرها قرون عديدة.

وأما رواية خروج السفياني والخراساني على بني العباس، فهي معارضة برواية حذيفة بـن الـيمان: أن النبي ﷺ ذكر فتنة تكون بين أهل المشرق والمغرب فقـل: افبيـنا هـم كذلك يخرج عليهم السفياني من الوادي اليابس، فهي تدل على أن السفياني إنما يخرج على أهل المشرق والمغرب دون العباسيين.

وأما الروايات الدالة على تجدد ملكهم وبقائهم فمنشؤها ما كان شائعاً في تلك الأزمنة بين العامة أو عامة الناس من أن بني العباس يحكمون مرتين ولهم رايتان، فقد روى علي بن إبراهيم عن أبيه عن محمد بن الفضيل، عن أبيه عن أبي جعفر المحيلة قل، قلت له: جعلت فداك بلغنا أن لأل جعفر راية، ولأل العباس رايتين، فهل انتهى إليك من علم ذلك شيء؟ قال: «أما آل جعفر الأحداث التي تسبق ظهور القائم الطئة / أحداث العراق .....

فليس بشيء ولا إلى شيء، وأما آل العباس فإن ملكهم مبطئاً يقربون البعيد ويباعدون فيه القريب، وسلطانهم عسير ليس فيه يسير، حتى إذا أمنوا مكر الله وأمنوا عقاب صيح فيهم صيحة لا يبقى لهم مناد يجمعهم ولا يسمعهم، وهو قول الله: فرحَتَّى إِذَا أَخَذَتَ الأَرْضُ زُخُرُفَهَمَا وازَيَّتَتَهُ الآية<sup>(۱)</sup>».

ورواه المنعماني بسمنده عمن محمد بن الحنفية إلا ان فيه آل مرداس بدل آل عباس<sup>(۲)</sup>.

فهاتان الروايتان تدلان على وجود شائعة وخبر غير صادق ينقل بين الناس يدل على حكومة بني العباس مرتين بالإضافة إلى حكومة آل جعفر، حتى عبّر عنه السائل بقوله (بلغناة، ودفع الإمام الملكة تلك الشائعة وفندها بانكار قيام دولية بيني جعفر أساسةً، وأعرض عن الكلام في تجدد ملك العباسيين واستعاض عنه ببيان طول مدة حكمهم وظلمهم.

فهاتـان الروايـتان تـدلان عـلى المطلوب من ناحيتين، الأولى: عدم ذكر الإمام تجدد ملك بني العباس بعدما أنكر أن يكون لآل جعفر دولة، مع أنه بيّن حال دولة العباسيين من ابتدائها إلى انتهائها.

والثانية: قوله الللة: الايبقى لهم مناد يجمعهم ولا يسمعهم؛ فكيف تتجدد دولتهم أو تبقى مع عدم بقاء من يجمعهم ولا من يسمعهم.

ونكرر أن أكثر الأخبار الذاكرة لبقاء بني العباس إلى زمان السفياني صادرة من الإمام الباقر الليلا قبل تحقق دولة بني العباس القوية، فكلامه في الحقيقة ناظر بالدرجة الأولى إلى ما يجول في أذهان الناس من كيفية ظهور القـائم الليلا مع تحقق هذه الدولة وطول بقائها، دون التفصيل فيما يحدث

- (١) تفسير القمى ١: ٣١٠، وعنه في البحار ٥٢: ١٨٤، والأية ٢٤ من سورة يونس.
  - (٢) كتاب الغيبة: ٢٩١.

٢٤ ...... في علائم ظهور المهدي العد التنازلي في علائم ظهور المهدي الشير

عقيب زوالها.

مع أن الـروايات الـواردة في زمانهم وبعد تسلطهم وظلمهم لا تعكس أكـثر من رؤية الناس الفرج بزوال دولة بني العباس القوية، ولذا عدّت إحدى علامـات الظهـور هـو اخـتلاف بـني العباس، وبعده ظهور السفياني من دون التفات إلى الفترة الدقيقة والحال القائمة بين العلامتين.

الاحتمالات المطروحة:

بعد الالتفات إلى كثرة الروايات الدالة على بقاء بني العباس إلى زمان السفياني وعلائمية اختلافهم كما تقدم ودلالة روايات بني فلان على ذلك بشكل آكد وأدق مع قوة الظن بإرادة بني العباس من بني فلان لتطابق الكثير من الأخبار ومساعدة الظروف كما مر، وبعد زوال دولة بني العباس وعدم الدليل المعتبر على تجددها تبقى المسألة غامضة ذات احتمالات.

الاحتمال الأول: كون الملوك الذين حكموا الدول الإسلامية ـ وخصوصاً العراق والشام والحجاز بعد زوال الدولة العثمانية وخروج الاستعمار البريطاني وغيره ـ جميهم من بني العباس وإن لم يشتهر ذلك ولم يعرفه الناس، وليس ذلك مستبعداً، لتواجد بني العباس في هذه البلدان، ووجود داعية الملك والسيطرة موروثة في أنفسهم، فكيف لا يطمعون في ذلك، وجدَهم القائل الملك عقيم، فهم يركضون وراءها مهما كلف الثمن،

الاحتمال المثاني: تجدد ملكهم في المستقبل وظهور دعوتهم من جديد بعـنوان بـني العـباس وحكمهـم لجميع البلاد الإسلامية، وهو بعيد، نعم قد يحكمون بعض البلاد الإسلامية.

الاحتمال الثالث: الالتزام بعدم عود ملكهم وإنما زال وتشتت وتفرق أمر السلطة في العراق وغيره إلى ظهور السفياني والقائم. الأحداث التي تسبق ظهور القائم 🖽 / أحداث العراق ..................................

والمعقول المقبول من هذه الاحتمالات بعد استعراض الأدلة من الطرفين هـو الاحـتمال الـثاني لا بمعـنى حكمهـم عـلى جميع الدول الإسلامية كدولة عباسـية بهـذا العـنوان، بل بمعنى حكومتهم لبعض البلاد الإسلامية التي سيتم تعيينها بعد متابعة الأخبار الواردة في ذلك.

فمن تلك البلاد الشام أو بعضها على الأقل، للمروي عن كعب الأحبار أنه قال: إذا ملك رجل من بني العباس يقال له عبد الله، وهو ذو العين بها افتتحوا وبها يختمون، وهو مفتاح البلاء وسيف الفناء، فإذا قرئ له كتاب بالشام من عبد الله أمير المؤمنين لم تلبثوا أن يبلغكم أن كتاباً قرئ على منبر مصر من عبد الله عبد الرحمن أمير المؤمنين<sup>(۱)</sup>.

وقـد تطبق هـذه الـرواية على المستعصم آخر ملوك بني العباس، إلا أن التفاصـيل الأخـرى المذكورة في هذه الرواية لم تتحقق عندها، فيكون المراد هو عبد الله آخر غير المستعصم يحكم بالشام كدولة مستقلة لها دولة مناوئة في مصر.

وإن صـــــــــــق هـــذا الحديث فهو يدل على قيام دول إسلامية في المنطقة مطابقــاً لميول الناس التي تزحف بذلك الاتجاه هذه الأيام؛ لعدم مأنوسية التعبير بكـــلمة أمـير المؤمــنين في الأنظمـة العلمانــية الــتي تحكم البلاد الإسلامية في العصور المتأخرة.

وجاء في رواية عقد الدرر عن أمير المؤمنين المحلمة: فتختلف ثلاث رايات: رايسة بالمغـرب ويل لمصر وما يحل بها منهم، وراية بالجزيرة، وراية بالشام تدوم الفتنة بينهم سنة، ثم يخرج رجل من ولد العباس بالشام.

إلى أن قـال: «ثـم يخـرج السـفياني إلى الغوطـة فما يبرح حتى يجتمع الـناس إليه، وتتلاحق به أهل الضغائن فيكون في خمسين ألفاً، ثم يبعث

(١) الغيبة للشيخ الطوسي: ٢٦٩.

٤٢٦ ..... وي علائم ظهور المهدي 🖽

إلى كلب فيأتيه مثل السيل والليل، ويكون في ذلك الوقت رجال البربر يقاتلون رجال الملك من ولد العباس، فيفاجئهم السفياني في عصائب أهل الشام، فتختلف الثلاث رايات، رجال ولد العباس هم الترك والعجم وراياتهم سوداء، وراية البربر صفراء، وراية السفياني حمراء فيقتتلون ببطن الأردن قتالاً شديداً»<sup>(1)</sup>.

فهـذه الأخـرى تـدل على أن الشام أو بعض بلاده ستكون بيد ولد العباس يـوم خـروج السفياني، وهم مدعومون من قبل الترك والعجم، كناية عن القوات غير العربية عامة.

وفي روايـة ثالـثة يـرويها ابن حماد في خروج السفياني جاء فيها: "فيخرج فـيهم ويتـبعه ناس من قريات وادي اليابس، فيخرج إليه صاحب دمشق ليلقاه ويقاتله، فإذا نظر إلى رايته انهزم، ووالي دمشق يومئذ وال لبني العباس"<sup>(٢)</sup>.

فلـو صدقت وما أظن لدلت على أن دمشق يومها إحدى ولايات أو محافظات الدولة العباسية القائمة في الشام أو العراق.

ومهما يكن من ذلك فالروايات الثلاثة وغيرها تدل على أن الشام أو بعضها ستكون محكومة لولد العباس.

العراق:

ويــل عـلى حكم بني العباس عندها على العراق الروايات الدالة على خـروج السـفياني والخراسـاني عليهم، فإن فيها: «فإذا ملكوا ثم اختلفوا تفرق ملكهـم وتشـتت أمـرهم حـتى يخرج عليهم الخراساني والسفياني هذا من المشرق وهذا من المغرب يستبقان إلى الكوفة كفرسي رهان هذا من هنا وهذا من

- (۱) عقد الدرر: ۹۰.
- (٢) كتاب الفتن: ٧٥.

الأحداث التي تسبق ظهور القائم الط الم أحداث العراق ......

هنا حتى يكون هلاكهم على أيديهمه<sup>(^)</sup>.

وكذا الأخبار الدالة على دخول السفياني بغداد والكوفة، فإن فيها: احتى ينزل بأرض بابل في المدينة الملعونة والبقعة الخبيئة ـ يعني بغداد ـ فيقتلون أكثر من ثلاثة آلاف، ويبقرون أكثر من مائة امرأة، ويقتلون بها ثلاثمائة كبش من بني العباس، والكبش يقال لكبير الغنم يكنى به عمن له السلطة والسيطرة، فيلل الخبر على حكمهم العراق عند دخول السفياني، لصعوبة تصور جع ثلاثمائة من بني العباس وقتلهم إذا لم يكونوا هم الحكام المعروفين.

وروى الشيخ الطوسي بسنده عن أبي عبد الله اللك قال: «لا يذهب ملـك هؤلاء حتى يستعرضوا الناس بالكوفة يوم الجمعة، لكأني أنظر إلى رؤوس تندر فيما بين المسجد وأصحاب الصابون»<sup>(1)</sup>.

ومعلوم أن الإمام الصادق التلافي في دولة العباسيين لايشير إلا إليهم ولأن المعهود في الأذهان هم الحكام الفعليون في زمانه، يؤكّده ما رواه الشيخ المفيد بسنده عن أبي عبد الله التلافي قال: أن لولد فلاني عند مسجدكم ـ يعني مسجد الكوفة ـ لوقعة في يوم عروبة يقتل فيها أربعة آلاف من باب الفيل إلى أصحاب الصابون، فإياكم وهذا الطريق فاجتنبوه، وأحسنهم حالاً من أخذ في درب الأنصار"".

## وأما الحجاز :

فيدل عـلى حكمهـم فـيه، رواية قتلهم النفس الزكية المارة، وقول الصادق الظير للمنصور: احتى تصيبوا منا دماً حراماً في شهر حرام في بلد حرام» والمروي أنه يقتله جيش آل بني فلان، ومع تواجد جيشهم في الحجاز

- (١)كتاب الغيبة للنعماني: ٢٥٩ ح١٨.
  - (٢) الغيبة: ٤٤٨.
  - (٣) الإرشاد٢ : ٢٧٧.

٤٢٨ ...... ٤٢٨ ......

لا محيص من التزام حكمهم عليه.

وبهـذا يـتأيّد حكمهم على العراق والشام والحجاز في الفترة التي تسبق ظهـور القـائم الله وأن حكمهم سيتجدد فيها من جديد بعد تسليم تجدد ملكهـم في الجملـة، ولا يثبت حكمهم على سائر الدول الإسلامية حينها ولا تجدده بعد تسليم تجدد ملكهم في الجملة.

نهاية بني فلان :

ثم إن الظاهر من الأخبار هلاكهم في العراق وزوال ملكهم على يد الخراساني والسفياني وفي الشام على يد السفياني وفي الحجاز على يد القائم الكلاز.

أما الخراساني فيدل عليه ما رواه النعماني بسنده عن أبي جعفر المح قال، قال أمير المؤمنين المحلا على منبر الكوفة: «إن الله عزوجل ذكره قدر وقضى وحتم بأنه كائن لابد منه أنه يأخذ بني أمية بالسيف جهرة، وأنه يأخذ بني فلان بغتة، وقال المحلاة: لابد من رحى تطحن، فإذا قامت على قطبها، وثبتت على ساقها بعث الله عليها عبداً عنيفاً خاملاً أصله، يكون النصر معه، أصحابه الطويلة شعورهم، أصحاب السبال، سود ثيابهم، أصحاب رايات سود، ويل لمن ناواهم يقتلونهم هرجاً على مدينتهم بشاطئ الفرات البرية والبحرية، جزاءاً بما عملوا، وما ربك بظلام الشعر وكونهم أصحاب السبال فهي من صفاتهم، ولا يبعد أن تكون راياتهم سوداء أيضاً، ومدينتهم سامراء لا تعد معقلاً للحكم، ولاهي عل اجتماع بني العباس.

ولكن هناك رواية تؤيد إرادة الخراساني يرويها النعماني بسنده عن

(١) كتاب الغيبة: ٢٥٣ ح١٣٠

الأحداث التي تسبق ظهور القائم المظلام / أحداث العراق ......

أمير المؤمنين الكلة أنه قل: الملك بني العباس يسر لا عسر فيه ـ إلى أن قال ـ ويسلط الله عليهم عـلجاً يخرج من حيث بدأ ملكهم لا يمر بمدينة إلا فتحها، ولا تـرفع له راية إلا هدها، ولا نعمة إلا أزالها، الويل لمن ناواه، فلا يزال كذلـك حـتى يظفر ويدفع بظفره إلى رجل من عترتي يقول بالحق ويعمل بها(''.

وأما حـال السـفياني فهو معلوم مما مر وياتي وكيف دخوله دمشق لخلع العباسي الذي فيها، وكيف دخوله بغداد لقتله ثلاثمائة كبش من بني العباس.

وأما القائم الظلام فيستفلا ذلك من رواية قتل بني فلان للنفس الزكية الـتي فيها أنهم لايمهلون سوى خمس عشرة ليلة إذا جمع مع الرواية القائلة بأنـه مـا بين القائم وقتل النفس الزكية سوى خمس عشرة ليلة، ولكن قد يكون مجرد خلع وتسليم من دون قتال.

علامات زوال ملكهم:

ذكرت الأخبار بعض العلامات التي أولها بنيانهم مدينة على شاطىء الفرات، فقد روى الراوندي عن زين العابدينﷺ أنه قال: **إذا بنى بنو** العباس مدينة على شاطىء الفرات كان بقاؤهم بعدها سنة،<sup>(1)</sup>.

هذا إذا أمكننا دفع احتمال إرادة زوال ملكهم على يد التتر بعد بناء سر من رأى، تمسكاً بإطلاق الكلام الدال على الذهاب المطلق الذي لا عودة فيه وهـو الذهـاب الثاني، وإن كان الإطلاق في هذه الموارد لا يغير من الواقع شـيئاً، خصوصاً واحـتمال بناء مدينة جديدة هذه الأيام أبعد منه في تلك

- ٤- ٢٤٩ ٢٤٩ ٢٤٩ ٢٤٩
- (٢) الخرائج والجرائح ٣: ١١٥٦.

. ٤٣٠ ...... وي علائم ظهور المهدي العد التنازلي في علائم ظهور المهدي الم

الأيام، أعني حين الاختلاف الأول.

ومهما يكن من ذلك فالعلامة الثانية هي هدم مسجد الكوفة، فقد ورد عن أبي عبد الله الظلاة قال: «إذا هدم حائط مسجد الكوفة مؤخره مما يلي دار عبد الله بن مسعود فعند ذلك زوال ملك بني فلان، أما إن هادمه لا يبنيه»<sup>(1)</sup>.

وفي رواية الشيخ المفيد عن أبي جعفر الكي: افعند ذلك زوال ملك القوم، وعند زواله خروج القائما<sup>%</sup>.

- (١) الغيبة للشيخ الطوسي: ٤٤٦ ح٤٤٢.
  - ۲۷۰ الإرشاد للشيخ المفيد ۲: ۲۷۰.

# الجبابرة في العراق

الخليفة المتنقل :

ينزل العراق ملك وينصره أهله، فيخرجون معه إلى الشام لمواجهة عدو، ثم إنه يبقى في الشام ليكون ملكهم ويترك العراق، فيطالبه أهل العراق بالرجوع إلىيهم وهو يأبى عليهم، فينصبون عليهم خليفة آخر، ويحاربون ذلك النازح ويقع القتل بينهما.

فقـد روى ابن حماد عن رجل من أصحاب رسول الله ﷺ قال: ينزل العـراق ملـك يكـره أهـل الشام على بيعته، فيكون ما كان، ثم يبلغه أن عـدوه قـد سار إليه فلا يجد من المسير إليه بداً، فيسير إليه بالشام، فيلقاه فيهزمه ويقتله، ثم يقول لأهل نصرته من أهل العراق: هذه بلادي، وهذه أرضي ووطني، ارجعـوا إلى بلادكم، فقد استغنيت عنكم، فيرجعون إلى بلادهم.

إلى هنا تتحدث هذه الرواية عن كيفية انتقاله من العراق إلى الشام، وخروجه منه بهدف لقاء العدو ودفعه، وتتحدث أنه بعدما يدخل الشام ويدفع العدو يجلو له المقام فيها، فيخبر من جاء معه من العراق من المحاربين بما عقد عليه النية وباستغنائه عنهم ويأمرهم بالرجوع، فيرجعون إلى العراق مع الإحساس بنوع من الخيبة والمهانة المستفادة من كلامهم الذي تحكيه هذه الرواية التي جاء فيها:

افيقولون: نحمن ملَّكناه، ونحن نصرناه، ونحن قتلنا الناس دونه ثم اختار

٢٣٤ ..... وي علائم ظهور المهدي العد التنازلي في علائم ظهور المهدي 🕮

على بلادنا بلاداً غيرها، هلموا حتى نجمع له فنقاتله، فيسيرون إليه وجمعهم يومئذ أخال ثلاثمائة ألف حتى يلتقلوا بالحص فيقتتلون فيه، فيكون بينهم ملحمة لم يكن بين العرب مثلها، يلقى عليهم الصبر، ويرفع عنهم النصر، حتى أن الرجل ليقوم ينظر إلى الصفين، فلو يشاء أن يحصيهم أحصاهم لقلة من بقي منهم<sup>10</sup>.

ويروي ابن حماد هذه القصة مع نوع من الاضطراب بسند آخر عن ثوبان مولى رسول الله علي ويلقي فيها اللائمة على الناس وأنهم هم الذين يقصرون في بيعته فقال: «سيكون خليفة تقصر عن بيعته الناس ثم يكون نائبة من عدو، فلا يجد بداً من أن يسير بنفسه فيظهر على عدوه فيريده أهل العراق على الرجوع إلى عراقهم، فيأبى ويقول: هذه أرض الجهاد، فيخلعونه ويولون عليهم رجلاً، فيسيرون إليه حتى يلقوه بالحص واحد، فيقتلهم بهم قتالاً شديداً، حتى أن الرجل ليقوم على ركائبه فيكاد يعد رجال الفريقين، ثم ينهزم أهل العراق، فيطلبونهم حتى يدخلونهم الكوفة فيقتلونهم بكل من أطاق حمل السلاح منهم، فيهزمهم ويقتلون من جرت عليه المواسي».

وقـيل لأبـي أسمـاء الـراوي عن ثوبان: ممن سمعه ثوبان، أمن رسول الله ﷺ؟ قـل: فمن إذن؟! قال الوليد: فأخبرني أبو عبد الله عن الوليد بن هشام، قل: يقتتلون هناك قتالاً شديداً فبينا هم كذلك إذا ثار بهم السفياني فيهزم الفريقين حتى يدخلهم الله الكوفة، فيكون أول النهار له وآخره عليه"<sup>(٣)</sup>.

- (۱) كتاب الفتن: ۱۸۱۰.
  - (۲) کذار
- (٣) كتاب الفتن: ١٨٠.

الأحداث التي تسبق ظهور القائم 🖽 / أحداث العراق ......

والمهم في هذا الخبر الأخير هو الدلالة على اتصال زمان الخليفة المشار إليه بزمان السفياني، الأمر الذي يجعله من العلائم.

## الخليفة براق الثنايا :

فقد جاء في الخبر المروي عن رسول الله على أنه قل: «فإذا قتل الخليفة بالعراق، خرج عليهم رجل مربوع القامة، كث اللحية، أسود الشعر، براق الشنايا، فويـل لأهـل العـراق مـن أتـباعه المـراق، ثـم يخرج المهدي منا أهل البيت<sup>(۱)</sup>، من هو ذلك الخليفة المقتول في العراق، وهل سيوجد خليفة بعنوان خليفة في العـراق، أو يـراد بـه من يشغل منصب الخليفة وإن كان اسمه رئيس الجمهورية مثلاً، ومن سيكون ذاك المربوع القامة البراق الثنايا الذي له أصحاب مارقين من الدين يذيقون أهل العراق الويل والثبور؟

والمهم في البين اتصال زمانه بزمان القائم اللي ، فيمكن تطبيقه مع كل من يكون في ذلك الزمان من الطغاة ممن تذكرهم الأخبار.

## طاغوت من الأشرار :

جاء في الكتاب الذي بعثه صلحب الأمر إلى الشيخ المفيد بعد ذكر طائفة من علائم الظهور: فويغلب على العراق طوائف عن الإسلام مراق، تضيق بسوء فعمالهم عملى أهله الأرزاق، ثم تنفرج الغمة من بعد ببوار طاغوت من الأشرار، يسر بهلاكه المتقون والأخيار، ويتفق لمريدي الحج من الأفاق ما يأملونه عملى توفير غلبة منهم واتفاق، ولنا في تسيير حجهم على الاختيار منهم والوفاق، شأن يظهر عملى نظام واتساق، فليعمل كل امرئ منكم بما يقرب به من محبتنا وليتجنب ما يدنيه من كراهتنا وسخطنا، فإن أمرنا بغتة

(۱) عقد الدرر: ٤٥.

٢٣٤ ...... وي علائم ظهور المهدي العد التنازلي في علائم ظهور المهدي 🖼

فجـأة، حـين لا تنفعه توبة ولا ينجيه من عقابنا ندم على حوبة، والله يلهمكم الرشد، ويلطف لكم في التوفيق برحمتهه<sup>(۱)</sup>.

يتحدث التلك عن الأحزاب والطوائف التي تحكم العراق عند اقتراب موعد حركته، وما يصيب أهله من الأزمة الاقتصادية وضيق الأرزاق بسبب فعل أُولئك الأحزاب الخارجة عن الدين وبسبب أعمالهم السيئة التي لا تخلو من الظلم على أهله وعلى أهل البلاد المجاورة والبعيدة، ويؤخذ عليهم الطريق التجاري ويقاطعهم العالَم فتضيق عليهم الأرزاق، حتى روي عن حذيفة أنه قال: يوشك أهل العراق أن لا يجبى إليهم درهم ولا قفيز، يمنعهم من ذلك العجم، ويوشك أهل الشام أن لا يجبى إليهم دينار ولا مد، يمنعهم من ذلك الروم".

وفي رواية أخرى عن جابر بن عبد الله التي قال: يوشك أهل العراق أن لا يجبى إليهم قفيز ولا درهم، قلنا: من أين ذاك؟ قال: من قبل العجم يحنعون ذاك، شم قال: يوشك أهل الشام أن لا يجبى إليهم دينار ولا مد، قله ان من أيهن ذاك؟ قال: من قبل الروم يمنعون ذاك<sup>(7)</sup>، ويمكن أن نفسر هذه الرواية بالمقاطعة الاقتصادية المعمولة في هذا العصر.

وأمـا ظـلم تلك الطوائف على أهل العراق وعلى بعضهم البعض فتشـير إلـيه الـرواية التي يرويها جابر عن أمير المؤمنين يذكر فيها صفات آخر الزمان، ثم يقول: «فحينئذ تصير السنة كالشهر، والشهر كالأسبوع، والأسبوع كاليوم، واليوم كالساعة، والساعة لا قيمة لها قال جابر، قلت: ومتى يكون ذلك يا أمير المؤمنين؟ قال: «إذا عمرت الزوراء ـ إلى أن قال ـ

- (۱) الاحتجاج ۲: ۳۲۲.
- (٢) كتاب الفتن: ٤١٦.
- (٣) كتاب الفتن: ٣١٧.

الأحداث التي تسبق ظهور القائم الشي / أحداث العراق ......

فحينـئذ يظهـر في آخـر الـزمان أقوام، وجوههم وجوه الأدميين، وقلوبهم قلوب الشياطين، سفاكون للدماء، أمثال الذئاب الضواري، إن تابعتهم عابوك، وإن غبت عنهم اغتابوك، فلـخليم فيهم غاو، والغاوي فيهم حليمه<sup>(۱)</sup>.

ويـبدو من الخبر أن مدة هؤلاء طويلة ليست بيسيرة لأنه قال في الكتاب الذي بعثه الإمام المهدي الظيم إلى الشيخ المفيد: «ثم تنفرج الغمة من بعد ببوار طـاغوت الأشـرار» يــدل عــلى ذلك كلمة "من بعد» التي تعني تمادي المدة وطول الفترة.

ومعلوم أن طول تلك الحال واستمرار ذلك الظلم والقتل والجور يورث السأم والملل والهم والغم والضيم الذي عبَّر الإمام عن نهايتها بانفراج الغمة، وهـي نهايـة طـاغوت تلـك العصابة وبواره، وزوال ملكه، ومن بعدها هلاكه الذي يظهر في الموت الطبيعي أو القتل المكتوم، يفرح بهلاكه المتقون والأخيار، ويكون الفرج عاماً واضحاً يعلم به الجميع، ويكون له صدى في أرجاء العالم.

ويتيسر عملى أثر ذلـك الحج عبر الأراضي العراقية لمريدي الحج من المبلاد المجاورة، ويكون الحج عنده أكثر نظماً ويمارس الشيعة أعمالهم بحرّية أكثر، ونظم أدق، ببركة ولي الله الأعظم عجل الله فرجه.

والمهم أن هذا الطاغوت يشترك مع ذاك البراق الثنايا في خروج أصحابه عن الدين ومرقهم كما يمرق السهم، وكذا قسوتهم على أهل العراق وفعالهم القبيحة المنفورة، ولكن لم تصرح باتصال زمانه بزمان القائم الظلام وإن كان الكلام فيها عن أقرب العلائم.

#### الرجل الحاقد

روى ابــن المــنلاي بسنده عن الأصبغ بن نباتة قل: خطب أمير المؤمنين الظلا

(۱) مستدرك الوسائل ۱۱: ۳۷۸.

٤٣٦ ..... ٢٦ يستبير المهدي العد التنازلي في علائم ظهور المهدي الطائ

بالكوفة فكان فيما قال: «ويح الفراخ فراخ آل محمد من خليفة جبار عتريف مترف مستخف بخلفي وخلف الخلف، وبالله لقد علمت تأويل الرسالات، وإنجاز العدات، وتمام الكلمات، وليكونن من أهل بيتي رجل يأمر بأمر الله قوي يحكم بحكم الله، وذلك بعد زمان مكلح مفضح يشتد فيه البلاء، وينقطع فيه الرجاء ويقبل فيه الرشاه.

إلى هـنا تحدث عن السفياني العتريف المتستخف بالخلف الصالح المهدي المنتظر الظير وعن الإمام المهدي الظير الذي يحكم بحكم الله سبحانه.

ثم ذكر ما يسبق خروج السفياني وظهور القائم الملكة من الزمان المكلح المفضح والبلاء الدائم وانقطاع الرجاء وقال بعد ذلك: «فعند ذلك يبعث الله رجلاً من شاطئ دجلة لأمر حزبه، مجمله الحقد على سفك اللماء، قد كمان في ستر وغطاء، فيقتل قوماً هو عليهم غضبان، شديد الحقد حران، في سنّة بحت نصر، يسومهم خسفاً، ويسقيهم كأساً مصبرة سوط عذاب وسيف دمار، شم يكون بعده هنات وأمور مشتبهات، ألا إن من شط الفرات إلى النجفات باباً إلى القطقطانيات في آيات وآفات متوالياته.

إلى أن قمال: «ألا إن العجب كمل العجب بعد جمادي ورجب، جمع أشمتات وبعمث أموات، وحديثات هونات هونات بينهن موتات، رافعة ذيلها، داعية عولها، معلنة قولها، بدجلة أو حولها".

يصف في آخر كلامه المعارك والمناوشات بالأسلحة الحديثة الهونات التي أظن أنها الهاونات بينهن يقع القتلى والموتات، ورافعة ذيلها هي الدبابات والصواريخ والآليات العسكرية، سمى فوهات مدافعها بالذيول، وعبر عن أصواتها التي هي حكاية عن القتل والدمار بالداعية عولها، والمعلنة قولها بدجلة أو حولها.

(۱) الملاحم لابن المنادي: ۱۴.

الأحداث التي تسبق ظهور القائم 🖽 / أحداث العراق ......

والمهـم أن هـذا الحاكم الحاقد يشترك مع صلحبيه في القسوة والظلم على أهل العراق وقرب زمانه من زمان الظهور، وإن لم يصرّح بذلك.

السفاح :

روى ابن حماد عن كعب قل: يجتمع للسفاح ظلمة أهل ذلك الزمان، حتى إذا كانوا ينظرون إلى عدوهم، وظنوا أنهم مواقعوا بلادهم أقبل رأس طاغيتهم لم يعرف قبل ذلك، وهو رجل ربعة جعد الشعر، غائر العينين، مشرف الحلجبين، مصفار، حتى إذا نظر إلى المنصور في آخر تلك السنة التي يجتمع فيها ظلمة أهل ذلك الزمان للسفاح يموت المنصور، وهم مفترقون في غير بلدة واحدة، فإذا انتهى إليهم الخبر ضربوا حيث كانوا، فيبايعون لعبد الله، ويرجع السفياني فيدعوا إلى نفسه بجماعة أهل المغرب،

فهي تتحدث عن سفاح يجتمع له ظلمة العالم من أهل ذلك الزمان، وليس ظلمة بلد واحد.

وتـتحدث عـن إقـبال رأس الطغيان إقبالاً غير معلن، وهي تصفه بأنه رجل ربعة جعد الشعر غائر العينين إلى آخره.

ثم تضطرب الرواية بعد ذلك ولا يعلم المراد بالناظر إلى المنصور في آخر تلك السنة يموت المنصور، والظلمة مفترقون في غير بلدة واحدة، فإذا انتهى إليهم الخبر ضربوا من تلك البلدان وحيث كانوا، ويبايعون لعبد الله الرجل العباسي الأصل على ما يبدو، فالرواية مضطربة لا يمكن الاستفادة منها أكثر من حصول ضوضاء في العراق تتصل بزمان السفياني، وعن سفاح حاكم أو قادم، وعلى فرض حكومته فهو يشترك مع سابقيه بالظلم، عندها يتجلى

(۱) كتاب الفتن: ۱۷۲.

٤٣٨ ..... ٤٣٨ ...... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي 🕮

الفرض المتلجلج في ذهني من رجوع العناوين السابقة واللاحقة جميعها إلى رجل واحد متميز بالظلم والقسوة بحيث لم يشهد له العالم نظيراً.

## الجبابرة في بغداد :

يحكم في بغداد ملوك جبابرة على مر العصور، وخصوصاً في العصور المتأخرة، هم حكام العراق أيضاً، لكن نصّت الأخبار على حكومتهم في بغداد، وقد ذكرهم أمير المؤمنين اللكة عندما قاتل أهل النهروان نزل براثا وكان راهب اسمه حباب فدار بينهما الكلام، فكان فيما قال له اللكة: فيا حباب ستبنى إلى جنب مسجلك هذا مدينة تكثر الجبابرة فيها ويعظم البلاء حتى أنه ليركب فيها كل ليلة جمعة سبعون ألف فرج حرام، فإذا عظم بلاؤهم سدّوا على مسجلك بفطوة ثم وابنه بنين، ثمّ وابنه لا يهدمه إلا كافر ثم بيتاًه<sup>(1)</sup>.

#### القتال الجبار :

روى السليلي بسنده أن علي بن أبي طالب الخلا قال لابن عباس: إيا ابن عباس قد سمعت أشياء مختلفة، ولكن حدَّث أنت رضي الله عنك قال: نعم، قال: «أول فتنة من المائتين إمارة الصبيان، وتجارات كثيرة، وربح قليل، ثم موت العلماء الصلحين، شم قحط شديد، ثم الجور وقتل أهل بيتي الظماء بالزوراء، الشقاق ونفاق الملوك وملك العجم.

فإذا ملكتكم الترك فعليكم بأطراف البلاد وسواحل البحار، والهرب الهرب... ثم يولى عليكم خليفة فظ غليظ، يسمّى في السماء القتال، وفي الأرض الجبّار، فيسفك الدماء، ثم يمزج الدماء بالماء، فلا يقدر على شربه، ويهجم عليهم الأعـراب، وعـند هجوم الأعراب يقتل الخليفة، فيفشو الجور الأحداث التي تسبق ظهور القائم 🕮 / أحداث العراق .......

والفجور بين الناس، وتجيئكم رايات متتابعات كأنهن منظومات انقطعن فتتابعن.

فإذا قتل الخليفة الذي عليكم فتوقعوا خروج آل أبي سفيان، وإمارته عند هلاك مصر، وعند هلاك مصر خسف بالبصرة...، <sup>(۱)</sup>.

وهـل حـدث إلى حـدً الآن اختلاط الدماء بالماء بحيث لا يقدر على شربه رغم كل المآسي التي عاناها الناس في العراق وغيره، أو هو مجرد مثل، وأي ماء هـذا الـذي يـتحدث عنه؟ لابد أنه ماء ظاهر جار كالأنهار التي يكون اختلاطه بالدماء حدث عجيب.

وهل يكون بعد اليوم من يسمى خليفة؟ أو يراد به من يعمل عمل الخليفة وإن كان اسمه رئيس الجمهورية وما شابه ذلك؟.

والـرواية تلل على توقع خروج آل أبي سفيان بعد قتل هذا الخليفة ومجيء الرايات المتتابعات كأنهن منظومات في دلالة على انضباط عسكري أو توالي رايات مختلفة تنقطع وتتابع.

والمهم أن هذا العنوان يشترك مع العناوين السابقة لحاكم العراق في الظلم وقرب زمانه من زمان السفياني، فيجيء الاحتمال في كونه عنواناً لذلك الواحد الفارد الذي أُضيف إلى مجموع صفاته ومقارناته مجيء الرايات المتتابعة من جميع العالم بعد زواله.

## رجل من أهل السفح :

جاء فـيما قالـه أمير المؤمنين الظلا لحباب الراهب بعد الكلام المار: «فـإذا فعلوا ذلك منعوا الحج ثلاث سنين، واحترقت خضرهم، وسلط الله علـيهم رجـلاً من أهل السفح لا يدخل بلداً إلا أهلكه وأهلك أهله، ثم

<sup>(</sup>۱) الملاحم والفتن: ۱۲٤.

. ٤٤ ...... في علائم ظهور المهدي العد التنازلي في علائم ظهور المهدي الظلا

ليعد عليهم مرة أخرى، ثم يأخذهم القحط والغلاء ثلاث سنين حتى يبلغ بهـم الجهد، ثم يعود عليهم، ثم يدخل البصرة فلا يدع فيها قائمة إلا سخطها وأهلكها وأهلك أهلها»<sup>(۱)</sup>.

والسفح يستردد بين إراقة الدماء، وبين سفح الجبل الذي هو أسفله وأصله، فيكون المراد هو من يقطن قريباً من المناطق الجبلية، كما ويحتمل إرادة أهل المناطق الجبلية.

والـرواية تلل على عوده مرتين وحكمه ثلاث مرات، ويأخذهم القحط شلاث سنين في فترة الحكم الثانية، ولا يكون همه في المرة الثالثة سوى الدمار خصوصاً في مدينة البصرة.

ويبدو أن دخوله في المرة الثالثة من مدينة البصرة ويسير منها إلى واسط ويكون دخوله بغداد عفواً بدون مقاومة. لأن الإمام اللي يقول بعد ذكر دخوله البصرة وإخضاعها بالقوة: «ثم يدخل مدينة بناها الحجاج يقال لها واسط، فيفعل مثل ذلك، ثم يتوجه نحو يغداد فيدخلها عفواً، ثم يلتجئ الناس إلى الكوفة، ولا يكون بلد من الكوفة إلا تشوش له الأمر»<sup>(1)</sup> وهو حصول الاضطراب في جميع مدن الفرات الأوسط.

ويبدو أن هناك من يسند هذا الداخل ويسده، فيتفقان على المسير إلى المنجف لنبش قبر أمير المؤمنين الكلم، لأنه قال بعد ذلك: اثم يخرج هو والذي أدخله بغداد نحو قبري لينبشه فليقاهما السفياني فيهزمهما ثم يقتلهما، ويتوجه جيش نحو الكوفة فيستعبد بعض أهلها، ويجيء رجل من أهل الكوفة فيلجئهم إلى سور، فمن لجأ إليها أمن، ويدخل جيش السفياني إلى الكوفة..... <sup>(٣)</sup>.

- اليقين: ٤٢٢ ـ ٤٢٣، وعنه البحار ٥٢: ٢١٧ ـ ٢١٩ ح ٨٠.
  - (۲) اليقين: ۲۲۳، عنه البحار ۲۰: ۲۱۹ ح ۸۰.
    - (۳) اليقين: ١٥٦.

الأحداث التي تسبق ظهور القائم الللا / أحداث العراق ...... ٤٤١

فالرواية تدل على أن هذا الرجل سيدخل المرة الثالثة في زمان خروج السفياني وإبان دخوله إلى العراق حتى يكون جيش السفياني هو الرادع له عن الوصول إلى النجف ونبش القبر الشريف. وهذا الآخر يشترك مع العناوين السابقة بالظلم والقسوة واتصال زمانه بزمان السفياني، فلا يزيد على أن يكون ذاك الواحد الذي تحدثنا عنه في العناوين السابقة.

#### الكاهن الساحر :

هـذا الآخر يكون هـو الحاكم عند دخول السفياني العراق،جاء ذلك في الخطبة المروية عن أمير المؤمنين الكلا والمسملة بالمخزون في معرض الحديث عن السفياني: «ويبعـث السفياني مائة وثلاثين ألفاً إلى الكوفة فينزلون بالروحاء والفاروق وموضع مريم وعيسى للكلا بالقادسية، ويسير منهم ثمانون ألفاً حتى يـنزلوا الكوفة موضع قـبر هـود الكلا بالنخيلة فيهجموا عليه يوم زينة وأمير الناس جبار عنيد يقال له الكاهن الساحر فيخرج من مدينة يقال لها الزوراء في خمسة آلاف من الكهـنة، ويقـتل على جسرها سبعين ألفاً حتى يحتمي الناس الفرات ثلاثة أيـام من الدماء ونتن الأجسام، ويسبي من الكوفة أبكاراً لا يكشف عنها كف ولا قناع حتى يوضعن في المحامل يزلف بهن الثوبة وهي الغريين، ثم عنها كف ولا قناع الله العملا، وتقبل ومنافق حتى يضربوا دمشق لا يصدهم عنها صاد، وهي إرم ذات العملا، وتقبل رايات شرقي الأرض....ه

فلعـل هذا الكاهن الساحر هو الذي تقدم الكلام عنه في العناوين السابقة لاتصال زمانه بزمان السفياني.

وقـد نخلص من جميع تلك العناوين والروايات المارة إلى أن الحاكم على العـراق الذي يعود ليحكمه مرتين أو أكثر هو ظالم متميز ومتفنن بالظلم

(۱) مختصر بصائر الدرجات: ۱۹۹.

٤٤٢ ..... ظهور المهدي المعد التنازلي في علائم ظهور المهدي المع

بحيث تنطبق عليه جميع العناوين المارة ويشتهر ظلمه وقسوته في جميع أرجاء العالم.

ولا شك أن جميع تلك الأوصاف ربما تنطبق على الجائر المجرم صدام الـذي حكم العراق وأذاق أهله الويلات والدمار والجوع، وأجرى من القسوة والشدة والتعدي على العرب والعجم والأكراد بما لم يشهد له العالم مثيلاً، ولا يقاس به الحجاج وهتلر وغيره بما لا يحتاج إلى مزيد بيان أو مؤونة تعريف، غير أن الجزم بانطباق ذلك عليه لا يزيد على كونه مقامرة ومجرد احتمال.

#### الخسف يبغداد:

وخسف المكان في اللغة هو ذهاب ما عليه في الأرض والغرق، ولكن إذا جاء ما يدل على خسف بغداد مع وجود القرائن على بقاء بغداد بعد ذلك، فلا يدل على أكثر من حصول الخسف ببعض دورها أو بعض مناطقها، وليس ذهاب كل المدينة وما عليها في الأرض.

أما أصل الخسف فقد دلت عليه رواية النعماني بسنده عن كعب الأحبار أنه قال في حديث طويل: فإنَّ القائم من ولد علي الطَّلَا له غيبة كغيبة يوسف، ورجعة كرجعة عيسى بن مريم، ثم يظهر بعد غيبته مع طلوع النجم الأحمر، وخراب الزوراء وهي الري، وخسف المزورة وهي بغداد وخروج السفياني»<sup>(۱)</sup>.

فهـي وإن أطلقـت الـزوراء عـلى الري والمزورة على بغداد، لكن يبدو إرادة الصـفة دون الاسـم، فـإن الصـفة الحقيقـية للـري هـي الزوراء والصفة الحقيقية لبغداد هي المزورة وإن كان اسمها الزوراء، فالزوراء هي المدينة المعوجة.

والمـزورة مـن قول الزور أي الكذب والباطل والشرك بالله ويقال لمجلس الغناء واللذة والطعام. الأحداث التي تسبق ظهور القائم 🖽 / أحداث العراق ......

ويـــل عـلى بقـاء بغداد قوله: •وخروج السفيانيّ بعد ذكر الخسف ببغداد وقد تقدم أن السفياني يدخل بغداد ويفعل فيها الأفاعيل ويخربها، فلابد من إرادة الخسف ببعض دورها ومناطقها.

ويؤكد هذا المعنى الروايات المفصلة لخبر الخسف، كرواية ابن حماد عن رسول الله ﷺ أنه قـل: «لـيكونن مـن هـذه الأمـة قـوم قـردة وقوم خنازير، وليصبحن فيقال خسف بدار بني فلان، ودار بني فلان، وبينما الرجلان يمشيان يخسف بأحدهما، قالوا: يا رسول الله، وبم ذلك، قال: بشرب الخمور، ولباس الحرير، والضرب بالمعازف والزمارة".

وفي روايـة أخـرى يـرويها الحـاكم عنه ﷺ: «ليكونن قوم من هذه الأمة عـلى طعـلم وشراب، فيصبحون وقد مسخوا، وليخسفن بقبائل فيها وفي دور فـيها حـتى يصـبحوا فيقولوا: خسف الليلة ببني فلان، خسف الليلة بدار بني فلان، وأرسلت عليهم حصباء حجارة....؟ <sup>(\*)</sup>.

وأفضل ما ورد في حليث الخسف من حيث السند ما رواه الشيخ الطوسي بسنده عن أبي جعفر الله قال: إن أمير المؤمنين الله لما رجع من وقعة الخوارج اجتاز بالزوراء، فقال للناس: إنها الزوراء، فسيروا وجنبوا عنها، فإن الخسف أسرع إليها من الوتد في النخالة" وظاهر الكلام هو إرادة جميع مدينة بغداد، ولعله خصوص بغداد التي كانت في ذلك الزمان لا تتجاوز قرية صغيرة، ولذا نزل في مسجد براثا كما جاء في آخر هذه الرواية، كما يمكن إرادة الخسف ببعض بقاعها دون الجميع بمعنى أنه يمكن أن يخسف أي جانب من جوانبها، أو أي نقطة فيها وليس جميعها.

- (١) كتاب الفتن: ١٧٢.
- (٢) مستدرك الحاكم ٤: ٥١٥.
- (٣) أمالي الشيخ الطوسي: ١٩٩ ح٠٣٤.

٤٤٤ ...... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي 🕮

غير أنها دلت على أن الخسف ليس هو ما تفعله الأسلحة، وإنما هو خسف طبيعي يحتمل وقوعه حتى في زمانه الظيئ الذي لا يتصور فيه إلا الخسف الطبيعي.

ويشارك هذه الرواية في الدلالة على سرعة خراب الزوراء وإرادة ذهابها في الأرض الخبر الذي يرويه ابن المنادي عن رسول الله ﷺ أنه قل:

«تبنى مدينة بين دجلة ودجيل والصراة وقطربل، تجبا إليها كنوز الأرض، يخسف بها، فلهي أسرع ذهاباً في الأرض من الحديدة المحماة في الأرض الخوارة"<sup>(۱)</sup> أي السهلة اللينة.

فليس المراد ما يفعله القصف الجوي والأسلحة الحديثة، بل هو الخسف الطبيعي والذهاب في الأرض.

ولعـل سـرعة ذلـك يعني حصول الخسف حين لا يحتمل ذلك أحد، وإلا فالـزوراء يمر عليها اليوم أكثر من أربعة عشر قرناً ولم نسمع بالخسف ولا أماراته، فكيف يتوقعه أمير المؤمنين الظير في زمانه ويجنب جيشه عنها؟!

ومـا ذاك إلا للترسـيخ في الأذهان، أو لأنه لا يدخل أرضاً ملعونة أصابها الدمـار أو سيصيبها، ويكره الصلاة فيها، لأن النبي ﷺ لعنها فقال في معرض الحديث عن السفياني على ما يرويه الطبري:

«حتى ينزلوا بأرض بابل في المدينة الملعونة والبقعة الخبيثة فيقتلون أكثر من ثلاثة آلاف، ويبقرون بها أكثر من مائة امرأة، ويقتلون بها ثلاثمائة كبش من بنى العباس»<sup>(۲)</sup>.

- (۱) ملاحم ابن المنادي: ٤٣ .
- (٢) تاريخ الطبري ١: ٤٨١.

الأحداث التي تسبق ظهور القائم الملي / أحداث العراق .....

#### خراب بغداد:

هـذا ما أكَّدت عليه الأخبار واشتهر بين العامة من أن الزوراء ستخرب ويصيبها الدمـار على مر العصور من الفتن والوقائع التي تمر عليها حتى يأتي يـوم لا يـبقى منها شيء يذكر، فيمر المار ويقول: ههنا مدينة كانت تسمى الزوراء.

وقد سأل المفضل أبا عبد الله الصادق الملكة بعدما دار الكلام بينهما عن القائم الملكة وعلائمه فقل: يا سيدي كيف تكون دار الفاسقين في ذلك الوقت؟ قل: في لعنة الله وسخطه تخربها الفتن وتتركها جماء، فالويل لها ولن بها من الرايات الصدر، ورايات المغرب، ومن كلب الجزيرة ومن الرايات التي تسير إليها من كل قريب أو بعيد، والله لينزلن بها من صنوف العذاب ما نزل بسائر الأمم المتمردة من أول الدهر إلى آخره، ولينزلن بها من العذاب ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ممثله، ولا يكون طوفان أهلها إلا بالسيف، فالويل لمن اتخذ بها مسكناً، فإن المقدم بها يبقى بشقائه، والخارج منها برحمة الله، والله ليبقى من أهلها في الدنيا حتى يقل: إنها هي الدنيا، وإن دورها وقصورها هي الجنة، وإن بناتها هن الحور العين، وإن ولدانها هم الولدان، وليظنن أن الله لم يقسم رزق العباد إلا بها، وليظهرن من الافتراء على الله وعلى رسوله تلك والحكم بغير كتاب الله من شهلات الزور وشرب الخمور والفجور وأكل السحت وسفك الداء ما لا يكون في الدنيا كانه منها يتله من الفتراء على الله تم الفتن وتلك الدمان من شهلات الزور وشرب الخمور والفجور وأكل السحت والحكم بغير كتاب الله من شهلات الزور وشرب الخمور والفجور وأكل السحت الفتن وتلك الدام ما لا يكون في الدنيا كانه منها برحمة الله م والحكم بغير كتاب الله من شهلات الزور وشرب الخمور والفجور وأكل السحت والحكم بغير كتاب الله من شهلات الزور وشرب الخمور والفجور وأكل السحت

فقـد بـدأ اللكة كلامـه وجوابـه عـن سـؤال ذلك السائل بذكر الخراب، وختم كلامه أيضاً بذلك، وهو يذكر بينهما العلل والأسباب المباشرة وغير المباشرة، فجعل المباشرة هي الرايات وغيرها بينما غير المباشرة ما يجنح إليه

<sup>(</sup>١) مختصر بصائر الدرجات: ١٨٨، الهداية الكبرى: ٤٠٢.

٤٤٦ ...... في علائم ظهور المهدي التخذ التنازلي في علائم ظهور المهدي الم

أهلها من الإقبال على الدنيا والاجتراء على فعل القبائح وارتكاب المحرمات.

ولو لاحظ الملاحظ وتأمل في كيفية وصف الإمام الملكة لما يكون في همذه المدينة وما يحدث فيها وكيف تبنى وتعمر وتزدهر وما يظن بها الناس، وما ينزل بها ما لا عين رأت ولا أذن سمعت، لا ينقضي تعجبه، إذ لا يتأتى همذا الوصف إلا ممن عاش فيها على مر الدهور ولاحظ ما كان وما يكون فيها بدقة، ممّا يؤكد تخوفي المار عن إعادة فلم البشرية.

هـذا وقـد أشارت الرواية إلى الفتن والرايات المتسببة في خراب الزوراء من الرايات الصفر وغيرها التي يأتي الكلام عنها، ولكن لم تذكر السبب في خرابها الـنهائي وعـلى يد من سيكون، بينما تذكر ذلك رواية أخرى يـرويها الخطيب جـاء فيها: «سيكون لبني عمي مدينة من قبل المشرق بين دجلة ودجيل وقطربل والصراة، يشيد فيها بالخشب والأجر والجص والذهب، يسكنها شـرار خلـق الله وجبابرة أمتي، أما إن هلاكها على يد السفياني، كأني بها والله قد صارت خاوية على عروشها»<sup>(1)</sup>.

## الرايات والفتن

ذكرت رواية المفضل المارة الرايات التي تتسبب في خراب بغداد جاء فيها: «فالويل لها ولمن بها من الرايات الصفر، ورايات المغرب، ومن كلب الجزيرة، ومن الرايات التي تسير إليها من كل قريب أو بعيد»، ونحن نذكرها بالترتيب:

الرايات الصفر:

لا تـزال كلمة الرايات الصفر مجملة لا يمكن تحديدها بالدقة، وغاية مـا عرفنا عنها أنها تقبل من المغرب فتنزل الاسكندرية من مصر ويخلفهم الروم في أرضهم، ثم يدخلون سرة الشام همهم الأول هو مقاتلة الرايات السـود القادمـة مـن المشـرق فيلتقون في القنطرة التي جاء التعبير عنها في بعـض الأخبار بأنها قنطرة أهل مصر، ثم تستقر ما بين الأردن وفلسطين، ثم تـنزل بعدهـا إلى الجزيـرة وتشارك في معركة قرقيسياء، فينكسر أمامها الرايات السود وتتراجع إلى الكوفة.

وتــلل هــذه الرواية على دخولهم بغداد وتخريبهم إياها إذا كانوا هم المقصودين، ثم يدال عليهم السفياني ويكون له أكثر من ثلاث معارك معهم، فـيموت رئيسهم في هذا الحل، ويتفرقون عندما يبلغهم الخبر ثلاث فرق، فرقة ترجع من حيث أتت، وفرقة تحج، وفرقة تظل تقاتل، ينتصر عليهم السفياني.

هذا إذا كان المراد من الرايات الصفر في هذه الرواية هذا المعنى وإن كــان بعــيداً مــع وجــود ما يستشم منه ذلك في غير هذا الخبر، مما يبدو أن المراد ٤٤٨ ..... وفي علائم ظهور المهدي العد التنازلي في علائم ظهور المهدي المج

مـنهم هـم أهل المغرب العربي أوغرب أفريقية من الزنج الذين يدفعهم الروم والاسـتعمار لصـد الـرايات السود القلامة من المشرق، لجيء التعبير بالبربر عنهم، وستأتي الروايات الدالة على ذلك في معرض الحديث عن أحداث الشام.

## رايات المغرب:

وما عطـف رايات المغرب على الرايات الصفر إلا وهو دليل على عدم إرادة المغـرب العـربي، ويكون المراد رايات الشام التي يقودها السفياني تدخل بغداد وتفعل الأفاعيل، أو هي رايات مغرب العالم، ولكن يبعد التعبير عنها بالراية.

كلب الجزيرة:

والجزيـرة هـي جزيرة أقور كما مر مراراً، والمراد بها المنطقة التي تقع بين دجلة والفرات في شمال غرب العراق، والنقل مختلف بين اكلب الجزيرة، وبين امـن يجلـب الجزيـرة ومـا كلـب الجزيـرة إلا عبارة عن أفعال أهلها التي تعني التعدي والظلم والقسوة مما يلازم الدمار والعبث ببغداد وأهلها.

ويحتمل إرادة رجل واحد يعبث ببغداد وعامة أهل العراق يتسبب في خراب بغداد وغيرها من المدن.

ولو كان النقل هو "من يجلب الجزيرة" فهو يعني ما يتسببه أفعال أهل الجزيرة من الحروب ومجيء قوات وجيوش تحدث الخراب من بغداد وغيرها من مدن العراق والجميع بمعنى واحد.

الرايات من بلدان مختلفة:

عـبَّرت عنها الرواية بالرايات التي تسير إلى بغداد من كل قريب وبعيد مـن بلـدان العـالم، تجـتمع في العراق وبالأخص بغداد تتسبب في خرابها وحدوث الدمار فيها. هدم مسجد براثا:

ففي رواية يرويها الشيخ المفيد عن سدير الصيرفي قال: كنت عند أبي عبد الله جعفر بن محمد للمظل وعنده جماعة من أهل الكوفة، فأقبل عليهم وقال لهم: الحجوا قبل أن لا تحجوا، حجوا قبل أن يمنع البر جانبه، حجوا قبل هدم مسجد بالعراقين بين نخل وأنهار، حجوا قبل أن تقطع سدرة بالزوراء نبتت على عسل عروق النخلة التي اجتنت منها مريم عليها السلام رطباً جنياً، فعند ذلك تمنعون الحج...، (<sup>1)</sup>.

وهـدم المـنافقون مسـجداً بالمدينة ليلاً فاستعظم أصحاب رسول الله علماً ذلك، فقال رسول الله عليه: «لا تنكروا ذلك فإن هذا المسجد يعمر، ولكن إذا هـلم مسـجد براثا بطل الحجّ قيل له: وأين مسجد براثا هذا؟ قل: «في غربي الـزوراء من أرض العراق، صلى فيه سبعون نبياً ووصياً، وآخر من يصلي فيه هذا» وأشار بيده إلى مولانا علي بن أبي طالب الله <sup>(۳)</sup>.

وذلك لما رجع أمير المؤمنين الملكة من قتال أهل النهروان نزل براثا وكان بها راهب اسمه الحباب فأمره ببناء مسجد وتسميته باسم بانيه، فبناه رجل اسمه براثا فسمى المسجد ببراثا، ثم قال اللكة للراهب في معرض كلامه: فستبنى إلى جنب مسجلك هذا مدينة، وتكثر الجبابرة فيها، ويعظم البلاء، حتى أنه ليركب فيها كل ليلة جمعة مسبعون ألف فرج حرام، فإذا عظم بلاؤهم سدًوا على مسجلك بفطوة، ثم وابنه بنين، ثم وابنه لا يهدمه إلا كافر ثم بيتا، فإذا فعلوا ذلك منعوا الحج ثلاث سنين واحترقت خضرهم، وسلط عليهم رجلاً من أهل السفح لا يدخل بلداً إلا أهلكه وأهلك أهله".

- (١) الأمالي: ٢٤.
- (٢) الملاحم والفتن: ١٣٠.
  - (۳) اليقين: ١٥٦.

ماذلي في علائم ظهور المهني ، ملة المنع من الحج والحال أن الذي يبد ملة عا يلائم التعبير بيطلان الحج ، ولكن الروايه ملاث سنين.

## أحداث الكوفة

إحصار الكوفة :

قـام أمـر المؤمنين الثلا خطيباً فقال: «ألا أيها الناس سلوني قبل أن تشرع برجلها فتنة شرقية، وتطأ في خطاتها بعد موت وحياة، أو تشب نار بالحطب الجزل غربي الأرض، ورافعة ذيلها تدعو يا ويلها بدجلة أو مثلها، فإذا استدار الفلك قلت مات أو هلك، بأي واد سلك، فيومئذ تأويل هذه الآية: في مُرَدَّذنا لَكُمُ الْكَرَةَ عَلَيْهِمْ وأَمْدَدُناكُمْ بِأَمُوال وَبَنَينَ وَجَعَلْناكُمْ أَكُشَرَ نَغْيِراً فو ولذلك آيات وعلامات وأولهن أحصار الكوفة بالرصد والخندق، وتحريق الزوايا في سلك الكوفة، وتعطيل المساجد أربعين ليلة، وتخفق رايات ثلاث حول المسجد الأكبر يشبهن بالهدى، القاتل والمقتول في النار، وقتل كثير وموت ذريع، وقتل النفس الزكية بظهر الكوفة في سبعين من الصلحين".

فقد دلت هذه الرواية على شروع الفتنة من المشرق، أو حصول فتنة في المشرق الذي يراد به في الغالب أرض خراسان التي تشمل أرض إيران وأفغانستان وبعض دول القفقاز كما يحتمل أن يكون المراد شرق الأرض بصورة كلية.

واختلفت الكتب في بعض كلمات الخطبة مثل خطانها أو خطامها،

(۱) مختصر بصائر الدرجات: ۱۹۸.

٤٥٢ ...... وي علائم ظهور المهدي التخذ التنازلي في علائم ظهور المهدي الطبخ

وأضيف أنا إليها خطاتها بقرينة كلمة «تطأ» وتشابهها في الرسم مع المثبت في الكتب، وهـذا يعـني سـريان هذه الفتنة وعدم توقفها في بلد معين، ولكن التعـبير بخطاتها يعني أنها تطأ أرضاً ولا تطأ أرضاً لأن الخاطي يجعل فاصلة بين موضع القدمين.

فهـي شـرقية المنشأ سارية المفعول تحدث اضطرابات وتغييرات في بلدان العالم المختلفة وأما حديث النار فسيأتي الكلام عنها.

والـذي عـنونا لـه البحث هو إحصار الكوفة الذي يعني منع الناس من السفر والخروج منها بواسطة الرصد الذي هو أخذ الطريق على الناس، ويأتي الرصـد بمعنى الحرس الذي يرصد الطريق، والخندق هو حفير حول المدينة، ولا أظن إرادة أكثر من المواضع التي يحفرها الجنود ويتخندقون فيها.

والمهم أن هذه الرواية جعلت هذا الإحصار أول العلامات، ولعلها أول العلامات لأهل الكوفة.

## تخريق الروايا:

اخـ تلف الـنقل وضـبط هـ اتين الكلمـ تين و تراوح بين اتحريق الزوايا في سحك الكوفة (") سكك الكوفة (") . سكك الكوفة (") و اتخريق الروايه (") وفي نقل ثالث اتحريف الرايات في أزقة الكوفة ").

يقـل: قتلنا الروايا وأبحنا الزوايا أي قتلنا السادة وأبحنا البيوت، فالروايا سسادة القـوم والزوايا هي البيوت<sup>()</sup> والنقلان الأولان هنا يشيران إلى حرق البيوت وقتل السادة، ولعل النقل الأخير كناية عن مذمة الرايات المرفوعة

- (۱) مختصر بصائر الدرجات: ۱۹۹.
  - (٢) البحار ٥٢: ٢٧٣.
  - (٣) مشارق البرسي: ١٦٤.
- (٤) انظر لسان العرب ١٤: ٣٤٧ (روی).

الأحداث التي تسبق ظهور القائم الكلة / أحداث العراق ...............................

في تلك الأيام ورميها بالانحراف والضلال كقولنا «تكفير القوم» أي رميهم بالكفر.

ويكون هـذا الـتحريف عاماً وشاملاً بحيث يدخل الحديث عنه جميع النوادي والسكك.

#### تعطيل المساجد:

فقد جاء في الخطبة المارة: قو تعطيل المسلجد أربعين ليلقه يشبه أن يكون نتيجة لأجل الحروب التي تدور والاشتباكات، التي يكون كل أطرافها أو بعضها هم عمار المسلجد والقائمين عليها، يؤدي دخولهم في ذلك النزاع إلى تعطيلها، أو يكون التعطيل والإغلاق من قبل الظلمة الحاكمين.

## رايات ثلاث:

ذكر أمير المؤمنين الكلة هذه الرايات في الخطبة السابقة فقل: فوتخفق رايات ثـلاث حول المسجد الأكبر يشبهن بالهدى مما يلل على اختلاف الناس وانقسامهم إلى ثلاثة أقسام وثلاث رايات وأحزاب من صفة هذه الرايات أنهن فيشبهن بـالهدى، ويـتردد معناه بين الشباهة بالهدى وبين الاشتباه بالهدى، والثاني أبلغ ويتبع التشديد والتخفيف.

ويستفاد مـن هـذا الخبر حصول قتال بين هذه الرايات، ولذا قال الطيخ بعد ذلك: «القاتل والمقتول في النار».

والأهم من ذلك أن هذه الرايات قوية لها أتباعها تبقى حتى بعد دخول السفياني الكوفة وخروجه منها ودخول القائم الكلا لأنه جاء في خبر آخر أن القائم الكلا: «يدخل الكوفة وبها ثلاث رايات قد اضطربت، فتصفو له، ويدخل حتى يأتي المنبر فيخطب فلا يدري الناس ما يقول من البكاء»<sup>(1)</sup>.

(١) الإرشاد ٢: ٣٦٢، الغيبة للشيخ الطوسي: ٢٨٠.

٢٥٤ ..... ظهور المهدي العد التنازلي في علائم ظهور المهدي المع

## قتل کثیر :

فالقـتل إنمـا يكون من الفتن والحروب، وقد أشارت الروايات إلى موارد عديـدة وأسـباب مخـتلفة منها القتل الذي يكون بين الحيرة والكوفة، فقد روى الشـيخ المفيد والشيخ الطوسي عن أبي جعفر الظيّر: «أنى يكون هذا الأمر ولما يكثر القتل بين الحيرة والكوفقة".

وفي رواية يرويها النعماني بسند معتبر عن جابر عن أبي جعفر الله أنه قـل: في اجابر لا يظهر القائم حتى يشمل الشام فتنة يطلبون المخرج منها فـلا يجدونـه، ويكون قتل بين الكوفة والحيرة، قتلاهم على سواء...، <sup>(٣)</sup>، فـلم تذكـر هذه الرواية سوى القتل وأن القتلى على سواء، ولم تذكر هل هو نتيجة الاشتباك بين أصحاب الرايات الثلاث، الذي يؤيده ما مر في الكلام عن الرايات من أن القاتل والمقتول في النار، وهنا تقول اقتلاهم سواء، إذا كـان المقصود هـو التساوي في الخسران ودخول النار، وقيل: المعنى على سواء الطريق، أي على الطريق.

كما يحتمل إرادة المعارك التي تدور بين السفياني وحكام العراق والقوى المتواجدة فيه، وهذا أيضاً له شواهد من الأخبار، روى ابن مهزيار عن صاحب الأمر الظلام أنه ذكر نهاية بني العباس فقيل له: متى يكون ذلك يا ابن رسول الله قال: «إذا حيل بينكم وبين سبيل الكعبة بأقوام لاخلاق لهم \_ إلى أن قال \_ ويخرج السروسي من أرمينية وآذربايجان يريد وراء الري الجبل الأسود المتلاحم بالجبل الأحمر لزيق جبل طالقان، فيكون بينه وبين المروزي وقعة صيلمانية يشيب فيها الصغير ويهرم منها الكبير، ويظهر القتل بينهما، فعندها توقعوا خروجه إلى الزوراء، فلا يلبث بها حتى يوافي باهات،

- (۱) الإرشاد: ۳٦٠، الغيبة: ۲۷۱.
  - ۲۷۹ : الغيبة: ۲۷۹

ثم يـوافي واسـط العـراق فيقـيم بهـا سنة أو دونها، ثم يخرج إلى كوفان فـيكون بيـنهم وقعة من النجف إلى الحيرة إلى الغري، وقعة شديدة تذهل منها العقـول، فعـندها يكون بوار الفتنتين، وعلى الله حصاد الباقين، ثم تـلا قوـله تعـالى: ﴿بِسُـم الله الرَّحْمنِ الرَّحِيمِ \* أَتَاهَـا أَمْرُنَا لَيُلاً أَوْ نَهَـاراً فَجَعَلْمَاهَا خَصِيداً حَصَيداً مَكَانًا لَمْ تَغْنَ بِالأَمْسَ فَقلت: سيلي يا ابن رسول الله ما الأمر؟ قال: انحن أمر الله وجنوده؟().

ومـن هو المتوقع خروجه إلى الزوراء في هذه الرواية؟ هل هو السروسي الخارج من أرمينية وآذربايجان؟

ومن هو السروسي، هل هو تصحيف كلمة الروسي، أو أن السروسي يريد به رئيس المغول والتتر الذين كانت نهاية بني العباس على أيديهم، فيكون جميع الكلام في هذا الخبر عن نهاية بني العباس على أيدي التتر الذي حدث في سالف الدهر.

ولكن الرواية تتكلم عن أحداث تكون قريباً من ظهور القائم ﷺ كظهـور الحمرة في السماء، والحيلولة دون سبيل الكعبة، فلابد من وقوع سقط في هـذه الرواية، ولعل الساقط هو الحديث عن السفياني، فيكون هو مرجع الضمير والحرب المشار إليها هي حربه مع حكام العراق.

وهـنك روايـة أخـرى تـتحدث عن قتل آخر غير القتل بين الحيرة والكوفة، وهـو القتل في نفس مدينة الكوفة، فقد أسند إلى الصادق الكلا: «أن لولد فـلان عند مسجد الكوفة لوقعة في يوم عروبة يقتل فيها أربعة آلاف، بين باب الفيل وأصحاب الصابون، فإياكم وهذا الطريق فاجتنبوه، وأحسنهم حالاً من يأخذ في درب الأنصار»".

(١) كمال الدين: ٤٦٥ ح ٢٣، والأية ٢٤ من سورة يونس.

(٢) كتاب الغيبة: ٢٧٩.

٤٥٦ ...... و علائم ظهور المهدي 🕮

ف الذي أفهمه من هذا الخبر هو إرادة بني العباس لما تقدم في بحث «اختلاف بني فلان» وإنما يكون ذلك في زمان يكون فيه أصحاب الصابون ودرب الأنصار باقية على حالها، وإن أمكن إرادة مواضعها، ولكنه بعيد عن المتفاهم، فلعل هذا وأمثاله تحقق قبل زوال الدولة العباسية، وليس في الرواية دلالة على قربه من ظهور القائم التين، بخلاف القتل بين الحيرة والكوفة.

وفي رواية ثالثة عن أبي جعفر اللي اذا سمعتم باختلاف الشام فيما بينهم فالهرب من الشام، فإن القتل بها والفتنة اقلت: إلى أي البلاد؟ فقال: إلى مكة، فإنها خير بلاد يهرب الناس إليها، قلت: فالكوفة؟ قال: «الكوفة ماذا يلقون! بقتل الرجال إلا شامي، ولكن الويل لمن كان في أطرافها، ماذا يمر عليهم من أذى بهم، وتسبى بها رجال ونساء، وأحسنهم حالاً من يعبر الفرات، ومن لا يكون شاهداً بها قال: فما ترى في سكان سوادها؟ فقال بيله يعني لا، ثم قال: «الخروج منها خير من المقام فيها قلت: كم يكون ذلك؟ قال: ساعة واحدة من نهار، قلت: ما حال ما يؤخذ منهم؟ قبال: «ليس عليهم بأس، أما إنهم سينقذهم أقوام مالهم عند أهل الكوفة يومئذ قدر، أما لا يجوزون بهم الكوفة»<sup>(1)</sup>

والظاهر أن هـذه الـرواية تـتحدث عن دخول السفياني الكوفة، لأن شروع الكـلام كـان عـن الاختلاف في الشام، فهي ترشد إلى الخروج من الكوفة عند ذلـك وعبور الفرات على الأقل حتى تنجلي الغبرة، ويأتي الأقوام الذين مالهم عند أهل الكوفة مقدار، وهي رايات خراسان على ما يبدو.

## موت ذريع :

لا يكون ذلك إلا من تردي الحالة الصحية على أثر الاضطرابات والفتن الـتي تجـر إلى عــدم اعتناء الناس بمقومات الصحة من النظافة والتلقيح الطبي، بالإضافة إلى كثرة الهموم والغموم والاستياء وتدهور الحالة النفسية عند غالب الناس.

## قتل النفس الزكية :

إن قتل النفس الزكية (العلامة) يكون بين الركن والمقام كما مر، ولكن هذه الرواية تتحدث عن نفس زكية أُخرى تقتل في ظهر الكوفة، وهو النجف على ما يبدو، وذلك مع سبعًين من الصالحين.

ومن هو النفس الزكية هذا، ومن هم أولئك الصالحون، وهل يقتل غيرهم معهم؟ هذه أسئلة لم تجب عليها الأخبار.

## خروج الشيصباني:

روى النعماني بسنده عن جابر الجعفي قل: سألت أبا جعفر الباقر الملكة عن السفياني، فقل: «وأنى لكم بالسفياني حتى يخرج قبله الشيصباني، يخرج من أرض كوف لا ينبع كما ينبع الماء، فيقتل وفدكم، فتوقعوا بعد ذلك السفياني وخروج القائم الكلاما".

والشيصباني على ما مر سابقاً هو العباسي، فيمكن أن يكون المراد هو أبو العباس السفاح.

ولكـن القـرائن والشـواهد الموجـودة في هــذه الـرواية تــتحدث عــن شيصباني يخرج قرب زمان القائم الكلا.

والتعـبير بأنـه ينبع كما ينبع الماء، يراد به الخفاء والتدرج الذي لا يسمع له صوت ولا حسيس.

(١) كتاب الغيبة: ٣٠٢ ح ٨.

٤٥٨ ..... وي علائم ظهور المهدي العد التنازلي في علائم ظهور المهدي الشا

## عصابة ردينة :

روى المنعماني بسنده عن عمرو بن سعد قال، قال أمير المؤمنين المللما: لا تقوم القيامة حتى تفقأ عين الدنيا، وتظهر الحمرة في السماء، وتلك دموع حلة العرش على أهل الأرض، حتى يظهر فيهم عصابة لا خلاق لهم، يدعون لولدي وهم براء من ولدي، تلك عصابة رديئة لاخلاق لهم، على الأشرار مسلطة، وللجبابرة مفتنة، وللملوك مبيرة، تظهر في سواد الكوفة، يقدمهم رجل أسود اللون والقلب، رث الدين، لاخلاق له، مهجن زنيم عتل، تداولته أيدي العواهرة<sup>(1)</sup>.

وإنني لفي حيرة من أمر هذه العصابة إذا كانت هي وقائدها من أهل الكوفة، ويدعون لأهل البيت علي وهم منهم براء مما يحكي عن نفاق وفقدان للأخلاق الإسلامية، يضاف إليه التسلط على الأشرار بمعنى السيطرة عليهم وتسخيرهم والاستفادة منهم، وهم فتنة للجبابرة بتقويتهم ومتابعتهم فيجد الجبار نفسه متمكناً من كل ما يريد، وعلى يد هؤلاء يكون بوار الملكية، وظهور الجبابرة.

وأغلب هذه العصابة تكون من قرى الكوفة وسوادها الشامل للفرات الأوسط برمته.

وأمـا الـذي يقدمهم بتلك الأوصاف السيئة إذا كان هو الأخر يدعو لأولاد أمـير المؤمـنين، فـلم يظهر إلى حد الآن هكذا شخص، له دعوة إلى أهل البيت الإلام وقد تداولته أيدي العواهر عتل زنيم.

والأهم من جميع ذلك فإن الرواية لا تذكر أنه قبل قيام القائم الظيئ، بل جعلته قبل قيام القيامة ولكن القرائن والشواهد تحكي عن كونه قبل قيام القائم الظئ لأنّها تذكر الملوك والجبابرة، ومن البعيد تجدد الملكية بعد قيامه الظئلا.

کتاب الغیبة: ۱٤٧ ح ٥٠.

#### هدم حائط مسجد الكوفة :

روى المنعماني بسمنده عن أبي عبد الله الطلاة أنه قل: اإذا هدم حائط مسجد الكوفة من مؤخره مما يلي دار ابن مسعود، فعند ذلك زوال ملك بني فلان، أما إن هادمه لا يبنيهه"<sup>(۱)</sup>.

المستفلا من هذا الخبر أن الهدم يكون بقصد البناء، ولكن هلامه الذي لا يكون سوى أحد الحكام أو المسؤولين على ما يبدو لا يتوفق لبنائه بأن يموت أو يعـزل من منصبه، والظاهر أن سبب ذلك يعود إلى الاضطراب السياسي الذي يعقـبه زوال ملـك بـني فـلان المقصـود بهم بنو العباس بعد تجدد ملكهم على العراق، لأن الهدم يكون قرب ظهور القائم التيلية.

وإن لم تسلل هذه الرواية على حدوث ذلك قرب ظهور القائم الظلام، فقد دلت عليه رواية أخرى يرويها علي بن يونس العاملي قائلاً: أسند إلى الصادق الظلام: «إذا هدم حائط مسجد الكوفة مما يلي دار عبد الله ابن مسعود، زال ملك القوم، وعند زواله خروج القائم»<sup>(٣)</sup>.

#### خراب الكوفة:

هــناك أخــبار تتنبأ بخراب الكوفة، والمقصود به الخراب الجزئي دون العام والشامل، ولكن الروايات ضعيفة لا يمكن التعويل عليها.

روى ابـن حمـلا عـن الوليد بن مسلم قل: اإذا غلبت قضاعة وظهرت على المغرب، فأتى صلحبهم بني العباس فيدخل ابن اختهم الكوفة مع من معه فـيخربها، ثم تصيبه بها قرحة ويخرج منها يريد الشام فيهلك بين العراق

- (۱) كمتاب الغيبة: ۲۷۷، الغيبة للشيخ الطوسي: ٤٤٦ ح ٤٤٦، الخرائج والجرائح
   ۲۱۱۲: ۳
  - (٢) الصراط المستقيم ٢: ٢٤٩.

٤٦٠ ..... ٤٦٠ مظهور المهدي العد التنازلي في علائم ظهور المهدي 🕮

والشام، ثم يولون عليهم رجلاً من أهل بيته فهو الذي يفعل بالناس الأفاعيل ويظهر أمره وهو السفياني....» <sup>(۱)</sup>.

فهي تلل على أن الحركة التي تكون في المغرب وتطال مصر والشام وتتصارع مع بني العباس الحاكمين على الشام، ستلخل العراق بقيادة رجل أمه من قضاعة وأبوه من بني أمية هو الحاكم على الشام، فيأتي إلى الكوفة فيخربها، ثم تصيبه بها قرحة فيخرج إلى الشام ويعاجله الموت، ثم يولِّي أهل الشام عليهم السفياني، فلعل هذا الداخل هو المرواني الذي تحدثنا عنه في العلامة الرابعة.

ولما تقدم أن حركة الغرب تبدأ بدخول مصر وتخريبها ثم تدخل الشام والعراق، فلا يكون خراب الكوفة إلا بعد خراب مصر، وتدل عليه الرواية التي يرويها الحاكم بسنده عن كعب قال: «الجزيرة آمنة حتى تخرب أرمينية، ومصر آمنة من الخراب حتى تخرب الجزيرة، والكوفة آمنة من الجراب حتى تخرب مصر، ولا تكون الملحمة حتى تخرب الكوفة، ولا تفتح مدينة الكفر حتى تكون الملحمة، ولا يخرج الدجل حتى تفتح مدينة الكفر، (")، والمراد بالملحمة هي ملحمة السفياني أو معركة قرقيسياء التي يكون السفياني فيها أحد الأطراف.

## بثق الفرات :

هـذه حادثـة تحـدث قرب ظهور القائم اللي وذلك بعد شحة الماء في العـالم وتوالـي سنين الجدب يكون قبل قيام القائم اللي سنة غيداقة يكثر فـيها المطـر حـتى روي أنـه يمطر الناس أربعة وعشرين مطرة، يمتلئ على أثـرها الفـرات ويـرتفع منسـوب المـاء فيحصل فيه بثق ويدخل الماء أزقة

- (١) كتاب الفتن: ٧٩.
- (۲) مستدرك الحاكم ٤: ٤٦٢.

ولعل هذه العلامة من العلامات المتاخمة لظهوره المحلى ومن أقرب الحوادث الـتي تسبقه؛ لأن ابن عباس سأل أمير المؤمنين الطلا وقال: يا أمير المؤمنين ما أقرب الحوادث الدالة على ظهوره؟ فدمعت عيناه وقال: «إذا فتق بثق في الفرات، فبلغ أزقة الكوفة، فليتهيأ شيعتنا للقاء القائم»<sup>(۱)</sup>.

وما دمعت عيناه إلا ليقارن هذا الخبر ظرف حاد، فيبقى في الأذهان ولا ينسى، وما دمعت عيناه إلا كناية عن طول المدة وسوء حال الشيعة، وما دمعت عيناه إلا شوقاً لتلك الطلعة ومحبة لذلك الظهور المبارك.

فالذي يبدو أن هذه العلامة قريبة جداً وهي أقرب العلائم، بل في بعض الأخبار أنها تكون في سنة الظهور، يروي ذلك الشيخ الطوسي بسنده عن أبي عـبد الله التخليخ قـل: اعـام أو سـنة الفتح ينبثق الفرات حتى يدخل أزقة الكوفقا<sup>m</sup>، ورواه الشيخ المفيد بتفاوت يسير<sup>m</sup>.

- ۱) الصراط المستقيم ۲: ۲۰۸، عن كتاب عبد الله بن بشار رضيع الحسين (۱).
  - (٢) الغيبة: ٢٧٣، الخرائج والجرائح ٣: ١١٦٤، البحار ٥٣: ٢١٧.
    - (٣) الأرشاد ٢: ٣٧٧.

# أحداث البصرة

تستحدث الأخبار عن حوادث متشتتة تقع في مدينة البصرة يصعب حصرها تحست عناوين كلية وخطوط عريضة مشخصة الاتجاه والغاية، ولا يمكن معرفة زمان تلك الحوادث وحدود إبانها وهل هي قبل ظهور القائم الظلا أو بعده، وإذا كانت قبله فهل هي قريبة من زمان الظهور أو بعيدة.

فهي تستحدث عن خراب البصرة وعن قتلى شهداء كشهداء بدر وتتحدث عن جيوش تحل فيها من أقوام مختلفين ونواحي عديدة، وخسف وقسذف ومسلخ آخرها الغرق حتى لا يرى منها سوى شرف المسجد كأنه جؤجؤ طير، ونحن نستعرض تلك الأخبار ونحاول الاستفادة منها.

أما اسمها:

فقـد ورد أن لهـا أسمـاء مـتعددة عـبر التاريخ كلها توحي إلى الخراب والدمار كما جاء في الخطبة التي خطبها أمير المؤمنين فقال فيها: «يا منذر إن للبصـرة ثلاثـة أسمـاء سـوى البصرة في الزبر الأولى لا يعلمها إلا العلماء منها الخريبة، ومنها تدمر، ومنها المؤتفكة»<sup>(١)</sup> والمؤتفكة المنقلبة بأهلها.

مما يبدو أن هـذه التسميات باعتبار خرابها المتكرر في العصور السالفة أو باعتبار تنبؤ الأنبياء بخرابها على مر الدهور وفي آخر المطاف.

وكيف لا تكون كذلك وقد شهدت البصرة في زماننا غضون عشرين عامـاً أربعـة أصـناف مـن الحـروب والدمار: حرب العراق وإيران، حرب

(۱) شرح نهج البلاغة لابن ميثم البحراني ۱: ۲۸۹.

٢٦٤ ...... و علائم ظهور المهدي 🚓

الحلفاء مع العراق، وهجوم جيش الطغاة في العراق عليها بعد حصول الانتفاضة الشعبية فيها، وآخرها حرب أمريكا مع العراق التي شرعت من حدود البصرة، فكان فيها أضرى المعارك، مما يبدو تكرر هذه الأحوال في العصور السابقة التي منها دخول البريطانيين لغزو العراق ودخول الزنج وغيرهم.

#### المعركة بين البصرة والابّلة :

فقــدجـاء في الخطـبة التي خطبها أمير المؤمنين الكئة بعد فتح البصرة أنه سأل فقال: اكم بينكم وبين الابلة؟» فقال له المنذر بن الجارود: فداك أبي وأمي أربعة فراسخ

قـال لـه: فصدقت، فوالذي بعث محمداً وأكرمه بالنبوة وخصه بالرسالة وعجسل بـروحه إلى الجنة لقد سمعت منه كما تسمعون مني أن قال: يا علي هل علمت أن بين التي تسمى بالبصرة والتي تسمى الابلة أربعة فراسخ، وقـد يكـون في الـتي تسمى الابلة موضع أصحاب العشور يقتل في ذلك الموضع من أمتي سبعون ألفاً، شهيدهم يومئذ بمنزلة شهداء بدر، فقال له المنذر: يا أمير المؤمنين ومن يقتلهم فداك أبي وأمي؟

قال: يقتلهم إخوان الجن، وهم جيل كأنهم الشياطين سود ألوانهم، منتنة أرواحهم، شديد كلبهم قليل سلبهم، طوبى لمن قتلهم، وطوبى لمن قـتلوه، يـنفر لجهادهم في ذلك الزمان قوم هم أذلة عند المتكبرين من أهل ذلـك الـزمان، مجهولـون في الأرض معـروفون في السـماء، تبكي السماء عليهم وسكانها، والأرض وسكانها، ثم هملت عيناه بالبكاء»<sup>(۱)</sup>.

فهـذه الـرواية تـتكلُّم عن معركة تكون في موضع أصحاب العشور

شرح نهج البلاغة لابن ميثم البحراني ١: ٢٨٩ .

بين البصرة والأبلة،على أن الابلة هي مدينة كبيرة كانت على شط العرب وهي ميناء تجاري ترسو فيه السفن القادمة من جميع البلدان.

ولعـل موضع أصحاب العشور هو منطقة العشار اليوم لما روي «إن الله يبعث يوم القيامة من مسجد العشار قوماً شهداء وهي بالابلة»<sup>(۱)</sup>.

ويكون طرفا الصراع في هذه المعركة هو قوم من أمة محمد على من جانب لأن النبي على عبر عن ذلك بأنه يقتل من أمتي سبعون ألفاً، مما يلل على أن صفتهم الأولى هي الإسلام، وصفتهم الثانية أنهم في منافرة مع جبابرة المزمان المتكبرين، بمعنى الحكام وذوي الشوكة، والمسيطرين على العالم، لأنه عبر عنهم بالمتكبرين من أهل ذلك الزمان، ولم يقل هم متكبروا البلد الفلاني أو القوم الفلانيون أو الأمة الفلانية، لا بل متكبروا ذلك الزمان على الإطلاق من دون تحديد ببلد.

والمنافرة بينهم ليست مجرد بغض وكراهة ولا الدخول في صراع مع جماعة من المتكبرين، وإنما هو استعباد وقهر وغلبة حيث عبرت بأنهم أذلة عند المتكبرين، وقد يراد أنهم قوم لا يعبؤ بهم عند المتكبرين ولا يقام لهم أي وزن، لضعفهم وفقرهم.

والصفة الثالثة أنهم مجهولون في الأرض، بأي سبب كان، إما لعدم إمسـاكهم بـزمام الأمـور في يـوم مـن الأيام، وليس لهم موضع في السلحة السياسية، ولا يحسب لهم أي حساب، أو لقلتهم وتشتتهم وضعفهم.

والصفة الرابعة: هي أنهم معروفون في السماء، ولا يكون ذلك إلا لإيمانهم الصادق، وعقائدهم الحقة وهم أهل ذكر ودعاء يبلغ أنينهم ونجواهم السماوات، حتى صاروا معروفين فيها، وبعبارة أخرى هم المؤمنون الذي لا يكونون سوى الشيعة الإمامية.

(۱) تاريخ البخاري: ۱: ۲۹۳ ح ۹٤۳.

٤٦٦ ...... و علائم ظهور المهدي 🕮

والصفة الخامسة: أنهم يقتلون ظلماً وعدواناً، فهم مظلومون بأشد أنـواع الظـلم وأبشـعه لحـد أن السـماء وأهـلها والأرض وأهلها يبكون عليهم والتي هي عبارة أخرى عن شـدة مظلوميتهم وانقهارهم.

والصفة السادسة: أنهم شهداء مما يدل على أن جهادهم حق وعدل وليس هو مجرد دفاع على ما يبدو؛ لأن الرواية عبرت بالنفر للجهاد.

وأما الطرف الآخر للصراع في هذه المعركة، فهو قوة قوية قاهرة تمتلك من الأسلحة الفتاكة والعلد القوية.

والمهم أنَّ هذه الرواية عبَّرت عنهم بأنهم إخوان الجن على نقل ابن ميثم والمجلسي في موضع من المبحار<sup>(1)</sup>، وفي موضع آخر لم يذكر كلمة الجن، وذكر أنهم إخوان فقط<sup>(1)</sup>، فعلى النقل الأخير يمكن استفادة أنهم مسلمون أيضاً، ولكن على النقل الأول تشكل معرفتهم ومعرفة ما هو المراد من كلمة إخوان الجن، فإن الجن من استقر واستجن وخفي، فيكونون إخوانهم باعتبار بُعد مناطقهم وخفائهم وعدم معرفتهم، أو أنهم يسكنون الوديان والمناطق الجبلية كالجن.

والصفة الأخـرى وصفهم بأنهم جيل كأنهم الشياطين، فهم صنف خاص من البشر، متميزون عن غيرهم، يشبهون الشياطين في فعالهم وأشكالهم.

أما الفعال فبإيرادهم الضرر على الناس من طرف خفي مع شدة عداوتهم لهم. وأما الشكل فإن المتأتي في الأذهان من كلمة الشيطان هو القبح والنفرة.

والصفة الثالثة سواد ألوانهم، الذي يظهر في إرادة سواد الجلد،

(۱) شرح نهج البلاغة لابن ميثم البحراني ۱: ۲۸۹، البحار ۲۲: ۲۰۳.
 (۲) البحار ۵۷: ۲۰.

الأحداث التي تسبق ظهور القائم 🕮 / أحداث العراق ...... ٤٦٧

فيقرب إرادة العبيد والزنج، إلا أن يكون سوادهم كناية عن سوء فعالهم أو المراد سواد ألبستهم.

والصفة الرابعة أن أرواحهم منتنة، مما يدل على خبث باطن وأفعال تعكس ذلك الخبث.

والصفة الخامسة شدة كلبهم وقلة سلبهم، مما يعني كثرة رهجهم وشدة تحركهم إلا أن توفيقهم قليل إذا قيس إلى ضراوتهم وقدرتهم.

فمن المكن أن يراد بهم الزنج الذين اتبعوا علي بن محمد صاحب الزنج المنتسب كذباً إلى زيد بن علي وهو في الحقيقة من الأزارقة، خرج على الدولة العباسية سنة ٢٥٥ ه في أطراف البصرة ودخلها بعد سنة من خروجه بعد مقاومة شديدة من أهلها، فأقبل يقتل الناس ويحرق المنازل والأسواق، فاستأمنه أهل البصرة فأمنهم ثم نادى بهم للاجتماع، فلما رأى اجتماعهم انتهز الفرصة فأمر بأخذ السكك والطرق عليهم وغدر بهم، وأمر الزنوج بوضع السيف فيهم فقتل كل من شهد ذلك المشهد، ثم قيل للزنج دونكم الناس فاقتلوهم ولا تبقوا منهم أحداً، فأخذ الناس السيف وانتشر الزنج في سكك البصرة وشوارعها يقتلون من وجدوا وأحرقوا المسجد أولاً ثم الدور والأسواق فأخذت النار كل ما مرت به من إنسان وبهيمة وأثاث ومتاع<sup>(1)</sup>.

فلذا صح هذا النقل الذي نقله ابن أبي الحديد وغيره فمن الضروري جـداً تنبيه الرسول ﷺ والأئمة ﷺ على ذلك كي لا ينخدع الناس من أجل ذلـك الانتسـاب إلى بعـض أولاد زيـد وإلى البيت النبوي، ولا تنسب إليهم تلك المجازر والغدر الذي لم يشهد له مثيل.

فـيكون تحديث الرسول ﷺ وتنبيه أمير المؤمنين اﷺ الناس عند دخوله

انظر شرح نهج البلاغة ٨: ١٤٥ ـ ١٤٨.

٤٦٨ ----- ٤٦٨ ------ العد التنازلي في علائم ظهور المهدي 🕮

البصرة على ذلك وكذا باقي الأئمة من أجل ذلك الإيهام والالتباس، حتى جاء التصريح في رواية الطبري التي يرويها عن سلمان الفارسي قال: خطبنا أمير المؤمنين الليك: «لا يظهر القائم حتى يكون أمر الصبيان... وخربت البصرة وظهرت العشرة» قال سلمان، قلت: وما العشرة يا أمير المؤمنين؟ قال: «منها خروج الزنج»<sup>(۱)</sup> ، ووقائع بالعراق.

ولكـن حديـث شــهداء البصرة لم يتوقف عند تلك الخطبة وله روايات أخرى لا يســتفلا مـنها إرادة خــروج صـلحب الــزنج وفعله الأفاعيل بالناس، والرواية تلل على أن المعركة في الابلة بينما القتل الذي وصفناه في نفس البصرة.

كيف وقد جاء في نفس هذه الخطبة ما يشعر بذلك، فقد ذكر أمير المؤمنين التي غرق البصرة قبل ذلك الكلام فقام إليه الأحنف بن قيس فقل: يا أمير المؤمنين ومتى يكون ذلك؟ قل: إيا أبا بحر إنك لن تدرك ذلك الزمان، وإن بينك وبينه لقروناً، ولكن ليبلغ الشاهد منكم الغائب عنكم لكي يبلغوا إخوانهم إذا هم رأوا البصرة قد تحولت أخصاصها دوراً وآجامها قصوراً فالهرب الهرب فإنه لا بصيرة لكم يومنذ، ثم التفت عن يمينه فقال كم بينكم وبين الأبلة...» وذكر الكلام السابق.

مما يشعر بأن الحديث عن أمور تحدث بعد قرون، بينما ثورة صاحب الزنج كانت بعد قرنين تقريباً.

وقال أمير المؤمنين اللغة بعد حديث معركة الأبلة: «ويحك يا بصرة، ويلك يا بصرة من جيش لا رهج له ولا حسّ قال له: المنذر: يا أمير المؤمنين وما الذي يصيبهم من قبل الغرق مما ذكرت وما الويح وما الويل؟ فقـال: «هما بابـان، فـالويح بـاب الـرحمة، والويل باب العذاب، يا ابن الجـارود نعـم، ثارات عظيمة، منها عصبة يقتل بعضها بعضاً، ومنها فتنة تكـون بهـا خـراب منازل وخراب ديار وانتهاك أموال، وقتل رجال وسبي الأحداث التي تسبق ظهور القائم 🕮 / أحداث العراق ......

نساء يذبحن ذبحاً، يا ويل أمرهن حديث عجب، منها أن يستحل بها الدجال الأكبر الأعور الممسوح العين اليمنى والأخرى كأنها ممزوجة بالدم لكأنها في الحمرة علقة، ناتئ الحدقة كهيئة حب العنب الطافية على الماء، فيتبعه من أهلها عدة من قتل الأبلة من الشهداء، أناجيلهم في صدورهم يقتل من يقتل ويهرب من يهرب ثم رجف ثم قذف...، <sup>(1)</sup>.

ف إذا كمان هناك شبه بما صنع صاحب الزنج فهو حديث الفتنة التي يكون بها خراب منازل وخراب ديار و... وأما حديث الأبلة والشهداء فيها يتقوى فيه قربه من زمان خروج الدجمال لأنه التي قال: ايتبعه من أهلها عدة من قتل بالأبلة من الشهداء، وإن كان مجرد إشعار من دون دلالة.

ويؤكد ذلك المعنى وذاك الكلام الحديث الدال على خروج صلحب الرزيج وخراب البصرة يخاطب فيه أمير المؤمنين الظير ابن عباس ويقول فيه: «ثم تكون في سنة خسين ومائتين وخس، ثلاث فتن البلاد، فتنة بمصر الويل لمصر، والثانية بالكوفة، والثالثة بالبصرة، وهلاك البصرة من رجل ينتدب لها لا أصل له ولا فرع، فيصير الناس فرقتين، فرقة معه وفرقة عليه، فيمكث فيدوم عليهم سنين<sup>(1)</sup> فإذا كان هلاك البصرة تفسيراً للفتنة الثالثة فمن المعلوم أن الذي حدث في سنة ٢٥٠ ه هو خروج صاحب الزنج، وهو أحرى إلى محمد بن زيد، وثالثة إلى يحيى بن زيد في كل مرة ينتسب إلى أحد كما جاء في كتب التاريخ<sup>7</sup>، ولا فرع له؛ لأنه لم يتبعه أحد ممن يعرف من بيوت الإسلام، ولا بيوت العرب، وإغما اتبعه الزنج من الموالي والعبيد وكل من لا أصل له ولا نولا نسب.

- شرح نهج البلاغة لابن ميثم البحراني ١: ٢٨٩.
  - (٢) الملاحم والفتن: ١٢٤ عن فتن السليلي.
    - (٣) تاريخ الطبري ١١: ١٨٧ ٢٢٢.

. ٤٧ ...... وي علانه ظهور المهدي التخذ التنازلي في علانه ظهور المهدي المخ

والمهسم أنّ هذا الحديث لم يذكر شهداء الأبلة، وليس فيه مدح ولا قدح لواحد من الطرفين المتنازعين بل سبق التعبير عنه بالفتنة التي يغلب أن يكون الجانبان فيها من الظلمة الذين لا يصح اتباعهم ومؤازرتهم. والأمر في فتنة البصرة كذلك؛ فإنّ كلاً من العباسيين وصاحب الزنج هم من الظلمة الذين لا يهمهم سوى السلطة وبسط السيطرة على رقاب المسلمين، يخسر متبعهم ولا يكون من الشهداء الذين هم كشهداء بدر كما تصفهم الرواية، نعم أولئك الأبرياء الذين داستهم أرجل الفتنة ووطأتهم سنابك خيولها يمكن أن يكونوا بين الصفين.

فيبقى الحلجة إلى معرفة الطرف الآخر في معركة الأبلة أو غيرها ومن يكون القاتل لأولئك الشهداء الذين هم كشهداء بدر.

جاء التعبير في بعض الأخبار ببني قنطوراء، فقد روى ابن المنادي بسنده عن النبي تَنْتُلْلا أنه قال: «إن أناساً من أمتي سينزلون حائطاً يقال له البصرة وعنده نهر له يقال له دجلة وتكون من أمصار المهاجرين، إذا كان في آخر الزمان جاء بنو قنطورا قوم عراض الوجوه صغار الأعين فيفترق أهلها على ثلاث فرق، فأما فرقة فيأخذون بأذناب الإبل والسرية فيهلكون، وفرقة آخذون لأنفسهم وهلكوا، وفرقة يجعلون ذراريهم خلف ظهورهم ويقاتلون، وهم شهداء»<sup>(1)</sup>، وفي نقل آخر: «وفرقة فيأخذونه لأنفسهم وكفروا»<sup>(1)</sup>.

يؤيـد هـذا الـنقل الأخير وأصل الخبر ما رواه الراوندي وابن شهر آشوب عن رسول اللہ 鍵 أنه قال: «وذكر أرضاً يقال لها البصرة إلى جنبها

- (۱) الملاحم لابن المنادي: ۱۳۸.
- (٢) الملاحم لابن المنادي: ١٣٩.

الأحداث التي تسبق ظهور القائم 🕮 / أحداث العراق ......

نهر يقال له دجلة ذو نحل ينزل بها بنو قنطورا يتفرق الناس فيه ثلاث فرق، ففرقة تلحق بأهلها فيهلكون، وفرقة تأخذ على أنفسها فيكفرون، وفرقة تجعل ذراريهم خلف ظهورهم يقاتلون، قتلاهم شهداء يفتح الله على بقيتهم<sup>(()</sup>.

وتتجلى مدى أحقبة المدافعين أمام بني قنطورا من الحديث المروي عن حذيفة عن رسول الله ﷺ قال: «يوشك بنو قنطورا أن يخرجوا أهل العراق من عراقهم» ويروى «أهل البصرة منها ـ كأني بهم خنس الأنوف، خرز العيون، عراض الوجوه»<sup>(1)</sup> والخَنَس تأخُّر الأنف عن الوجه مع ارتفاع قليل في الأرنبة <sup>(1)</sup>.

فإن دفاعاً مثل هذا الذي يذكره الخبر سيكون حقاً لا محالة؛ فهو دفاع عن الأرض والأموال، وهو مقاومة للإجلاء من الوطن،فمن الطبيعي يكون القتلى فيه شهداء، خصوصاً إذا كان بنو قنطورا من الكفار الذين يخاف منهم على بلاد الإسلام.

ولكن من هم بنو قنطورا؟

قـيل: إن قنطورا كانت جارية لإبراهيم الخليل الكلَّة ولدت له أولاداً مـنهم الـترك والصين<sup>(ن)</sup>، وبعدما كانت كلمة الترك غامضة جداً يمكن أن تعني المغول التتر، وكل من تفرع عنهم.

- (۱) الخرائج والجرائح ۱: ٦٩ ح ۱۲۸، المناقب لابن شهر آشوب ۱: ۱۲۱ عن جبير
   بن عبد الله، البحار ۱۸: ۱۱۳.
  - (٢) البحار ١١٤: ١٨.
  - (٣) لسان العرب ٦: ٧٢، القاموس الحيط ٢: ٢١٢.
    - (٤) مستدرك سفينة البحار ٨: ٦١٤.

٤٧٢ ...... وي علائم ظهور المهدي 🕮

والمهــم أن المسلمين هم الذي ينتصرون في نهاية المطاف لأنه جاء في رواية حذيفة «وفرقة تجعل ذراريهم خلف ظهورهم يقاتلون، قتلاهم شهداء يفتح الله على بقيتهم».

والنتيجة لـنا أن نتساءل هـل أننا تمكنا من التوفيق بين ما جاء في خطبة أمير المؤمنين الكلافي في معرض الكلام عن معركة الأبلة التي تصف الهـاجين بـأنهم إخـوان الجن سود ألوانهم، منتنة أرواحهم، شديد كلبهم قليل سلبهم، وبين أحاديث بني قنطورا؟ لا أظن ذلك؛ لأن بني قنطورا أياً كانوا من الترك أو الصين أو غيرهما فليسوا هم من السودان، وإن كانت كلمة إخوان الجن قد تتطابق معهم.

ومهما يكن من ذلك فإن المراد ببني قنطورا هم المغول والتتر لما دل على قدومهم إلى العراق من ناحية خراسان وسجستان كما يرويه ابن حماد بسنده عن سلامة بن مليح عن عبد الله بن عمرو قال أتيناه، فقال: ممن أنتم؟ فقلنا من أهل العراق قال: والله الذي لا إله إلا هو ليسوقنكم بنو قنطورا من خراسان وسجستان سوقاً عنيفاً حتى ينزلوا بالأبلة، فلا يدعوا نخلة إلا ربطوا بها فرساً، ثم يبعثون إلى أهل البصرة إما أن تخرجوا من بلادنا وإما ننزل عليكم، قال: فيفترقون ثلاث فرق، فرقة تلحق الكوفة، وفرقة بالحجاز، وفرقة بأرض العرب البادية، ثم يدخلون البصرة، نيزل عليكم، فيفترقون ثلاث فرق، فرقة بالحجاز وفرقة نيركتون بها سنة ثم يبعثون إلى الكوفة إما أن ترحلوا عن بلادنا وإما أن وفرقة بالحجاز، وفرقة بأرض العرب البادية، ثم يدخلون المورة، نيزل عليكم، فيفترقون ثلاث فرق فرقة تلحق بالشام وفرقة بالحجاز وفرقة بالبادية أرض العرب، وتبقى العراق لا يجد أحد فيها قفيزاً ولا درهماً، قال: وذلك إذا كانت إمارة الصبيان فوالله لتكون رددها ثلاث مرات<sup>(٢)</sup>.

فهي وإن ذكرت الأبلة ولكن لم تذكر وقوع المعركة فيها، بل لم تذكر

الأحداث التي تسبق ظهور القائم 🕮 / أحداث العراق ......

أي معركة وإنما هو مجرد إنذار وتهديد يفر معه الناس، ولعل جميع ذلك قد تحقق عند دخول التتر العراق.

ولكن مع جميع ما ذكرناه وعرفناه من القرائن والشواهد على أن بني قنطورا هم المغول والتتر يشكل جمعه مع ما في رواية ابن المنادي المارة التي فيها "فإذا كان آخر الزمان جاء بنو قنطورا" وهل يمكن أن يكون العهد المذي جاء فيه المغول والتتر في القرن السابع الهجري هو آخر الزمان؟ ا كلا لا أظن ذلك، فلعل بنو قنطورا هم المغول أو الترك أيا كانوا سيأتون في آخر المطاف، أو يجيء التتر مرة أخرى.

وينبغي أن أريح القارئ بأن الأخبار الواردة في معركة الأبلة وأحاديث بني قـنطورا كـلها ضـعيفة السـند ولـيس هناك ما يعول عليه وتركن إليه النفس، فلـيس لهـا سـند سـوى تحققهـا إذا كان المراد بمعركة الأبلة هي مقاومة صلحب الـزنج، والـراد ببني قنطورا هم المغول والتتر، أو الأتراك الذين حكموا الدول الإسـلامية أو سـيتحقق في المستقبل غير الذي عرفناه، بأن يأتي قوم عراض الوجوه صـغار الأعـين أو خـرز الأعـين خنس الأنوف فيسوقون المسلمين من خراسان وسجستان حتى ينزلوا بالأبلة فتقاومهم طائفة من الناس قتلاهم شهداء.

وتكون معركة في الأبلة أي موضع أصحاب العشور منها معركة مع قـوم سـود الوانهم، منتنة أرواحهم، شديد كلبهم قليل سلبهم يكون كل مـن يقـتلونه مـن الشـهداء كشهداء بدر، هذا غاية ما تقتضيه النصوص بحسب ألفاظها، لكن لا يثبت شيء من ذلك لعدم تحقق أسنادها.

## خراب البصرة :

لعـل مـن العلائم على ظهور القائم الملكة هو حصول حرب أهلية وفتنة يلـيهاخـراب البصـرة، فـإن لم تكـن من العلائم المتاخة والقريبة من زمان الظهور فهـي مـن العلائـم غير القريبة ومن الأمور التي تسبق ظهوره كما جاء في ٤٧٤ ...... و علائم ظهور المهدي 🕮

الأخبار التي منها الخطبة التي خطبها أمير المؤمنين المن بعد فتح البصرة فقال فيها: فيا ابن الجارود نعم تارات عظيمة، منها عصبة يقتل بعضها بعضاً، ومنها فتنة تكون بها خراب منازل وخراب ديار وانتهاك أموال وقتل رجال وسبي نساء يذبحن ذبحاً يا ويل أمرهن حديث عجب والعصبة هم الجماعة يقتل بعضهم البعض، وهو الفتنة الأولى ثم تليها الفتنة التي هي اختلاف الناس في الآراء وما يقع بينهم من القتال هذه المرة ويكون فيها خراب منازل وخراب ديار وانتهاك أموال، ولعله هو خراب البصرة الذي عنونا به البحث.

والذي يهمنا أن هذا الخراب يحصل قبل قيام القائم اللجة وكما دلت عليه الرواية التي يرويها الشيخ المفيد عن أبي عبد الله الجلة قال: ايزجر الـناس قـبل قـيام القائم عن معاصيهم بنار تظهر في السماء وخسف ببغداد، وخسف بـبلدة البصـرة، ودماء تسفك بها وخراب دورها وفناء يقع في أهلها، وشمول أهل العراق خوف لا يكون لهم معه قرارا".

أشارت إلى عدّة نقاط حساسة منها نزوع الناس إلى المعاصي وارتكاب الذنوب، وهذا أمر طبيعي متحقق في كل زمان، ولكن ينبغي إرادة المبالغة في ذلك أكثر من أي وقت مضى، ويشمل أكثر الذنوب والمعاصي ولا يقتصر على جانب منها من أكل الناس بعضهم بعضاً وأكل المال الحرام وشيوع الزنا والفساد والفحشاء، وترك الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر والتهاون في الصلاة والصيام وسائر العبادات، بحيث لو استمر الأمر على هذا الحال قد لا تتحقق الأرضية المناسبة لظهور القائم الخيراً أبداً.

ولكـن الـتدبير الإلهي يفوق ذلك الحال فيأتي بالمروعات التي تزجر

الإرشاد ٢: ٣٦١ مرسالاً عن الحسين بن سعيد، عن منذر الجوزي عن أبي عبد الله على (١)
 وفي ص ٢٤٢ ح ٢٢٤ الرواية عن منذر الخوزي وفيها: قوخسف بمنارة البصرة.

الأحداث التي تسبق ظهور القائم الطخة / أحداث العراق ...... ٤٧٥

الناس عن تلك المعاصي وتتهيأ الأرضية الصالحة لذلك التغيير الشامل.

ويكون نصيب البصرة أكـثر من غيرها من المدن إما لاستفحال ذلك الـداء فـيها أو وجـود المشوقات للتمادي في المعاصي مع أنهم من المحبين للإمام المهدي الظير فلابد من استنقلاهم مهما كلف الثمن، ومهما كان باهضاً.

وهـو كذلـك لأن الرواية عبَّرت أولاً بالخسف الذي يمكن تفسيره بأنحاء مختلفة ولكني لا أذهب إلى أكثر مما تعمله الأسلحة الحديثة، فليس هو انهيار الأرض تحـت أقدام الناس ودخول الدور والناس والأسواق فيها، بل هو حفرة وهـدم توجـده الأسـلحة الجديدة لا يسع الإمام التعبير عنه يومها إلا بالخسف، وإذا أمعن قائلهم للمَثِق في وصف ما تفعله الأسلحة الحديثة والحروب قل: «ثم رجف ثم قذف، ثم خسف، ثم مسخ، ثم الجوع الأغبر، ثم الموت الأحر» كما جاء في خطبة البصرة المارة.

فهو أكبر تصوير لما تحدثه أصوات الانفجارات من الهزائز وتعبيرهم للملتظ عنه بالرجف، وعن قذف القلافات بالقذف وحصول التخريب في الأرض والدور بالخسف، وفعل الأسلحة الكيماوية وما يشابهها من التشويه بالمسخ، وما يفعله الحصار وقصف المخازن من الجوع الأغبر، وما هو حصيلة تبلال إطلاق النار وشظايا القصف من الموت الأحمر.

والأمر الآخر هي الدماء التي تسفك على وجه الأرض سببها الحرب الأهلية أو قتل الناس بعضهم بعضاً، وإن كان سبب ذلك الاختلاف وقتل الناس بعضهم بعضاً هو عمل الحكام الظالمين، وخروج الأمر من يد أهل الحلم والتؤدة ووقوعه بيد الشباب الطائشين، ويؤكد ذلك خطبة التطنجية التي جاء فيها: أواضطربت البصرة وصبا كل قوم إلى قوم،<sup>(۱)</sup>، لأن كلمة صبا تعني الميل إلى جهلة الصبيان.

(۱) مشارق البرسي: ۱٦٦.

٤٧٦ ..... وي علائم ظهور المهدي على التنازلي في علائم ظهور المهدي ع

والأمر الثالث هو خراب الدور الذي يحدث من جراء الحروب، والدمار الذي يخلّفه استعمال الأسلحة الحديثة.

وأخيرها الفناء الذي يقع في أهلها بحصول القتل الجماعي.

فـإذا بــدأ ذلك ببغداد والبصرة فإنه سيشمل عامة أهل العراق في نهاية المطاف ويدوم الخوف والرعب بحيث لا يكون معه استقرار ولا قرار.

فـإن هذه الرواية ومن خلال هذا البيان تشعر بأن ذلك يحصل قرب ظهور القائم الظلاة ويدخل في التمهيد لحكومته وبسط العدل.

وهـنك روايـات أخـرى تدل على أن ذلك علامة على ظهوره المحلمة فارغاً عن كونه سبباً للتمهيد وحصول الاستعداد لاستقباله، منها الرواية التي يرويها الطـبري بسـنده عن سلمان الفارسي قال: خطبنا أمير المؤمنين الحلاة فقال: «لا يظهر القائم حتى يكون أمور الصبيان وتضييع حقوق الرحمن، ويتغنى بالقـرآن بالتطريب والألحـان، فإذا قتلت ملوك بني العباس أولي الخمار والالتباس أصـحاب الـرمي عـن الأقـواس بوجوه كالتراس، وخربت البصرة ... هنالك يقوم المهدي من ولد الحسين لا ابن مثله لا ابن»<sup>(1)</sup>.

فقد جعلت هذه الرواية خراب البصرة من العلامات ولكن ليست المتاخة، بمل هي من الشرطيات التي أشرنا إليها في التمهيد، ومن المسلسلات لأنهما ذكرت الكثير من الأحداث بعد ذكر خراب البصرة، ولكن في كتاب العدد القوية جعل خراب البصرة آخر الأحداث<sup>(17)</sup>.

ويـبقى تفصيل السبب المباشر في حصول ذلك الدمار وذلك القتل، فقد أشـرنا إلى أن السـبب هم الحكام الظالمون الذين يوقعون الفتنة بين الجـماعات من أجل مطامع سياسية وغيرها.

(١) دلائل الإمامة: ٢٥٣.

(٢) العدد القوية: ٧٥ ح ١٢٦، وعنه في البحار ٥٢: ٢٧٥ ح ١٦٨.

الأحداث التي تسبق ظهور القائم الطلا / أحداث العراق ...... ٤٧٧

فقد جاء في الكلام الذي خاطب به أمير المؤمنين المخلاف ابن عباس: «وهلاك البصرة من رجل ينتدب لها لا أصل له ولا فرع، فيصير الناس فرقتين، فرقة معه وفرقة عليه، فيمكث فيدوم عليهم سنين، ثم يولّى عليكم خليفة فظ غليظ يسمى في السماء القتل، وفي الأرض الجبار، فيسفك الدماء، ثم يمزج الدماء بالماء فلا يقدر على شربه، ويهجم عليهم الأعراب، وعند هجوم الأعراب يقتل الخليفة، فيفشو الجور والفجور بين الناس، وتجيئكم رايات متتابعات كأنهن نظام منظومات انقطعن فتتابعن؛ فإذا قتل الخليفة الذي عليكم فتوقعوا خروج آل أبي سفيان وإمارته عند هلاك مصر، وعند هلاك مصر خسف بالبصرة، خسف بكلاها وبأرجاها".

فهي تـــل على أن سبب خراب البصرة الأول هو رجل يدعى لأمر البصـرة فيجيـب أو يتصلى بنفسه لذلك لا أصل له لأنه ليس من بيوت المسلمين المعروفة، ولا فرع له لأن أمره ليس إلى شيء، فلا يكون له شجرة معـروفة ولا ثمـر ولا فـرع، ولـيس عملـه سـوى الدمار وإيقاع الفتنة بين الناس حتى تكون فرقة معه وفرقة عليه يتسلط عليهم بذلك ويدوم عليهم مـــة طويلة وإن جاء في الخبر سنين، ولكن سنين هذه الأخبار وأمثالها تعني طول المدة.

وأما حديث الخليفة الذي يولَّى على الناس لا يراد به حاكم البصرة بـل هـو حـاكم المسـلمين أو لا أقل الحاكم على العراق برمته، ويكون في بغداد لأن الخلافة فيها.

وأظـن أن الرواية وإمارته عند هلاك مصر، فيكون المراد هو هلاكها بدخـول المغـربي إليها كما مر، وعند هلاك مصر خسف بالبصرة، خسف بكلاها يعني مرعاها وأرجاها يعني أواخرها وأطرافها.

الملاحم والفتن: ١٢٤ عن فتن السليلي.

٤٧٨ ..... و علائم ظهور المهدي 🕮

وكان فيما قال أمير المؤمنين المخلط لحباب الراهب ببرانا بعد إخباره ببناء مدينة إلى جنب مسجده تكثر فيها الجبابرة إلى أن قال: «وسلط عليهم رجلاً من أهل السفح لا يدخل بلداً إلا أهلكه وأهلك أهله، ثم ليعد عليهم مرة أخرى، ثم يأخذهم القحط والغلاء ثلاث سنين حتى يبلغ بهم الجهد، ثم يعود عليهم، ثم يدخل البصرة فلا يدع فيها قائمة إلا سخطها وأهلكها وأهلك أهلها، وذلك إذا عمرت الخربة، وبني فيها مسجد جامع، فعند ذلك يكون هلاك أهل البصرة، ثم يدخل مدينة بناها الحجاج يقال لها واسط، فيفعل مثل ذلك، ثم يتوجه نحو بغداد فيدخلها عفواً...، <sup>(1)</sup>

ومن يكون أهل السفح، والحال أن السفح تستعمل في سفك الدماء وتسـتعمل في أسـفل الجبل الذي يسفح أي ينصب فيه الماء<sup>(٣)</sup>، أي المنطقة القريبة من الجبل وليس نفس المنطقة الجبلية وإلا قال من أهل الجبل.

ومـن يكون ذلك الحاكم من أهل السفح الذي يحكم العراق فيخلع ثم يعود عليهم، ثم يخلع ثم يعود ثالثة، ثم يدخل البصرة.

ولكن لا أظن أن الذي يدخل البصرة هو ذلك الرجل من أهل السفح لأنه إذا كان من أهل السفح كيف يدخل البصرة أولاً ثم يذهب إلى واسط وبعدها يدخل بغداد بلا مقاومة إلا إذا كان دخوله عن طريق الخليج، فهو يدخل مرة، ثم يعود عليهم أخرى، وفي المرة الثالثة يفعل الأفاعيل ولا يدع قائمة يستند عليها إلا أغضبها وأهلكها وأهلك أهلها.

عـند ذلـك يكون هلاك أهل البصرة بنشوب الحرب الأهلية، وتجيء كل التحذيرات إذا عمرت البصرة وتحولت أكواخها دوراً ومجمع القصب فيها قصوراً، وبني المسجد الجامع.

- (١) اليقين: ١٥٦ عن جابر الأنصاري، عن أنس بن مالك.
  - (٢) أنظر لسان العرب ٢: ٤٨٥، تاج العروس ٢: ١٦٤.

الأحداث التي تسبق ظهور القائم 🕮 / أحداث العراق ...... ٤٧٩

فقـد قـال أمـير المؤمـنين في خطـبة البصرة المروية: «ليبلغ الشاهد منكم الغائـب عنكم لكي يبلغوا إخوانهم إذا هم رأوا البصرة قد تحولت أخصاصها دوراً وآجامها قصوراً فالهرب الهرب، فإنه لا بصيرة لكم يومئنٍ".

وفي تذكرة أخيرة نشير إلى أن الخراب الـذي يطال البصرة ليس هو الخراب الشـامل الذي يؤدي إلى تعطيل المدينة، وإنما يخرب بعض أطرافها لأنه جـاء في الخطبة: يـا مـنذر والـذي فلـق الحبة وبرئ النسمة لو أشاء لأخبرتكم بخراب العرصـات عرصـة عرصة متى تعمر بعد خرابها إلى يوم القيامة...، إذا كان المراد عرصات البصرة لا عرصات الدنيا، والأخير أنسب.

## الخسف والقذف والمسخ

تقدم الكلام في حقيقة الخسف والقذف والرجف والمسخ المذكور في خطبة أمير المؤمنين الكلة واستقربنا أنه من فعل الأسلحة الحديثة، وليس هو الخسف بمعنى انهيار الأرض ولا القذف هو القذف بالحجارة السماوية والشهب والصواعق ولا الرجفة هي الزلزلة ولا المسخ هو تغيير الصورة إلى صورة حيوان كما كان يحدث في بني إسرائيل.

نعم هناك رواية تلل على ذلك رواها أبو داود عن أنس بن مالك عن رسول الله على قال «يا أنس، إن الناس يمصرون أمصاراً، وإن مصراً منها يقال لمه البصرة أو البصيرة، فإن أنت مررت بها أو دخلتها فإياك وسباخها وكلاها، وباب أمرائها، وعليك بضواحيها؛ فإنه يكون بها خسف وقذف ورجف وقوم يبيتون يصبحون قردة وخنازيرا" فهي رواية ضعيفة السند، واهية المضمون، فكيف يتصور تعطيل مدينة لأجل حدث،

- شرح نهج البلاغة لابن ميثم البحراني ١: ٢٩٠.
  - (۲) سنن أبي داود ٤: ۱۱۳ ح ٤٣٠٧.

. ٤٨ ...... و علائم ظهور المهدي 🖽

يكون بعد أكثر من ألف وأربعمائة عام على الأقل.

نعـم لما كانت البصرة منتهى مجاري المياه التي تشرع من آفاق بعيدة تحمل معهـا الأوسـاخ والأقذار مع كثرة المياه فيها ورطوبة الجو الكثيفة وارتفاع درجة الحرارة، فهي موبوءة ومنتنة كثيرة الداء.

فقد قال أمير المؤمنين الكلم: فإن رسول الله تلمل أخبرني أن جبرئيل الكلم أخبره أنه طويله الأرض فـرأى البصرة أقرب الأرضين من الماء، وأبعدها من السـماء، وفيها تسعة أعشار الشر والداء العضل، المقيم فيها مذنب، والخارج منها متدارك برحمة، وقد ائتفكت بأهلها مرتين وعلى الله تمام الثالثة،<sup>(۱)</sup>.

#### السفياني والبصرة :

لم تذكر الأخبار دخول السفياني البصرة ولا ما يفعل بأهلها، وغاية ما ورد هي رواية فيها ترديد واضطراب جاء فيها: «ويرجع السفياني فيدعو إلى نفسه بجماعة أهل المغرب فيجتمعون ما لم يجتمعوا لأحد قط لما سبق في علم الله تعالى.

ثم يقطع بعثاً من الكوفة، فإن يكن البعث من البصرة فعند ذلك تهلك عامـتهم مـن الحرق والغرق، ويكون حينئذ بالكوفة خسف، وإن يكن البعث من قبل المغرب كانت الوقعة الصغرى... ا<sup>(٢)</sup>.

فما معنى أنه يقطع بعثاً من الكوفة ثم الترديد بأنه إن يكن البعث من البصرة كذا وإن يكن من المغرب كذا، ولا دلالة في قطع البعث من البصرة على دخوله فيها وفتحها، إلا أن نلتزم بأن إسقاط بغداد هو إسقاط لجميع العراق كما هو القاعدة في احتلال الدول.

(۱) تفسير القمي: ۲: ۳۳۹.

(٢) كتاب الفتن لابن حماد: ٢٧ عن كعب ولم يسنده إلى النبي ﷺ .

الأحداث التي تسبق ظهور القائم المظلا / أحداث العراق ......

#### الذجال والبصرة :

عندما ذكر أمير المؤمنين المحلين البصرة من الغرق وغيره وقل: «ويحك يا بصرة، ويلك يا بصرة من جيش لا رهج له ولا حس، قال له المنذر يا أمير المؤمنين: وما الذي يصيبهم من قبل الغرق مما ذكرت وما الويح وما الويل؟ فقال: هما بابان، فالويح باب الرحمة، والويل باب العذاب، يا ابن الجارود نعم تارت عظيمة منها عصبة...، ومنها أن يستحل بها الدجال الأكبر الأعور الممسوح العين اليمنى، والأخرى كأنها ممزوجة بالدم لكأنها في الحمرة علقة، ناتئ الحدقة، كهيئة حبة العنب الطافية على الماء، فيتبعه من أهلها عدة، من قتل بالأبلة من الشهداء، أناجيلهم في صدروهم يقتل من يقتل ويهرب من يهرب، ثم رجف، ثم قذف، ثم خسف، ثم مسخ، ثم الجوع الأغبر، ثم الموت الأحمر وهو الغرق»<sup>(1)</sup>.

فأوّل ما تـــللّ عليه هذه الرواية هو تعدد الدجال وأنه هناك دجّال أكبر والآخر أصغر، ثم يبدو أن الدجال المذكور مسيحي الديانة، ولذا يصف أتباعه بأن أناجيلهم في صدورهم.

فيبقى وصفه وخصوصاً عينيه إحداهما ممسوحة والأخرى كالعلقة وحدقة عينه ناتئة كحبة العنب الطافية، ويندر وجود إنسان بهذا الوصف، أي لـه عين واحدة حمرتها كحمرة الدم وفي نفس الوقت هي كحبة العنب الطافية على الماء.

ومـا أظنه سوى الكناية عن النظر بعين واحدة وهو النظر إلى الدنيا والمنافع والأغراض الدنيوية ليس بعين عادية بل بعين حمراء لا ينطبع فيها إلا الدم والدمار ولا تعرف أي معنى للرحمة.

وهمناك رواية تدل على أن الدجال أول ما يرد من البلاد هو الجبل

شرح نهج البلاغة لابن ميثم البحراني ١: ٢٨٩.

٤٨٢ ..... ٤٨٢ .....

المشـرف عـلى البصـرة الموسـوم بجـبل سنام وأول ماء يرده هو الماء الكثير الذي إلى جانب الجبل.

فقـد روى ابــن حمـلا عن كعب قل: «أول ما يرده الدجال سنام، جبل مشرف على البصرة وماء إلى جانبه، كثير الساف يعني الرمل هو أول ما يرده الدجل»<sup>(۱)</sup>.

وفي نقل آخر: «أول ماء يرده النجال من مياه العرب إلى جنبه جبل مشرف على البصرة يقال له سنام»<sup>(٢)</sup>

وقال كعب لأبي عثمان الهندي: إلى جانبكم جبل مشرف على البصرة يقال له سنام؟ فقال: نعم، قال فهل إلى جانبه ماء كثير السافي؟ قل: نعم، قل: فإنه أول ماء يرده الدجال من ميله العرب<sup>؟؟</sup>.

وسياتي الكلام عن الدجال وفعاله، لا نرغب في التوسع فيه في هذا الموضع لضعف الأخبار.

### غرق البصرة :

آخر بلاء يصيب البصرة هو الغرق بكيفية خاصة منعوتة في خطبة البصرة التي خطبها أمير المؤمنين الللا قال فيها مخاطباً أهل البصرة: «كأني أنظر إلى قريتكم هذه وقد طبقها الماء حتى ما يرى منها إلا شرف المسجد كأنه جؤجؤ طير في لجة بحر، فقام إليه الأحنف بن قيس فقال: يا أمير المؤمنين ومتى يكون ذلك؟ قال: «يا أبا بحر إنك لن تدرك ذلك الزمان، وإن بينك وبينه لقروناً، ولكن ليبلغ الشاهد منكم الغائب عنكم لكي يبلغوا إخوانهم إذا هم رأوا البصرة قد تحولت أخصاصها دوراً، وآجامها

- (١) كتاب الفتن: ١٥٠.
- (٢) حلية الأولياء ٢: ١٣.
- (٣) الفائق للزنخشري ٢: ١٨٥٠

ولعل قوله الظلافي في هذه الخطبة وغيرها: اويجك يا بصرة، ويلك يا بصرة من جيش لا رهج لـه ولا حس، هـو تعـبير آخر عن الغرق وشمول الماء جميع البصرة بهـدوء حـتى أنهـم يستيقظون وقد غطى جميع المدينة، وليس له حالة السيل؛ لأنـه لم يعبر بالسيل، غير أن في خطبة البصرة: ثم رجف ثم قلف ثم خسف ثم مسخ، ثم الجوع الأغبر، ثم الموت الأحمر وهو الغرق، والصحيح ثم الغرق، فأين الغرق من الموت الأحمر الذي هو كناية عن القتل بالسيف.

والمهم معرفة أن ذلك قبل قيام القائم أو بعده، فالروايات لم تصرح بذلك وليس هناك ما يدل على شيء من ذلك سوى رواية واحدة تدل على أن الغرق بأمره الكلا، وهي خطبة أمير المؤمنين الكلا التي تسمى بالمخزون جاء فيها: «ويسير الصديق الأكبر براية الهدى والسيف ذو الفقار والمخصرة حتى ينزل أرض الهجرة مرتين وهي الكوفة فيهدم مسجدها ويبنيه على بنائه الأول ويهدم ما دونه من دور الجبابرة، ويسير إلى البصرة حتى ليشرف على بحرها ومعه التابوت وعصا موسى فيعزم عليه فيزفر زفرة بالبصرة فتصير بحراً لجياً فيغرقها لا يبقى فيها غير مسجدها كجؤجؤ السفينة على ظهر الماء".

هـذه الروايات أيضاً ضعيفة السند لا يمكن التعويل عليها في إثبات شيء من ذلك، ولكن هناك مؤيدات تدل على تأخر الغرق إلى زمان ظهور القـائم أو بعـده كالرواية الدالة على أن القائم يحارب أهل البصرة رواها النعماني عـن أبـي عـبد الله الظلاق قـل: "ثـلاث عشرة مدينة وطائفة يحارب أهلها ويحاربونه أهل مكة... وأهل البصرة"<sup>(٣)</sup>.

- شرح نهج البلاغة لابن ميثم ١: ٣٨٩.
  - (٢) مختصر بصائر الدرجات: ٥١٩.
    - (٣) كتاب الغيبة: ٢٩٩ ح ٦.

# أحداث الحجاز

حدث بين الحرمين :

هناك همس في الأخبار عن حدوث حادثة بين الحرمين تكون علامة على ظهور القائم التي على ما يبدو متاخة، غير أن الأخبار لم تذكر فيها التفاصيل، ولم تتعرض سوى لوقوع قتل من دون التعريف بالقاتل ولا المقتول، ولا السبب والعلة في ذلك، فهو أمر يمكن أن يحدث في كل زمان، وبهذا يفقد هذا الحدث علائميته، ولكن إلقاء النظر على الخبر الدال على ذلك قد يوصلنا إلى بعض النتائج.

روى الحميري بسند معتبر عن أبي الحسن الرضا الله أنه قال في معرض الحديث عن قيام القائم وقد سأله الراوي، فأنت هو؟ قل: «لا حول ولا قوة إلا بـالله، وقل: «إن قدام هذا الأمر علامات، حدث يكون بين الحرمين؛ قال الراوي: ما الحدث؟ قل: «عصبة تكون ويقتل فلان من آل فلان خسة عشر رجلاً»<sup>(۱)</sup>.

ومعلوم أن المرادمين هذا الأمر هو قيام القائم الكلا كما تقتضيه القرائن والشواهد وقرينة المقام.

والعصبة هـي الجماعـة، وكلمة فلان تستعمل في بعض بني العباس في الغالب، وقد يراد بها غيرهم كما قلنا سابقاً.

وروى الشيخ المفيد بسنده عن أبي الحسن الرضا المظلا أنه قل: إن من

(۱) قرب الإسناد: ۳۷۱.

٤٨٦ ..... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي اللغة

علامات الفرج حدثاً بين المسجدين ويقتل فلان من ولد فلان خسة عشر كبشاً من العرب»<sup>(۱)</sup> ورواه الشيخ الطوسي بدون كلمة من العرب<sup>(۲)</sup> مما يقوي احتمال إرادة جماعة من الرؤساء المعروفين؛ لأن الكبش هو سيد القوم، فالذي يمتاز به هذا الحدث هو كونه حدثاً سياسياً يلفت أنظار العالم وتتناقله وسائل الإعلام.

مع أن قيد من العرب يضعف احتمال إرادة بني العباس.

وتظل كلمة عصبة فاقدة لدورها في هذا الحادث، إلا إذا كانت تعني حركة سياسية أو ظاهرة اجتماعية.

نعسم روى الـراوندي هذا الخبر كما في قرب الإسناد غير أن فيه عصبية بنل عصبة <sup>(7)</sup>، والعصبية هي شدة ارتباط المرء بجماعته وعصبته، وجدّه في نصرتها والتعصب لمبادئها.

والتعصّب للمبادئ هو أمر دخل الساحة السياسية من القديم وصار لـه دور أكبر حينما تبدّلت سياسية السياسيين إلى السعي في الاستفادة من كل عصبية في سبيل تحقيق مطامع وأهداف دنيوية، بعدما كانت سياستهم هـو صـدّها وإحـباطها، حـتى كـان آخرها هو الاستفلاة من الفكر الشيعي وقدراته لتحقيق مطامع عظيمة وتحديد حركات ومعتقدات معادية ناشطة.

روى الكليني بسند معتبر عن أبلن بن تغلب قال: قال أبو عبد الله الظّيَّة: «كـيف أنت إذا وقعت البطشة بين المسجدين، فيأرز العلم كما تأرز الحية في حجـرها، واختلفـت الشـيعة....» <sup>(1)</sup> دلّ هذا الخبر على أن هذه البطشة

- (۱) الإرشاد ۲: ۳۱۰.
  - (٢) الغيبة: ٢٧٣
- (٣) الخرائج والجرائع ٣: ١١٧٠.
- (٤) الكمافي ١: ٣٤٠ ح ١٧، رواه المنعماني في كتاب الغيبة: ١٥٩ ح ٧ إلا أن فيه السبطة بدل البطشة.

الأحداث التي تسبق ظهور القائم الملجة / أحداث الحجاز .....

إنما تكون في مصدر العلم، لأنها رتبت عليها غياب العلم واختفاء أهله، يستقوى معه احتمال إرادة وقوع البطشة في المسجدين، وليس في الحد الفاصل بينهما.

وغاية ما ورد التعبير عن ذلك في الأحاديث النبوية أنه ﷺ قال لعلي الظير: «يـا علـي عشـر خصـال قبل يوم القيامة ألا تسألني عنها؟ قلت: بلى يا رسول الله ﷺ، قال: اختلاف وقتل أهل الحرمين، والرايات السود...» <sup>(۱)</sup>.

فهو يقوي الاحتمال الأخير، غير أنه لا يتماشى مع الرواية الدالة على قتل فلان خمسة عشر رجلاً، فليس هذا قتل أهل الحرمين، فلعل النبي ﷺ يتحدث عن شيء آخر.

وغايبة ما يمكن فهمه من هذه الأخبار بمجموعها هو وقوع النقمة على رجال الدين والعلماء وحتى السياسيين في مكة والمدينة من قبل رجل ينبغي أن يكون هو الحاكم على البلاد، فيأمر بقتلهم من دون تمييز، وهو المعنى التي تعطيه كلمة البطشة.

#### نار الحجاز :

لـولا كـلمة الحجاز لكان فهمنا لهذه النار التي تتحدث عنها الأخبار أوسع وأفضل؛ بيد أن الحجاز يعني غرب الجزيرة العربية، وإنما يطلق على عامة الجزيرة بالمسامحة والأهمية.

فالمروايات تستحدث عن نار تخرج من أرض الحجاز لابد من ذلك، ولها صفات عجيبة غير متواجدة في النار المألوفة نعرض لها بالتدريج.

أما أصل خروج النار فقد دل عليه الخبر الذي يرويه البخاري عن

(۱) دلائل الإمامة: ٤٦٥ ـ ٤٦٦ ح ٥٣.

رسول الله ﷺ قـال: الا تقوم الساعة حتى تخرج نار من أرض الحجاز تضيئ أعناق الإبل ببصرى"<sup>(۱)</sup>.

وكيف يمكن أن تضيئ النار التي تخرج في الحجاز أعناق الإبل في مدينة بصرى الـتي هـي في أقاصي الشام؟! فهذه هي إحدى الصفات غير المألوفة في النار

وهــناك روايــات يــرويها محدثو المذهب السني تعين خروج النار من جبل الــوراق بالــيمن أو «حـبس سيل» مكان قريب من المدينة المنورة، أو في وادٍ من أودية بني سليم التي بين نجد والحجاز<sup>(٣)</sup>، أو من رومان أو ركوبة.

وقـد وقـع التعبير عن هذه النار في روايات المذهب الشيعي بنحو آخر، فقد أُسند إلى الصادق إلى آبائه للمظِّ أنَّ علياً الظَّرْ قال: «إذا وقعت النار في حجازكم، وجرى الماء بنجفكم فتوقعوا ظهور قائمكم"<sup>(٣)</sup>.

والمهم أن هذه النار فارغاً عن طبيعتها هي علامة على ظهور القائم اللخة تحدث قريباً من زمانه، ولكن الرواية مجملة جداً، لأنها أشارت إلى وقوعها من دون الإشارة إلى مكان وقوعها ولاكيف تقع، وهل أن وقوعها كوقوع المرض الذي يعني الانتشار والتفشي والانتقال، أو كوقوع الواقعة؟!

نعم هـنك روايـات قـد تعكس طابعاً عن تلك النار منها رواية الفردوس: الا تقوم الساعة حتى يسيل واد من أودية الحجاز بالنار تضيئ أعناق الإبل ببصرى".

- (۱) صحيح البخاري ۸: ۱۰۰.
- (۲) أنظر مسند أحمد ۳: ٤٤٣، ومستدرك الحاكم ٤: ٤٤٢، ومجمع الزوائد ٨: ١٢ و٣١، وكنز العمال ١٤: ٣٤٧، والتاريخ الكبير للبخارى ٢: ١٣٢.
  - (٣) الصراط المستقيم ٢: ٢٥٨.
  - (٤) الفردوس •: ٨١ح ٧٥٥١ مرسلاً.

الأحداث التي تسبق ظهور القائم الكلا / أحداث الحجاز ...... ٤٨٩

فهي تتحدث عن نار غير طبيعية مبدؤها الحجاز ويبلغ نورها أقصى نقاط العالم، التي منها مدينًة بصرى الواقعة في أقاصي الشام ويضرب بها المثل لكل بعيد في ذلك الزمان.

وكيف يسيل واد من أودية الحجاز مع العلم بأن النار لا تسيل، وإنما يسيل المائع والسائل الذي ينبغي أن يكون هو وقودها في الحقيقة، ويكسون بلـوغ نورهـا كـناية عـن نقل ذلك السائل إلى أقصى نقاط العالم والاستنارة به.

فلـولا كـلمة الحجـاز لقلنا إن المراد هو النفط الذي تم اكتشافه في شرق الجزيـرة وليس في الحجاز الذي يعني الغرب، إلا إذا التزمنا بإرادة عامة الجزيرة من كلمة الحجاز ولو بضرب من الجماز.

كما ويحتمل إرادة شيء آخر غير البترول يُكتشف بعد حين في الحجاز قرب المدينة أو في جبل الوراق ووادي بني سليم وغيرها، ولكنه بعيد لعدم وجود الشهامة في العرب إلى هذا الحد وغيرهم من البلدان الصناعية يحرم عليهم دخول هذه البلاد.

ويؤيد إرادة مثل المبترول المروي عن أنس قال قال النبي ﷺ: "أول أشراط الساعة نار تحشر الناس من المشرق إلى المغرب"<sup>(١)</sup> والحشر هو الجمع، فكيف يعقـل جمع الناس من المشرق إلى المغرب غير إرادة خصوصيات الجمع ومما يحـدث في كـل اجـتماع مـن الأمور التي منها رؤية بعضهم البعض وسماع كـلام الـبعض، وهـذا ما فعله البترول إلى حد صار العالم بأجمعه كقرية واحدة، المعبر عنها بالقرية العالية.

ولما كانت جميع الروايات الواردة في حديث النار ضعيفة السند موهونة الدلالة، لا يمكن التزام شيء أكثر مما تحقق إلى يومنا هذا.

(۱) صحيح البخاري ۸: ۱۰۰.

### موت خليفة (عبد الله):

يبدو أن كل الأمور معطوفة على موت خليفة بنوع من الغموض والإبهام تتوالى على أثر موته الأحداث حتى تنتهي بظهور القائم الكلا. كما تؤكد الأخبار على موت عبد الله الذي يكون بموته فرج الناس وحصول البشارة بظهور القائم الكلا، فلعل ذلك الخليفة الذكور في الطائفة الأولى هو عبد الله المشار إليه في الطائفة الثانية من الأخبار.

ولم تعين الأخبار محمل خلافته وهل هو في العراق أو الشام أو الحجاز، غير أن المؤشرات تشير إلى أنه في الحجاز، كما أن بعض الأخبار تنسبه إلى بني العباس وأنه آخر خلفائهم على الإطلاق، أي بعد تجدّد ملكهم، لأنهم بدؤا بذي العين وبها يختمون.

ولكـن ببالي أني قرأت رواية في كتاب قديم مفلاه «أنه يكون خليفة اسمه اسـم حـيوان يلـيه عبد الله، عبد الله ضعيف لا يستقيم الأمر عنده إلى القائم» فيتقوى معه احتمال إرادة الخليفة في الحجاز.

ويـزداد قـوة إذا أضـيف إلـيه الخبر الدال على مجيء رجل في عرفات يخـبر الــناس بموت خليفة يحدث على أثر ذلك اضطراب شديد فيقتل هذا المخبر، ولعلنا سنورد الأخبار الدالة على ذلك بالتدريج.

روى عـبد الرزاق عن النبي ﷺ قل: «يكون اختلاف عند موت خليفة، فـيخرج رجـل مـن المديـنة فـيأتي مكـة، فيستخرجه الناس من بيته وهو كاره فيبايعونه بين الركن والمقلم<sup>(۱)</sup>.

ونحـن بانتظار موت خليفة يكون على أثر موته اختلاف يطول أو لا يطول ثم يكون خروج القائم الللا:

(۱) مصنف عبد الرزاق ۱۱: ۳۷۱ ح ۲۰۷۱۹.

ولم تذكر هذه الرواية أكثر من موت الخليفة وحصول الاختلاف من دون تعيين لصفاته ومحل خلافته ولا اسمه ونسبه.

وهـناك روايـة أخـرى أخـص مـن تلـك الرواية يرويها الشيخ الطوسي بسنده عن أبي بصير، قل: سمعت أبا عبد الله الخلين يقول: من يضمن لي موت عبد الله أضمن له القائم، إذا مات عبد الله لم يجتمع الناس بعده على أحد، ولم يتـناه هـذا الأمر دون صلحبكم إن شاء الله، ويذهب ملك السنين، ويصير ملك الشهور والأيام، فقلت: يطول ذلك؟ قل: اكلا<sup>(۱)</sup> وفي سند الرواية درست بن أبـي منصـور الـني لم يرد فيه سوى التوثيق الإجمالي؛ لأن الشيخ قل: إن علي بن الحسن الطاطري يروي عن الروات الموثوق بهم، ومن أولئك الذين يروي عنهم الطاطري هو درست المبحوث عنه، ولوروده في تفسير القمي، فلعل هذا المقدار يكفي في على البحث.

ولكن أبا بصير مشترك بين الضعيف والثقة ولا يتميز برواية عمار بــن مـروان الـراوي عنه، إلا إذا حمل الإطلاق على المرادي الثقة وهو مشكوك فيه.

وأما مفلدها وما انطوت عليه من المعاني التي تظهر بعد التشريح فهي أمـور أولهـا علائمـية مـوت عـبد الله على ظهور القائم الطيخ من دون استفادة المباشـرة مـنها، لأن الـبرواية دلت على وصول غير عبد الله من الملوك بعد موته إلى الحكم، ولكن لا يطول ملك أحدهم ولا يتجاوز الشهور والأيام.

كما أنها تدل على حصول التشتت وعدم اجتماع الناس بعده على أحـد فيحصـل الانقسـام والاختلاف وحتى تقسيم السلطة كما تدل عليه روايـات الاضطرابات الحاصلة في مكة والمدينة القاضي باستقلالية كل من مكـة والمدينة في السلطة والحكومة وعدم خضوعهم لحكومة مركزية، وإنما

(۱) الغيبة: ۲۷۱.

٤٩٢ .....وي المعني المعد التنازلي في علائم ظهور المهدي المخلفة

يكون لهم نحو مماشاة مع حكومة السفياني في الشام.

كما يستفاد منها استدامة ذلك الاختلاف والتشتت إلى ظهور الإمام الطيخ .

وأما حديث المخبر الذي يخبر الناس بعرفات فقد رواه النعماني بسنده عن أبمي عبد الله الظلاة قـل: ابينا الناس وقوف بعرفات إذ أتاهم راكب على ناقـة ذعبلة يخبرهم بموت خليفة يكون عند موته فرج آل محمد ﷺ وفرج الناس جميعة".

ولما كانت الذعبلة هي السريعة، فقد يوحي الرواية إلى مبادرته وإفشائه لخـبر مـوت ذلـك الخلـيفة بـنوع من الفرح والسرور، الأمر الذي يكون سبباً لحصول اضطراب بين مريديه ومناؤيه.

يستفاد ذلك من الرواية التي يرويها النعماني أيضاً بسنده عن أبي الطفيل قـل: سـأل ابـن الكواء أمير المؤمنين علي بن أبي طالب الظلام عن الغضب، فقل: اهـيهات الغضب هيهات، موتات بينهن موتات، وراكب الذعبلة، وما راكب الذعـبلة، مخـتلط جوفهـا بوضـينها، يخـبرهم بخبر فيقتلونه، ثم الغضب عند ذلك»<sup>(1)</sup>.

وما قتل المخبر إلا علامة على أنه جاء مستبشراً بالخبر، مع وجود من يؤلمه الخبر بحيث يدعوه إلى قتل ذلك المخبر، وإن كان المستشعر من الرواية قسيام السلطة وأعوان الحكمام بذلك، ولكن قوله ثم الغضب يدل على انقسام المناس أنفسهم إلى قسمين، طائفة له وطائفة عليه، بحيث تحصل فوضى واضطراب وقتل وملحمة عظمى مي العبر عنها بملحمة منى على

- (۱) كتاب الغيبة: ۲٦٧ ح ۳۷.
- (٢) كتاب الغيبة: ٢٦٨ ح والوضين مما يشد به الرحل، ومختلط جوفها بوضينها يعني أن الوضين وما يشد به السرج يكون داخل الجوف، لعله كناية عن الوسائط النقلية الحديثة، أو يكون كناية عن سرعة السير.

ما يبدو، يرويها ابن حمله عن رسول الله تَنْكُمُ قمل: «في ذي القعدة تحارب القبائل، وعامئذ ينهب الحاج، فتكون ملحمة بمنى، فيكثر فيها القتلى، وتسفك فيها الدماء، حتى تسيل دماؤهم على عقبة الجمرة، حتى يهرب صاحبهم فيؤتى بين الركن والمقام فيبايع وهو كاره<sup>(۱۱)</sup>.

ولكـن بيّـنا أن حـدث الإخـبار بمـوت الخلـيفة لا يكون قريباً من ظهور القائم بهذا الحد.

ومهما يكن من ذلك فلنا وقفة هنا مع هذه الأخبار حول محل خلافة الخليفة المقتول وهل هو خليفة الحجاز أو خلبفة آخر.

ليس في الأخبار ما يلل على ذلك أو ينفيه، وليس فيها سوى ذياع الخبر في الحجاز، وهذا لا يعني أن الخليفة هو خليفة الحجاز، نعم إذا تم الخبر الذي كنت رأيته في بعض الكتب القديمة ولم أعثر عليه بعد ذلك في شيء من المصادر المعروفة فيترجح إرادة خليفة الحجاز، لحكومة من اسمه اسم حيوان، وولي عهده عبد الله، وهو ضعيف بدت أمارات ضعفه وصارت تظهر للعيان، وأخيراً نذكّر على أن جميع الروايات ضعيفة السند لا يمكن إثبات شيء من ذلك إلا بتحققه.

### ملحمة مني :

تقدمت الرواية الدالة على وقوع الملحمة بمنى ومدى شدتها والدماء السائلة فيها، مع احتمال تسبيب ذلك الخبر في حدوثها، ينضاف إليه كلب الناس الناشئ من الضلال والتيه الذي أصاب الأمة الإسلامية إذ لا إمام يجمعهم ولا راع يرعاهم.

كما هـو مستفاد ومستشعر من الرواية التي يرويها الحاكم عن عبد

(١) كتاب الفتن: ٣٩.

٤٩٤ ......٤٩٤ .....

الله بن عمر قال: يحج الناس معاً، ويعرّفون معاً على غير إمام، فبينا هم نزول بمنى إذ أخذهم كالكلب، فثارت القبائل بعضها إلى بعض واقتتلوا حتى تسيل العقبة دماءاً، فيفزعون إلى خيرهم فيأتونه وهو ملصق وجهه إلى الكعبة يبكي، كأني أنظر إلى دموعه، فيقولون: هلم فلنبايعك، فيقول: فويحكم كم عهد قد نقضتموه، وكم دم قد سفكتموه فيبايع كرهاً، فإذا أدركتموه فبايعوه، فإنه المهدي في الأرض، والمهدي في السماء<sup>(۱)</sup>.

#### معركة الطائف :

هـي معـركة بني هاشـم مع حكام مكة والمدينة بعد وقوع النقاش بين بني هاشم وحاكم مكة بينهـم وإقدام حاكم مكة على قتل رجل من الهاشميين. لمـا رواه ابــن حمـلد بســنده عــن ابــن عباس قل: «سيكون خليفة من بني

هاشم بالمدينة فيخرج نباس منهم إلى مكة، فإذا قدموها أرسل إليهم صاحب مكة: ما جاء بكم، أعندنا تظنون أن تجدوا الفرج؟".

ولعل المراد من بني هاشم في هذا الخبر هم بنو العباس بقرينة أن الرواية عن ابن عباس الذي يروي عما يصير إليه أولاده وبنوه غالباً، وإن كان الكلام مطلقاً يحتمل فيه إرادة أي غصن من بني هاشم، ولكن تصور حكومة غيرهم من بني هاشم كالطالبيين أو بني جعفر في العصور المتأخرة وفي آخر الزمان بعيد جداً، ولكن لا يعني عدم إمكانه مع وجود الحكام من الحسنيين في الأردن والمغرب وحتى في السعودية قبل صعود آل سعود إلى مقاعد الحكم.

ومهما يكن من ذلك فالرواية تتكلم عن هاشمي يحكم المدينة أو هو والٍ عليها ولكن الرواية عبَّرت بالخليفة.

- (۱) المستدرك ٤: ٥٠٣ ح ٥٠٤.
  - (٢) كتاب الفتن: ٢٠٠

وقـد يكـون لذلـك الخليفة مجرد حضور فيها من دون أن يكون له سلطة ولكن يحتاج إلى إثبات.

والأغمض من ذلك هو خروج ناس من بني هاشم إلى مكة حيث لم تذكر الرواية دليله سوى ما يتراءى من كلام حاكم مكة أن خروجهم من أجل شدَّةٍ أصابتهم بخصوصهم، أو من أجل تأمل حصول الفرج، فيقول لهم: ما جاء بكم؟ أعندنا تظنون أن تجدوا الفرج؟! أي لسنا ممن يرجى حصول الفرج على يديه، ولا يرجى الفرج عند أهل مكة المعروفين بهجرهم لبني هاشم وقلايتهم من يوم بعثة النبي تَتَلَقًهُ وخصوصاً في العصور المتأخرة، ألا بعداً لهم وسحقاً، وإن كمان هذا الكلام يعني في عرفنا بحرد الاستعفاء تخوفاً من سطوة الحاكم الجائر.

شم تذكر هذه الرواية باقي الحدث فتقول: «فيراجعه رجل من بني هاشم فيغلظ عليه، فيغضب صاحب مكة فيأمر به فيقتل» مما يدل على إظهار حاكم مكة ما أطمع هؤلاء النفر في استجابته لهم ومساعدتهم على تحقيق مآربهم، ولكن واقعه ليس كما يظهر ويعلن، وأنه كالحية لين الملمس وفي جوفه السم القماتل، فيبادر إلى قتل ذلك الرجل من بني هاشم من دون أن يراعي فيه قرابته من النبي تلك.

وعندما تقف هذه الجماعة على حقيقة ذلك المجرم القاتل يقول الخبر: «فإذا كان من الغدجاء رجل منهم قد اشتمل بثوبه على سيفه، فيقول: من حملك على قتل صاحبنا؟ فيقول: أغضبني، فيقول: اشهدوا يا معشر المسلمين أنه إنما قتله لأنه أغضبه فيخترط سيفه فيضربه به، ثم ينحازون نحو الطائف.

فعملية الـثَّار هـذه واضـحة، والكـلام المتباتل يلل على وجود نوع من الحرية في ذلك البلد أو قوة تلك الجماعة من الهاشميين بحيث لا يتمكن صلحب مكة من الاستهانة بهم.

ومهما يكن من ذلك فالكلام اللاحق في صيرورتهم إلى الطائف دون

٤٩٦ ..... وفي علائم ظهور المهدي التنازلي في علائم ظهور المهدي الملك

المديـنة التي هي معقلهم الأول وعليها خليفة من بني هاشم، يرسم بعض الغموض في المسألة.

بعدهما تتكملم المرواية عن الدواعي النهائية والحجج الدافعة لتحقق معركة الطائف حيث تقول: "فيقول أهل مكة: والله لئن تركنا هؤلاء حتى يبلغ خرهم الخليفة ليهلكمنا، قل: فيسيرون إليهم" فيا ترى من هذا الخليفة الذي يخافون سطوته همل همو الخليفة في المرياض أو في الشام أو غيره لم تتعرض الرواية لذلك، وإن جاء في خبر آخر أنه الخليفة في الشام، أعني السفياني.

نرجع إلى الهاشميين وردود الفعل التي تبدو منهم بعد مسير أهل مكة إليهم تذكرها الرواية وتقول: «فيناشدهم الهاشيون الله الله في دمائنا ودمائكم، قد علمتم أنه قتل صاحبنا ظلماً، وتخوفهم على دماء الطرفين دليل على قوة الهاشميين وعدم رغبتهم في نشوب القتال بين أهل مكة وبين الهاشميين لأنه لا يحقق شيئاً من الأهداف الرئيسية، ولكن اللجاجة المعروفة عند أكثر أهل مكة وكرههم لبني هاشم يجعلهم يصرّون على القتال، فتقول الرواية: «فلا يرجعون عنهم حتى يقاتلوهم، فيهزموهم ويستولون على مكة فلا يستطيع أهل مكة بتعنتهم أن يكسبوا رضا الخليفة ولا حتى احتفظوا ببلدهم.

ويقـول بعدهـا: "ويـبلغ صـاحب المديـنة أمرهم فيقولون: والله لئن تركـناهم لــنلقين مــن الخلـيفة بـلاءاً، فيبعث إليهم صاحب المدينة جيشاً فيهزمونهم، فإذا بعث الخليفة إليهم بعثاً فهم الذي يباد بهم"<sup>(1)</sup>.

فقد ذكرت هذه الرواية ما يصنع حاكم المدينة، وذكرت بعث الخليفة الذي اتضح أنه السفياني بعثاً إلى المدينة ويباد بهم بالخسف بالبيداء على الظاهر.

(١) كتاب الفتن: ٨٩.

وهـناك روايـة أخـرى تذكر ملاا يصنع حاكم المدينة وحاكم الشام وكيف يـبلد بهم يرويها ابن حماد أيضاً عن ابن عباس جاء فيها: «يبعث صلحب المدينة إلى الهاشميين بمكة جيشاً فيهزمونهم، فيسمع بذلك الخليفة بالشام فيقطع إليهم بعـثاً فـيهم سـتمائة عـريف، فـلإا أتوا البيداء فنزلوها في ليلة مقمرة أقبل راع يـنظر إليهم ويتعجب ويقول: يا ويح أهل مكة، ما أصابهم فينصرف إلى غنمه ثم يرجع فلا يرى أحداً، فإذا هم قد خسف بهما<sup>(1)</sup>.

فقـد رفعـت هذه الرواية الكثير من الملابسات والغموض الذي كان في الـرواية الأولى، حيـث بينـت أن الخليفة الذي يخافون سطوته هو السفياني في الشام، وحددت إبادة الجيش بالخسف.

فلا يبقى سوى شيء واحد، وهو تعيين ذلك الخليفة الهاشمي الذي يكون بالمدينة، وكذا الهاشميين من أصحابه، فالظاهر هو الإمام المهدي المحلا عبر عنه بالخليفة لأنه الخليفة الحقيقي \_ وإن لم يكن له سلطة فعلية، وتكون السلطة الفعلية لرجل يبعث جيشاً لقتال الهاشميين في مكة \_ لما تقدم عند الكلام عن شعيب بسن صالح والسفياني من العلامات، من أن جيش الشام إنما يبعث إلى المدينة لأجل تواجد الإمام وشعيب فيها فيخرجان منها إلى مكة قبل وصوله إليها، ثم يخرج الجيش في تعقيبهما وهم الذين يخسف بهم.

ولعل المراد بأصحابه هم الثلاثمانة وبضعة عشر الذين يجتمعون إليه من البلدان المختلفة والتسمية بالهاشميين للتغليب، كما يغلب الظن أن ذلك، المقتول في مكة هو النفس الزكية.

والـذي يستشـم من هذين الخبرين هو تشتت الأمور في الجزيرة العربية ويكون لكل بلد منه حاكم مستقل من دون توفر حكومة مركزية تحكم البلاد، أو تكون حكومة ضعيفة يفلت من يدها زمام الأمور.

۲) كتاب الفتن: ۹۰.

٤٩٨ سيميني الله المنازلي في علائم ظهور المهدي العد التنازلي في علائم ظهور المهدي الم

ويؤيـد جميع ذلـك مـا رواه عـبد الرزاق عن النبي ﷺ قال: «يكون اختلاف عند موت خليفة، فيخرج رجل من المدينة فيأتي مكة، فيستخرجه الـناس من بيته وهو كاره فيبايعونه بين الركن والمقام، فيبعث إليه جيش من الشام، حتى إذا كانوا بالبيداء خسف بهم...<sup>(()</sup>.

۱) المصنف ۱۱: ۳۷۱ ح ۲۰۷٦۹، وانظر كتاب الفتن لابن حماد: ۹۹، ومصنف
 ۱۹ ابن أبي شيبة ۱۵: ٤٥ ح ۱۹۰۷۰، ومسند أحمد ٦: ٣١٦.

## أحداث الشام

الصوت من ناحية دمشق :

تتحدث الأنباء عن مجيء صوت من ناحية دمشق، لا تترك أن تسرده في جملة العلامات على ظهور القائم التلخ كالرواية التي يقول فيها الإمام الساقر التلخ لجابر: إيا جابر الزم الأرض ولا تحرك يداً ولا رجلاً حتى ترى علامات أذكرها لك وما أراك تدركها: اختلاف بني فلان، ومنادٍ ينادي من السماء، ويجيئكم الصوت من ناحية دمشق....؟ <sup>(1)</sup>.

والخبر معتبر على ما يبدو أو يتشبث بالاعتبار، غير أنه لا يدل على أكثر من مجيء الصوت من ناحية دمشق من دون التعرّض لمنشأ الصوت ومفاده وعلله وأسبابه ولا حدوده ومنبعه ولا الغاية منه والهدف، فلابد من أن نلتمس ذلك من أدلة أخرى.

فهـناك روايـات تــلل عـلى أن فيه بشارة ويكون كالمفاجئة، كالرواية التي يـرويها الـنعماني بسند معتبر عن أبي جعفر ال<del>كلية</del> أنه قل: «توقعوا الصوت يأتيكم بغتة من قبل دمشق، فيه لكم فرج عظيم»<sup>(٢)</sup>.

فقد أضافت عنصرين إلى الرواية السابقة، أهمهما البشارة بالفرج، وقد يكون في نفس الصوت فرج للشيعة الإمامية وبشارة، بعد تعيين موضع

- (۱) كتاب الغيبة للنعماني: ۲۷۹ ح۲۷، الإرشاد للشيخ المفيد ۲: ۳۷۲، الغيبة للشيخ الطوسي: ٤٤١ ح٤٣٤.
  - (٢) كتاب الغيبة: ٢٧٩ ح ٢٦.

... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي العد التنازلي في علائم ظهور المهدي ال

الصـوت وتحديـده بأنــه مــن مدينة دمشق، مع الإشارة إلى أن هذه البشارة سـتكون مفاجئة في زمان لا يحتملها أحد، أو حتى في زمان اليأس والقنوط من حصول الفرج، وهو العنصر الثاني.

وهناك نقل آخر لرواية جابر المتقدمة يحدد تلك البشارة ويبينها بالجملة، حيث جاء فيه: «ويجيئكم الصوت من ناحية دمشق بالفتح<sup>»(۱)</sup>.

دلت على أن ذاك الفرج هو من نوع الفتح والغلبة العسكرية، وهل هـو فتح مدينة أو فتح دولة، أو هو مجرد بشارة بالفتح وإخبار بما سيتحقق في المستقبل، مما يدلل على أن الصوت من نوع الكلام والبشارة بالفتح، وإلا فالصوت المحض لا يكون فتحاً ولا هو بشارة بالفتح.

والـذي يـدل على أنه من نوع البشارة بالفتح المستقبلي وأنه من جنس الكـلام مـا رواه الشيخ الطوسي بسنده عن عمار بن ياسر أنه قال في حديث: «ويـتخالف الـترك والروم، وتكثر الحروب في الأرض، وينلاي منادٍ من سور دمشق: ويل لأهل الأرض من شرٍ قد اقترب".

ولعمل هـذا الـنداء يرتـبط بالاخـتلاف الـذي يكون بين الترك والروم، والحمروب الـتي تدور فيما بينهم، يبشر صلحب الصوت الناس بهلاك الظالمين أو تخلّيهم عـن بيـت المقدس فيفتحه المؤمنون أو شيء من هذا القبيل، ولعله أكثر من مسألة بيت المقدس وفلسطين، وإنما هو هلاك الظالمين.

والمهــم أن هـــنه الرواية تحدد مكان الصوت ومحل نداء المنادي، وهو سور دمشق، ولما لا يكون لدمشق سور، فلابد من إرادة أطراف دمشق وحواليها.

ولا مانع من أن يكون سماع ذلك النداء وذلك الصوت وحتى رؤية

- (١) الغيبة: ٤٢٢ ٢٣٤.
- (٢) الغيبة: ٤٦٣ ح ٤٧٩ .

الأحداث التي تسبق ظهور القائم الشي / أحداث الشام .....

ذلـك المتكـلم المبشّر والناقل للخبر عبر أجهزة الراديو والتلفزة وما شاكلها مما سيكتشـفه العلم الحديث، ولا يلزم أن يكون بنحو المعجزة، إنما هو غريب ومعجزة لأهـل زمـان صـدور الخـبر ونقله وتدوينه في الكتب، ولا غرابة ولا إعجاز في مثل ذلك اليوم.

نعم يكون معجزة إذ الم يكن المنادي وصاحب الصوت من البشر، وكان من الملائكة مثلاً، وهناك رواية تدل على أنه صوت جبرائيل الظلا، فهو المنادي على سور دمشق<sup>(۱)</sup>، ومعه لا حاجة للوسائل الحديثة.

#### اختلاف أهل الشام :

همذا ما أكملت عليه الروايات وذكرت بعض جوانبه وأحواله، وهو علامة عملى الفرج وظهور القائم اللي، روى ذلك النعماني بسنله عن أبي جعفر اللي قل: سئل أمير المؤمنين اللي عن قوله تعالى: ﴿فَاخْتَكُفَ الأُحْزَابُ مَنْ بَيْنَهُمْ فَقَالَ: "انتظروا الفرج من ثالاث فقيل: يا أمير المؤمنين وما هن؟ فَقَالَ: "أَخْتَلاف أهال الشام بينهم، والرايات السود من خراسان، والفزعة في شهر رمضان....» (").

حيث جعلت اختلاف أهل الشام إحدى الأمور التي ينتظر عندها الفرج، مما يشعر بقرب شروع هذا الاختلاف أو نهايته من ظهور القائم الظيّلا.

وليس هذا الاختلاف هو اختلاف سياسي ولفظي وإنّما هو اختلاف فيه قـتل وظلم وتعدٍ لما روي عن أبي جعفر الطخ أيضاً: «إذا سمعتم بلختلاف الشام فـيما بيـنهم، فالهـرب مـن الشام، فإنّ القتل بها والفتنة» قلت: إلى أي البلاد؟ فقل: «إلى مكة، فإنها خير بلاد يهرب الناس إليها»<sup>(٣)</sup>.

- (۱) عقد الدرر: ۹۰.
- (٢) كتاب الغيبة: ٢٥١ ح ٨، والآية ٣٧ من سورة مريم.
  - (٣) البحار ٥٢: ٢٧١ م ١٦٤.

٥٠٢ مستسمين المهدي العد التنازلي في علائم ظهور المهدي المع

وإنمـا تنصـح بالهـروب من الشام إمّا لشدة الفتنة والقتل أو لطولها واستمرارها بحيث لا يعود العيش في الشام مصلحة.

ويدل على طول مدة ذلك الاختلاف وتلك الفتنة رواية جابر المعتبرة عن أبي جعفر التلا أنه قال: «يا جابر لا يظهر القائم حتى يشمل الناس بالشام فتنة يطلبون المخرج منها فلا يجدونه»<sup>(١)</sup>.

فهـ له حكاية عن طول المدة وتمادي الفتنة حتى تصل إلى طريق مسدود لا مخلـص مـنه ولا مخـرج بحيـث يكون أفضل سبيل للمؤمن هو الهرب من الشام عند شروعها. كما أكدت هذه الرواية على قرب ذلك من زمان القائم الظنة.

ثـم إن المسـتفاد مـن الرواية أن الاختلاف والفتنة يكون بين أهل الشام أنفسـهم دون أن تكـون مواجهـة عـدو خـارجي، مما يحثنا على معرفة الأطراف المتنازعة فيها، وزمان ذلك الاختلاف وعلاماته.

قد نستفيد بعض تلك المبهمات من رواية جابر المعتبرة عن أبي جعفر الخلا قال فسيها: «فتلك السنة يا جابر فيها اختلاف كثير في كل أرض من ناحية المغارب، فأول أرض تخارب أرض الشام، ثم يختلفون عند ذلك على ثلاث رايات: راية الأصهب، وراية الأبقع، وراية السفياني...، <sup>(\*)</sup> وقد تقدم الكلام في الرايات الثلاث وفي كيفية الصراع القائم فيما بينهم.

وهـناك روايـة أخـرى تقـترب إلى واقعـنا أكـثر مما عداها يرويها المجلسي بسـنده عـن سـدير قـال قال لي أبو عبد الله الطيخ: فيا سدير الزم بيتك، وكن حلساً مـن أحلاسـه وأسكن ما سكن الليل والنهار، فإذا بلغ أن السفياني قد خـرج فـارحل إليـنا ولو على رجلك قلت: جعلت فداك هل قبل ذلك شيء؟ قـل: «نعـم» وأشـار بـيده بثلاث أصابعه إلى الشام وقل: «ثلاث رايات: راية

- (۱) كتاب الغيبة: ۳۰۰ ح ۱۱.
  - (٢) كتاب الغيبة: ٢٨٠.

الأحداث التي تسبق ظهور القائم الشي / أحداث الشام .....

حسنية، وراية أموية، وراية قيسية، فبينا هم على ذلك، إذ قد خرج السفياني، فيحصدهم حصد الزرع ما رأيت مثله قطا<sup>(١)</sup>.

والـذي يقرب ذلك إلى الذهن أكثر من غيره هو وجود اسم عبد الله بين أصحاب الـرايات حسب ما جاء في رواية ابن حماد عن كعب قل: يكون ناحية الفـرات في ناحية الشام أو بعدها بقليل مجتمع عظيم، فيقتتلون على الأموال، فيقـتل مـن كـل سبعة تسعة، وذلك بعد الهنة والواهية في شهر رمضان، وبعد افـتراق ثـلاث رايات يطلب كل واحد منهم الملك بنفسه، فيهم رجل اسمه عبد الله<sup>(۳)</sup>.

فإذا جمعنا عبد الله مع الحسني في الرواية السابقة، يكون أحد ملوك الشام هو عبد الله الحسني السلالة.

وأما مـدة هـذا الاخـتلاف فهناك ما يدل على أنها سنة، أعني رواية عقد الـدرر، جـاء فـيها: «تختلف ثلاث رايات، راية بالمغرب، ويل لمصر وما يحل بها مـنهم، وراية بالجزيرة، وراية بالشام تدوم الفتنة بينهم سنة، ثم يخرج رجل من ولد العباس بالشام»<sup>m</sup>.

همذا عملى فمرض تطابق الفتنة المذكورة في الخبر مع الاختلاف المبحوث عمنه، وفي هذه الرواية دلالة على سر الأخبار الدالة على خروج السفياني على بسني العمباس، حيث دلت على أن الحاكم بعد تلك الرايات إنما يكون من بني العباس ويلي بعده السفياني.

كما أن هـناك روايـة تذكـر علد القتلى يرويها العاملي عن حذيفة قال: تبـنى مدينة مما يلي المشرق، يكون فيها وقعة لم يسمع أهل ذلك الزمان بمثلها،

- (۱) البحار ۵۲: ۲۷۰.
  - (٢) عقد الدرر: ٥٨.
  - (٣) عقد الدرر: ٩٠.

٥٠٤ مستستين المعد التنازلي في علائم ظهور المهدي الخلا

شم تنجلي هي والواقعة التي قبلها في أهل الشام عن أربعمائة قتيل، ثم يخرج المهدي<sup>(۱)</sup>.

حيث أحصت عند القتلى الذين يقتلون في العراق والشام بأربعمائة من دون تحديد عدد القتلى في كل قطر.

وتؤكد ضراوة تلك الصراعات رواية ابن حماد عن ابن مسعود قل: كل فتنة شوى حتى تكون بالشام، فإذا كانت بالشام فهي الصيلم وهي المظلمة<sup>(٣)</sup>، والشوى تعني الهينة.

وفي رواية أخرى عن أبي العالية، قل: أيها الناس لا تعدوا الفتن شيئاً حتى تأتي من قبل الشام وهي العمياء<sup>(")</sup>، لكنها تكلمت عن فتنة مقبلة من الشام وليست في نفس الشام.

ولما ذكرنا تمادي تلمك الفتنة وعدم تناهيها، صرنا نطلب العلامة على نهايمتها وانجلائهما من رواية النعماني عن أبي جعفر الخلاة أنه قال، قال أمير المؤمنين الخلاة: فإذا اخمتلف الرمحان بالشمام لم تنجل إلا عن آية من آيات الله، قيل: ومما هي يا أمير المؤمنين؟ قل: فرجفة تكون بالشام يهلك فيها أكثر من مائة ألف...»<sup>(1)</sup>.

ولكن الاختلاف والنزاع لا يكون بمستوى واحد، بل يشتد ويضعف، فمرة يستعر حتى يكون كلهيب النار، ومرة يضعف حتى يخمد، جاء ذلك في الخبر الذي لم أكن أرغب في نقله في هذا الموضع انتظر به الحديث عن فلسطين، جاء فيه: «تكون فتنة بالشام، كأن أولها لعب الصبيان تطفو من

- (۱) الصراط المستقيم ۲: ۲۰۷.
  - (۲) كتاب الفتن: ۱۳٦.
  - (٣) كتاب الفتن: ١٣٧.
  - (٤) كتاب الغيبة: ٣٠٥.

الأحداث التي تسبق ظهور القائم الشخ / أحداث الشام ......

جانب، وتسكن من جانب، فلا تتناهى حتى ينادي منادٍ أن الأمير فلان»<sup>(۱)</sup>.

وأظرف ما هو منقول عن هذا الاختلاف وهذه الفتنة هو كونها منعطفاً تسقط عنده كل الستائر، ويظهر الحال بعد فترة طويلة من التدليس والاستعمار المبطن؛ لأننا نعرف أن الاستعمار والسياسة العالمية كانت سياسة معلنة تتمثل بغزو القوى العظمى لمبلدان العالم المختلفة للتسلط على مقدراتها ونهب خيراتها، شم تحولت إلى سياسية مبطنة بحكومة الجماعات التي تدّعي الوطنية والحل أنها مسيّرة من قبل تلك القوى لا تعدو أن تكون مجرد أيدي منفذة.

ولكن إذا وقعت الفتنة بالشام علات السياسة المعلنة والغزو الواضح من جديد، أو ينكشف زيف الحكم وخداعهم وتسترهم بالوطنية من خلال فتنة الشام قد نستلهم ذلك مما رواه ابن حماد عن كعب قال: لا تزال الفتنة مؤامر بها ما لم تبدو من الشام<sup>(1)</sup>.

والأهم أن هذا الاختلاف وطوله وتماديه واختلاف ثلاث رايات وقربه من ظهمور القائم الطيئة مما جاءت به الروايات المعتبرة، فلا يمكن إنكار شيء منه، عندا سائر التفاصيل التي لا يمكن البت فيها؛ لضعف أسناد رواياتها، ولكن كثرتها قد تعطينا انطباعاً عن شدة ذلك الاختلاف وضراوته.

<sup>(</sup>۱) المصنف لعبد الرزاق ۱۱: ۳٦١ ح ۲۰۷٤٦.

<sup>(</sup>٢) كتاب الفنن: ١٣٧.

٥،٦ مستستنين المعد التنازلي في علائم ظهور المهدي الطلا

#### القتال مع بني الأصفر (الروم) :

روى ابن حملا بسنده عن عوف بن مالك الأشجعي قال، قال رسول الله على الله المعلد يا عوف ستاً بين يدي الساعة: أولهن موتي فاستبكيت حتى جعل رسول الله على يسكتني ثم قل: "قل إحدى، والثانية: فتح بيت المقدس، قل المنتين، والثالثة: موتان يكون في أمتي كقعاص الغنم، قل ثلاثاً، والرابعة فتنة تكون في أمتي محقاص الغنم، قل ثلاثاً، والرابعة فتنة تكون في أمتي كقعاص الغنم، والشادية يفيض المال فيكم حتى يعطى الرجل المائة الدينار فيتسخطها، قل خساً، والسادسة، تكون في المتيكم يت القدس أربعي والثالثة في أمتي موتان يكون في أمتي كقعاص الغنم، والثانية فتح بيت المقدس، قل المنتين، والثالثة موتان يكون في أمتي كقعاص الغنم، والثالثة، والرابعة فتنة تكون في أمتي كقعاص الغنم، والثالثة والرابعة فتنة بنتين، والثالثة موتان يكون في أمتي كفعاص الغنم، والغامية، والرابعة فتنة بنتين، والثالثة وعظمها وقل أربعاً، والخامسة والمال فيكم حتى يعطى الرجل المائة الدينار فيتسخطها، قل خساً، والسادسة، هدنة تكون بي ينكم وبين بني الأصفر، ثم يسيرون إليكم فيقاتلونكم، والمسلمون يومئذ في أرض يقال لها الغوطة في مدينة يقال لها دمشق"<sup>(1)</sup>.

فهي دلت في المرحلة الأولى عن الهدنة التي تكون بين المسلمين وبين بني الأصفر مجعنى ترك الحرب إلى مدة من أجل وضع شروط الصلح، أو يكون هو نفس المصلحة والسكون من دون منازعة، لم يخصصها بطائفة خاصة من المسلمين ولا ببلد خاص وإن كانت الهدنة في الغالب في خطوط التماس.

والطرف الآخر هم بنو الأصفر، وهم الروم يقال لهم ذلك لأن أباهم الأول كـان أصـفر اللـون ويقل: هو روم بن عيص بن إسحاق بن إبراهيم<sup>(٢)</sup>، وهم اليوم أكثر سكان غربي العالم، لأنه لم يكن حينها سوى الفرس في الشرق والروم في الغرب.

وقد بدأت الهدنة مع بني الأصفر بعد ما تحررت الدول الإسلامية بحسب الظاهـر مـن حكـم المستعمرين ولم تحـدث بعدها حرب بل حل محلها الصلح الظاهـر، وكـثر المسلمون في بـلاد الروم والوافدون من تلك البلاد إلى البلاد الإسـلامية، وقد يتزايد الوفاق والاشتراك في تحقيق بعض المنافع المشتركة حتى

- (۱) كتاب الفتن: ۷.
- (٢) انظر البحار ١٠: ١٣١، مجمع البحرين ٢: ٦١٦.

الأحداث التي تسبق ظهور القائم ﷺ / أحداث الشام ......

أنهم سيغزون ويقاتلون معاً كما جاء في بعض الأخبار.

وتتكلم هذه الرواية عما بعد الهدنة وما سيحدث عند حصول الاختلاف من جديـد، عـندما يجتمع المسلمون في الشام من دون التعرض لسبب اجتماعهم، وقد تكرر ذلك في الأخبار والمباحث السابقة.

والمهـم عـودة الاشتباكات بالشام كما كانت عليه في السابق قد نستطيع التعبير عنها بتجدد الحروب الصليبية أو شيء من هذا القبيل.

مما يبدو أن المعارك هذه المرة أضرى من السابق، والأليات والعُدد المستعملة فيها أكثر من السابق بكثير، حتى أنه جاء في خبر آخر يفصل تلك الحرب:

"فيأتون صاحب رومية فيخبرونه بذلك، فيوجه ثمانين غاية، تحت كل غاية اثنا عشر ألفاً في البحر، ويقول لهم صاحبهم: إذا رسيتم بسواحل الشام فاحرقوا المراكب، لتقاتلوا عن أنفسكم، فيفعلون ذلك ويأخذون أرض الشام كملها برها وبحرها ما خلا مدينة دمشق والمعتق، ويخربون بيت المقلس» قال، وقل ابـن مسعود: وكم تسع دمشق من المسلمين؟ قال، فقال النبي ﷺ "والذي نفسي بيده لتتسعن على من يأتيها من المسلمين كما يتسع الرحم على الولد».

قـل، قلت: وما المعـتق يـا نبي الله؟ قل: اجبل بأرض الشام من اهم عـلى نهر يقال له الأرنط، فيكون ذراري المسلمين في أعلى المعتق، والمسلمون عـلى نهـر الأرنـط، والمشركون خلف نهر الأرنط، يقاتلونهم صباحاً ومساءاً، فـإذا أبصـر ذلـك صاحب القسطنطينية وجه في البر إلى قنسرين ستمائة ألف حـتى تجيـئهم مادة اليمن سبعين ألفاً، ألف الله قلوبهم بالإيمان، معهم أربعون ألفاً من حمير، حتى يأتوا بيت المقلس....) <sup>(1)</sup>.

کتاب الفتن: ۱۱٦.

فهـذا الخبر وإن تضمن ما لا يتصور في معارك اليوم والمستقبل من حرق المراكـب كمـا فعـل طارق بن زيلد، مع وجود الجسور الجوية وما شاكلها، لكنه ذكر بعض التفاصيل والتوضيحات الكاشفة عن ضراوة تلك المعارك.

ويؤكـد تحقق هذه المعارك الرواية الثالثة التي يرويها الطيالسي عن جابر عن ابن مسعود أنه قال:

عدو للمسلمين يجمع لهم وأومى بيده، قال قلت لأبي: الشام يعني؟ قـال: نعـم قـال: ويكـون القـتال عـند ذلـك ردة شـديدة، قال: ويستحرّ المسلمون بعضهم بعضاً، فيلتقون ويقتتلون قتالاً شديداً <sup>(()</sup>.

#### الرايات السود بالشَّام:

تشـير الأخـبار إلى تواجد الرايات السود في الشام تواجداً يتحسس ثقله أهل الشام لدواعي سياسية أو غيرها.

ونحـن نـدرس منشأ هذه الرايات التي يجيء التعبير عنها بالمشرقية، وهل هي رايات بني العباس بعد تجدد ملكهم وحكومتهم على العراق والشام، أو هـي الـرايات الخراسانية المهدية، ثم ندرس سبب تراجعها وخروجها، بعد تسليط الضوء على تحركاتهم وأعمالهم في الشام.

روى في عقد الدرر عن أمير المؤمنين اللي أنه قال: اتختلف ثلاث رايات، راية بالمغرب، وويل لمصر وما يحل بها منهم، وراية بالجزيرة، وراية بالشام، تدوم الفتنة بينهم سنة، ثم يخرج رجل من ولد العباس بالشام، حتى تكون منهم مسيرة ليلتين فيقول أهل المغرب: قد جاءكم قوم حفاة أصحاب أهواء مختلفة.

إلى هـنا تـتحدث هـنه الـرواية عـن خـروج رجـل من ولد العباس

مسند أبي داود الطيالسي: ٥١ ح٣٩٢.

الأحداث التي تسبق ظهور القائم الشي / أحداث الشام .....

بالشـام، مما يعني خروجاً مجدداً من دون أن يكون سببه فتح بلاد الشام من قبل دولة عباسية مركزية تحكم في العراق أو غيره، وإنما هو الوصول إلى كرسي الحكم بأي وسيلة ممكنة.

كما دلت الرواية على ضعف هذه الدولة مقابل جيوش المغرب القادمة إلى الشام حيث يعبر عنهم أهل المغرب بأنهم حفلة عراة كناية عن الفقر المادي، وأصحاب أهواء مختلفة حكاية عن التشتت الفكري.

ثم تستعرض هذه الرواية الطويلة العريضة حركة السفياني من أولها إلى آخرها إلى أن تقول: «ثم يخرج إلى الغوطة، فما يبرح حتى يجتمع الناس إليه، وتتلاحق به أهل الضغائن، فيكون في خمسين ألفاً، ثم يبعث إلى كلب فيأتيه منهم مثل السيل ويكون في ذلك الوقت رجال البربر يقاتلون رجال الملك من ولد العباس، فيفاجئهم السفياني في عصائب أهل الشام، فتختلف الثلاث رايات: رجال ولد العباس هم الترك والعجم، وراياتهم سوداء، وراية البربر صفراء، وراية السفياني حراء، فيقتتلون ببطن الأردن قتالاً شديداً <sup>(۱)</sup>.

وأهم ما يلفت انتباهي من هذا الخبر هو تمييز الرايات السود التي في الشمام ونسبتها إلى بني العباس، مما يخرجنا عن بعض الارتباك السابق عمند الكملام عن الخراساني وشعيب بن صالح ودلالة بعض الأخبار على تواجمد المرايات السود وأهل المشرق في الشام، وكذا اشتباكها الخاسر مع الرايات الصفر مرة ومع السفياني مرة أخرى..

فليست هذه الرايات السود هي الرايات الثانية التي تذكرها الرواية الـتي يـرويها ابـن حملا بسنده عن سعيد بن المسيب قال، تال رسول الله ﷺ : التخرج من المشرق رايات سود لبني العباس ثم تمكث ما شاء الله، ثم تخرج رايـات سـود صـغار عـلى رجـل مـن ولـد أبي سفيان وأصحابه من قبل

(۱) عقد الدرر: ۹۰.

٥١٠ سيمين المعد التنازلي في علائم ظهور المهدي المع

المشرق، ()، إذ لعل هذه الثانية هي الرايات الخراسانية المهدية.

ومن المسلم الواضح أن تلك الرايات ليست هي الرايات التي تذكرها الرواية التي يرويها ابن حماد بسنده عن رسول الله يَنْتَنْهُم أنه قال: «إنا أهل بيت اختار الله لنا الآخرة على الدنيا، وإن أهل بيتي هؤلاء سيلقون بعدي بلاءاً وتطريداً وتشريداً حتى يأتي قوم من ههنا من نحو المشرق أصحاب رايات سود يسألون الحق فلا يعطونه مرتين أو ثلاثاً، فيقاتلون فينصرون فيعطون ما سألوا فلا يقبلوها حتى يدفعوها إلى رجل من أهل بيتي فيملؤها عدلاً كما ملؤها ظلماً، فمن أدرك ذلك فليأتهم ولو حبواً على الثلج، فإنه المهدي<sup>(1)</sup>.

والـذي يـورث الوهم مثل الرواية التي يرويها ابن حماد بسنده عن ربيعة بن سيف تبيع قل: تخرج الرايات السود من خراسان معه قوم ضعفاء يجتمعون يؤيدهم الله بنصره ثم يخرج أهل المغرب على أثر ذلك.

فهـي توهـم أن الـرايات السود التي تشتبك مع رايات المغرب في الشام هي الرايات السود المؤيدة بالنصر.

أو مثل الروايات التي يجيء فيها مثل قول النبي ﷺ: «تخرج من خراسان رايات سود لا يردها شيء حتى تنصب بإيلياء، يعني بيت المقدس»"، مما يوهم تواجد الرايات السود الممدوحة في الشام.

والتعبير بالإيهام لأجل أنا لو تأملنا في الخبرين لوجدنا أن النصر لا . يعني المدح لأن النصر يكون للمؤمن وغيره، يؤيد الله بنصره من يشاء ولذا ورد: لا تزال الرايات السود التي تخرج من خراسان في أسنتها النصر حتى

- (۱) كتاب الفتن: ۱۱٦.
- (٢) كتاب الفتن: ١٨٨.
- (٣) كتاب الفتن: ١٢٢.

الأحداث التي تسبق ظهور القائم 🕮 / أحداث الشام .....

يختلفوا فيما بينهم، فإذا اختلفوا فيما بينهم رفعت ثلاث رايات بالشام<sup>(١)</sup>.

ومعلوم أن الاختلاف إنما يكون في رايات بني العباس السود.

ومهما يكن من ذلك، فقد روى ابن حماد عن الزهري قل: إذا اختلفت السرايات السود فسيما بيسنهم أتساهم الرايات الصفر فيجتمعون في قنطرة أهل مصسر، فيقتستل أهسل المشسرق وأهسل المغسرب سبعاً ثم تكون الدبرة على أهل المشرق حتى ينزلوا الرملة <sup>(۱)</sup>.

فقـد دلـت على أن الانكسار في صفوف الرايات السود ينشأ من الاختلاف بالإضافة إلى الفقر وقلة العدد.

وفي رواية أخرى عنه قال: يلتقي أصحاب الرايات السود وأصحاب الرايات الصفر عند القنطرة حتى يأتوا فلسطين، فيخرج على أهل المشرق السفياني...

مما يدل على أن الرملة تكون في فلسطين.

والموهم في هذين الحديثين هو التعبير بأهل المشرق عن الرايات السود، لأنه يحدث تصوراً بأن الرايات السود التي في الشام إنما قدمت من المشرق من خراسان أو العراق، ولكن التأمل يوصلنا إلى أن المراد في هذه الرواية الشام؛ لأنه مشرق المغرب الذي تأتي منه الرايات الصفر.

نعم هـناك رواية تدل على تواجد قوات من المشرق من غير أهل الشام يرويها ابـن حماد عن أرطأة قل: يجيء البربر حتى ينزلوا بين فلسطين والأردن، فتسـير إلـيهم جموع المشرق والشام حتى ينزلوا الجابية، فهي تدل على أن المراد من جموع المشرق غير جموع الشام.

- (١) كتاب الفتن: ١٢٤.
- (٢) كتاب الفتن: ١٦٠.

٥١٢ .....العد التنازلي في علائم ظهور المهدي الطلاة

ويستمر هذا الحديث ليذكر في آخره مراحل انكسار أهل المشرق فيقول: ويكون بين أهل المغرب وأهل المشرق بقنطرة الفسطاط سبعة أيام فيلتقون بالعريش تكون الدبرة على أهل المشرق حتى يبلغوا الأردن ثم يخرج عليهم السفياني بعد...

وفيها بعد ذكر معارك السفياني مع أهل المغرب يقول: ثم يعطف إلى جوع المشرق والشام فيلقاهم فيدال عليهم ما بين الجابية والخربة حتى تخوض الخيل في الدماء، ويقتل أهل الشام رئيسهم وينحازون إلى الصخري فيدخل دمشق فيمثل بها، وتخرج رايات من المشرق مسودة فتنزل يخرج رجل كان مختفياً في بطن الوادي فيلي أمر ذلك الجيش، ثم غضب مما صنع الصخري بأهل بيته، فيسير بجنود المشرق نحو الشام، ويبلغ الصخري مسيره إليه فيتوجه بجنود أهل المغرب إليه فيلتقون بجبل الحصى، فيهلك بينهما عالم كثير، ويولي المشرقي منصرفاً، ويتبعه الصخري فيدركه بقرقيسياءة<sup>(1)</sup> ثم يذكر معركة قرقيسياء.

وأوضح من ذلك في الدلالـة عـلى تواجـد قوات مشرقية في الشام ما يـرويه ابن حملا عن عبد الله بن عمر قل: إذا أقبلت الرايات السود من المشرق والـرايات الصـفر مـن المغـرب حتى يلتقوا في سرة الشام يعني دمشق فهنالك البلاء فهنالك البلاء<sup>(\*\*)</sup>.

بل ما رواه عن محمد بن الحنفية عن أهل المغرب قل: ثم يخرج عند ذلك السفياني فيقتلهم حتى يدخلهم مصر، ثم يرجع فيقاتل أهل المشرق حتى يردّهم إلى العراق"، وكلمة الرد تعني أنهم إنما جاوًا من العراق، مع احتمال

- (١) كتاب الفتن: ٧٣.
- (٢) كتاب الفتن: ١١٦.
  - (٣) كتاب الفتن: ٧١.

الأحداث التي تسبق ظهور القائم 避 / أحداث الشام .....

مجيئهم من خراسان والرد يكون إلى العراق.

والـذي يهون الخطب بعد تعقيد هذه الوقائع هو ضعف جميع الروايات مس جهة السند فلا يثبت بها تواجد الرايات السود في الشام ولا تلك المعارك إلا أن تعاضدها روايات أخرى معتبرة.

#### الرايات الصفر بالشام:

نحس بانتظار حركة تبدأ من المغرب لها رأس متبوع وأعوان وأنصار وفي نفس الوقت هي مدعومة من قبل القوى العظمى، وقد يكون لها شعاراتها البراقة وأهداف معلنة وغير معلنة، تشكل جيوشاً قوية بعُدد حديثة ومعدات حربية ضخمة حتى يأتوا مصر فالويل لمصر وما يحل بها منهم، ويكون دخولهم مصر هو علامة حركة أهل المغرب القريبة من ظهور القائم التي وعلامة ظهور السفياني كما مر.

ولعـل أكبر دور تلعبه هذه الحركة المغربية في الشام هي مواجهة الرايات السـود وإن كـان هـناك أخبار تتحدث عن دخولهم حتى بغداد بعد نزولهم إلى الجزيرة.

ولقد كمان لهذه الحركة التي يجيء التعبير عنها في الأخبار بالرايات الصفر مرة وبالبربر أخرى وبأهل المغرب ثالثة الصدى الكبير والذكر الممتد حتى ما قبل الإسلام بحيث كان الروم الذين كانوا بحمص يتخوفون عليها البربر ويقولون: ويلك يا تمرة من بربر<sup>(۱)</sup>، ولما سأل بعض الملوك سطيح عما يحدث على مر العصور، فذكر الكوكب المذنب وما يحدث عند ظهوره من قلة الأمطار وغيرها قال: ثم تقبل البربر بالرايات الصفر على البراذين السبر حتى ينزلوا مصر، فيخرج رجل من ولد صخو، فيبدل

کتاب الفتن: ۷۳.

٥١٤ .....الله المعاد المعاد المعاد المعاد المتنازلي في علائم ظهور المهدي الطلا

الرايات السود بالحمر فيبيح الحرمات ()...

وظـني أن الملاحـظ لجمـيع الأخبار الواردة في ذلك يجد من الدقة في هذا الكـلام أعـلى مرتـبة، بحيـث يجمـع فـيه الكثير من الوقائع والتغييرات خلال كلمات وجمل محدودة سنشير إليها بنحو من التفصيل مشفوعة بأدلتها.

أما عناوين هله الحركة، فأشهر عنوان لها هو الرايات الصفر، ثم أهل المغرب، ثم عنوان البربر.

روى ابـن حمـاد عـن كعب قال تكون ثلاث فتن كأمسكم الذاهب: فتنة تكـون بالشـام، ثـم الشـرقية هـلاك الملـوك، ثم تتبعها الغربية، وذكر الرايات الصفر قل: والغربية هي العمياء<sup>(٢)</sup>.

وروي أيضاً عـن كعـب قـل: ثـلاث فـــَن تكــون بالشــام: فتنة إهراقة الدمــاء، وفتــنة قطـع الأرحــام ونهب الأموال، ثم يليها فتنة المغرب وهي العمياء<sup>(٣)</sup>.

وقـد تقـدم في رواية يرويها ابن حماد: إذا أقبلت الرايات السود من المشرق والصفر من المغرب حتى يلتقوا في سرة الشام يعني دمشق فهنالك البلاء<sup>(1)</sup>.

ذكرت هـذه الأحاديث الرايات الصفر من المغرب والفتنة الغربية وأما عـنوان البربر فقد رواه ابن حماد عن كعب أنه قال في حديث: يخرج البربر إلى سرة الشام فهو علامة خروج المهدي<sup>(ه)</sup>.

- (۱) البحار ۵۱: ۱۱۲.
- (۲) كتاب الفتن: ۳۰.
  - (٣) كتاب الفتن: ١٠.
- ٤) كتاب الفتن: ١٦١.
- (٥) كتاب الفتن: ١٩٠.

الأحداث التي تسبق ظهور القائم الطلا / أحداث الشام ......

والتفاصيل الواردة في حديث الرايات الصفر كثيرة جداً نشير إليها بلختصار لضعف جميع رواياتها.

فمــن تلك التفاصيل اسم رئيسهم الذي يتراوح في الأخبار بين عبد الله بن عبد الرحمن وبين عبد الرحمن.

روى ابن حماد عن أبي قبيل أنه قال في حديث عن اختلاف الرايات بالشام: فإذا قرئ بمصر من عبد الله أمير المؤمنين لم يلبث أن يقرأ عليهم كتاب آخر من عبد الله عبد الرحمن أمير المؤمنين وهو صاحب المغرب وهو شر من ملك وهم يخربون مصر والشام<sup>(۱)</sup>.

وفي رواية أخرى يرويها ابن حماد عن حذيفة أنه قال لأهل مصر: إذا جاءكم عبد الله بن عبد الرحمن من المغرب اقتتلتم أنتم وهم عند القنطرة، فيكون بينكم سبعون ألفاً من القتلى، وليخرجنكم من أرض مصر وأرض الشام كفراً كفراً ولتباعن المرأة العربية على درج دمشق بخمسة وعشرين درهماً، ثم يدخلون أرض حمص فيقيمون ثمانية عشر شهراً يقتسمون فيها الأموال، ويقتلون فيها الذكر والأنثى، ثم يخرج عليهم رجل شر من أظلته السماء فيقتلهم فيهزمهم حتى يدخلهم أرض مصر. وفي رواية أخرى يملك ستة عشر شهراً<sup>(1)</sup>.

حيث جاء في الرواية الأولى أن اسم رئيس المغاربة الغازين هو عبد السرحمن والثانسية عسد الله بسن عبد الرحمن والأول أصح، لأن عبد الله هو الحساكم عسلى الشسام الذي يقرأ له كتاب في مصر، والحاكم المغربي إنما هو عبد الرحمن، فحصل التصحيف بإضافة كلمة «ابن».

وقد أشارت هاتان الروايتان إلى ما يصنعه المغاربة بمصر والشام من

- (۱) كتاب الفتن: ۱۱۹.
- (٢) كتاب الفتن: ١٥٨.

٥١٦ ...... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي 🖽

الفضائح والقتل والسلب والدمار.

ولما كمان المستفاد من الأخبار أن الشمام ترزخ عندها لحكم العباسيين والرايات السود مع وجود النقمة الشعبية من ذلك الحكم وحصول الاختلاف بين أصحاب الرايات السود أنفسهم وظهور ثلاث رايات تتصارع على الملك، يكون قدوم أهل المغرب يذريعة استنقاذ أهل الشام من سيطرة الرايات السود وبحجة تخليصهم من ظلمهم.

يستفاد ذلك مما رواه ابن حماد عن الزهري قال: إذا اختلفت الرايات السود فيما بينهم أتاهم الرايات الصفر فيجتمعون في قنطرة أهل مصر، فيقتتل أهل المشرق وأهل المغرب سبعاً ثم تكون الدبرة على أهل المشرق حتى ينزلوا الرملة، فيقع بين أهل الشام وأهل المغرب شيء، فيغضب أهل المغرب فيقولون: إنا جئنا لننصركم ثم يفعلون ما يفعلون، والله ليخلين بينكم وبين أهل المشرق فينهبونكم لقلة أهل الشام يومئذ في أعينهم، ثم يخرج السفياني ويتبعه أهل الشام فيقاتل أهل المشرق<sup>(۱)</sup>.

والنتيجة أن الأحداث التي تكون في مصر والشام والاضطراب الحاصل من جراء الأوضاع السياسية يجعل القوى العظمى تفكر في الاستفادة من ذلك الجو الحاكم للسيطرة على تلك البلدان وإخماد نائرة الاضطرابات التي تكون فيها، وذلك بتحريك من يدعو إلى استنقاذ الوضع الراهن وإنقاذ أهل مصر والشام من الحكام الذين لم يعد بقاءهم ناذماً وسمحكماً، فيدفعون بذلك المغربي ليخرج كمنقذ، على أن يوجد تغييراً مفاجئاً.

يستفاد ذلك من الرواية التي يرويها ابن حماد عن الوليد في حديث عن الخارج من المدينة الطاهرة إلى أن يقول: ثم يأتيه الخبر أن ملكاً بالمغرب قد ثار، فيبعث إليه جنوداً ينهزم عنهم، حتى ينزل بمن معه الشام، فينادي مناد الأحداث التي تسبق ظهور القائم اللله / أحداث الشام .....

من السماء: الويل لبلد حمص العين السنجة<sup>()</sup>، فيحتمل كل ذات بعل بعلها، وكل ذات ابن ابنها<sup>(۲)</sup>...

وهكذا فإن الروايات تؤكد على حمص وحصول البطشة فيها، لموافقتهم للرايات السود حتى ورد أن أسعد أهل الشام بخروج الرايات السود أهل حمص<sup>(7)</sup>، فتكون النقمة من الرايات الصفر عليهم بخلاف أهل دمشق حيث ورد أن أسلم أهل الشام وأسعد أجنادها بالرايات الصفر أهل دمشق، وأشقى أهل الشام وأجنادها أهل حمص، وأنهم ليغمرن الشام كما يغمر الماء القربة<sup>(3)</sup>.

وعلى أهل حمص في تلك الأيام أن لا يخرجوا من بيوتهم لما ورد أنه يكون بحمص صيحة، فليلبث أحدكم في بيته فلا يخرج ثلاث ساعات<sup>(6)</sup>.

ولكـن البطشـة الأولى ستشـمل جميع الشام وإن كان التركيز في المرحلة الثانـية عـلى حـص، روى ابـن حـاد عن تبيع قل: إذا دخلت الرايات الصفر مصـر فغلبوا عليها وقعدوا على منبرها فليحفر أهل الشام أسراباً في الأرض، فإنه البلاء.

والذي يدهشنا هو الأمر بحفر الأسراب التي تكون ضرورية في معارك السيوم والمستقبل للوقاية من القصف الأرضي والجوي، خصوصاً وأن السروايات تصف أهل المغرب بأنهم أهل براذين صفر، جاء ذلك في الخبر الذي يرويه النعماني بسنده عن أبي جعفر، أنه قال قال أمير المؤمنين الليلا وذكر الرجفة التي تكون بالشام قال: «فإذا كان ذلك فانظروا إلى أصحاب

- جاء في تاج العروس ٢: ٦١: السنجة هي الرقطة ولا يعلم المراد به هنا.
  - (٢) كتاب الفتن: ١٧٩.
  - (٣) كتاب الفتن: ١٢١.
  - (٤) كتاب الفتن: ١٦٠.
  - (٥) كتاب الفتن: ٢٥٦.

٥١٨ مستستستستستستستستستست العد التنازلي في علائم ظهور المهدي 🕮

الـبراذين الشهب المحذوفة والرايات الصفر تقبل من المغرب حتى تحل بالشام، وذلـك عـند الجـزع الأكـبر والموت الأحر...، <sup>(١)</sup> مما يؤيد وجود النقمة الشعبية التي ذكرناها آنفاً.

على أن البراذين الصفر أو البراذين السبر كما جاء في حديث سطيح، وسواء كانت جميعها صفر، أو سبر بمعنى أنها لا تُعلم سعتها أو هي نوع من الجوارح، لا تخلو أن تكون كناية عن الآليات العسكرية الحديثة التي تكون في ذلك الزمان، وإن كان البرذون يعني البغل.

وهـنك تحذيـر أنـه جـاء في الـرواية التي يرويها ابن حماد عن حسان قال: يقـل إذا بلغـت الـرايات الصـفر مصـر فاهـرب في الأرض جهدك هرباً، فإذا بلغك أنهم نزلوا الشام وهي السرة فإن استطعت أن تلتمس سلماً في السماء أو نفقاً في الأرض فافعل<sup>(٢)</sup> وما سلم السماء إلا الطائرات.

ولابد من أن نرعي انتبله القارئ أن الرايات الصفر لم تذكر في شيء من أحاديثنا سوى الرواية المارة التي يرويها النعماني بسنده عن المغيرة بن سعيد الكذاب الوضاع والرواية التي يرويها الشيخ بسنده عن عمار بن ياسر جاء فيها: ويخرج أهل المغرب إلى مصر، فإذا دخلوا فتلك إمارة السفياني<sup>(1)</sup>، وهي ضعيفة السند مرسلة، فلا يثبت شيء من تلك التفاصيل ولا حتى أصل الرايات الصفر، ولكن لما شرعنا البحث، فسنختمه بعاقبة عبد الرحن المغربي الغازي.

وذلك أن جميع القوى المتواجدة في الشام ستتحد على ذلك المغربي، أعـني الـرايات السـود والـرايات الثلاث المتصارعة على الملك، لما جاء في

- (١) كتاب الغيبة: ٣٠٥.
- (٢) كتاب الفتن: ١٦٠.
  - (٣) الغيبة: ٤٦٣.

الأحداث التي تسبق ظهور القائم اللخ / أحداث الشام ......

تتمة رواية ابن حماد عن أبي قبيل المارة: فإذا كثف أمرهم بالشام اجتمعت الـرايات السـود وأصـحاب الـرايات الـثلاث، ويـنقطع أمـر الـبربر، ثم يقاتلون أصحاب الرايات السود حتى ينقطع أمرهم<sup>(۱)</sup>.

ولكـن السـابق في ذاك القـتال مـع أهـل المغـرب هو السفياني من بين الـرايات الـثلاث لــا تقدم في أكثر من خبر أنه يقتلهم ويهزمهم حتى يدخلهم أرض مصر.

وهــناك روايــة تجعــل السبب في تراجعهم وانكسارهم هو موت أميرهم يرويها ابن حماد عن أرطأة قال:

اليجيء البربر حتى ينزلوا بين فلسطين والأردن، فتسير إليهم جموع المشرق والشام حتى ينزلوا الجابية، ويخرج رجل من ولد صخر في ضعف، فيلقى جيوش المغرب على ثنية بيسان فيردعهم عنها، ثم يلقاهم من الغد فيردعهم عنها، فينحازون وراءها ثم يلقاهم في اليوم الثالث فيردعهم إلى عين الريح، فيأتيهم موت رئيسهم، فيفترقون ثلاث فرق، فرقة ترتد على أعقابها، وفرقة تلحق بالحجاز، وفرقة تلحق بالصخري، فيسير إلى بقية جموعهم حتى يأتي ثنية فيق، فيلتقون عليها فيدال عليهم الصخري، ثم يعطف إلى جموع المشرق والشام".

ويظهر من هذا الخبر الذاكر لالتحاق فرقة منهم بالحجاز، ومن الأخبار الدالـة عـلى أن اسم رئيسهم هو عبد الرحمن أو عبد الله أن أهل المغرب من المسلمين، من دون إمكان تحديد مركزهم ومنشأ حركتهم هل هو داخل الوطـن العـربي أو خارجـه لأن الـبربر هـم قوم من أفريقيا، ويطلق هذا الاسم على الزنج والحبش أيضاً أو المتوحش والهمجي.

- کتاب الفتن: ۱۱۹.
  - (٢) كتاب الفتن: ٧٣.

٥٢٠ ..... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي 🖽

#### حرب مصر والشام:

روى ابن حماد بسنده عن كعب قال: إذا ملك رجل الشام، وآخر مصر، فاقتتل الشامي والمصري، وسبا أهل الشام قبائل من مصر، وأقبل رجل من المشرق برايات سود صغار قبل صاحب الشام، فهو الذي يؤدي الطاعة إلى المهدي<sup>(۱)</sup>.

تلــك هـي حـرب السـفياني مع المصريين التي تقدم الكلام عنها في بحث السفياني، ولعلها هي حربه مع الرايات الصفر.

#### رجفة بانشام:

فقد تقدم في رواية أمير المؤمنين التلك أن نهاية الاختلاف في الشام هو حدوث رجفة، لأن فيها: (إذا اختلف الرمحان بالشام لم تنجل إلا عن آية من آيات الله قيل: وما هي يا أمير المؤمنين؟ قال: رجفة تكون بالشام يهلك فيها أكثر من مائة ألف، يجعلها الله رحمة للمؤمنين وعذاباً على الكافرين».

ومن الصعب جداً التعرف على طبيعة تلك الرجفة وهل هي زلزلة وكارثة طبيعية، أو هي انفجار هائل من فعل الأسلحة الحديثة.

وكيف تكون رحمة للمؤمنين وعذاباً على الكافرين، وهل هناك مائة ألـف كافـر في الشـام يجمعهم مكان واحد تقع فيه الرجفة والزلزلة سوى أرض فلسـطين التي يجتمع فيها اليهود. أم سيدخل الكفار الشام بعد هذا ويجتمعون في مكان تصيبهم الرجفة فيموت ذلك العدد منهم.

هـذا وقـد روى الشيخ الطوسي تلك الرواية بسند آخر عن معاوية بـن سـعيد عـن أبـي جعفـر الللا فهو أقل ضعفا من النقل السابق الذي الأحداث التي تسبق ظهور القائم اللخة / أحداث الشام ......

يىرويه النعماني بسنده عن المغيرة بن سعيد المعروف بالكذب والدس في أحاديث المسلمين.

نعم هناك بعض المؤيدات لحصول تلك الرجفة مثل رواية ابن حماد جاء فيها: "يدخل أوائل أهل المغرب مسجد دمشق، فبينا هم ينظرون في أعاجيبه، إذا رجفت الأرض فانقعر غربي مسجدها، ويخسف بقرية يقال لهما حرستا...» <sup>(۱)</sup>، ولم تذكر هلك مائة ألف ولا كونها رحمة للمؤمنين وعذاباً على الكافرين.

ومهما يكن من ذلك فلا يمكن إثبات تحقق شيء من تلك الوقائع بهذه الأخبار الضعيفة، وإن كنا نرغب في تحقق ما هو رحمة للمؤمنين.

## خسف الجابية:

جاء ذلك في الرواية التي تتشبث بالاعتبار، أعني رواية جابر عن أبي جعفر الكلا قـل: ايا جابر ألزم الأرض ولا تحرك يداً ولا رجلاً حتى ترى علامات \_ إلى أن قـال \_ وتخسف قـرية من قرى الشام تسمى الجابية، وتسقط طائفة من مسجد دمشق الأيمن...، <sup>(٢)</sup>.

#### خسف حرستا

قوية كبيرة عامرة في وسط بساتين دمشق على طريق حمص بينها وبين دمشق أكثر من فرسخ، روى النعماني بسنده عن المغيرة بن سعيد عن أبي جعفر الباقر التي أنه قال: فقال عن أمير المؤمنين التي إذا اختلف الرمحان بالشام لم تـنجل إلا عـن آية من آيات الله، قيل: وما هي يا أمير المؤمنين؟

کتاب الفتن: ۷۱.

(٢) كتاب الغيبة: ٢٧٩ ح ٦٧، الغيبة للشيخ الطوسي: ٤٤٢ ح ٤٣٤.

٥٢٢ مستستين المعادية المعد التنازلي في علائم ظهور المهدي الخلا

قـال: «رجفة تكون بالشام يهلك فيها أكثر من مائة ألف يجعلها الله رحمة للمؤمنين وعذاباً على الكافرين، فإذا كان ذلك فانظروا إلى أصحاب البراذين الشبهب المحذوفة والرايات الصفر تقبل من المغرب حتى تحل بالشام، وذلك عند الجزع الأكبر والموت الأحمر، فإذا كان ذلك فانظروا خسف قرية من دمشق يقال لها حرستا، فإذا كان ذلك خرج ابن آكلة الأكباد...».

وروى الشيخ الطوسي بسنده عن معاوية بن سعيد الرواية بعينها<sup>(۱)</sup>، والمغيرة راوي الرواية الأولى كذاب وضاع ضعيف جداً، والرواية الثانية تتطابق مع الأولى في أكثر السند وتختلف في الراوي الأول حيث جعلته معاوية بن سعيد بدل المغيرة بن سعيد، فيحتمل فيه الاشتباه في النقل، مع ضعف معاوية لو لم يكن هناك اشتباه في النقل.

على أن في بعض نسخ الكتابين خرشنة بدل حرستا، وخرشنة بلد قريب ملطية من بلاد الروم، والأقرب هو حرستا؛ لأنه قال: "قرية من دمشق».

ومهما يكن من ذلك فالروايتان تدلان على أن الخسف إنما يكون بعد دخول أهل المغرب الشام وتصرّح بذلك رواية ابن حماد عن محمد بن الحنفية قال: يدخل أوائل أهل المغرب مسجد دمشق فبينا هم ينظرون في أعاجيبه إذ رجفت الأرض فانقعر غربي مسجدها، ويخسف بقرية يقال لها حرستا، ثم يخرج عند ذلك السفياني"".

وقد دلت على ثلاثة أحداث: رجفة بالشام، وانقعار مسجد دمشق، وخسف قرية حرستا عند دخول أهل المغرب.

وفي كـننز العمـال عن علي الكلا قال: «إذا اختلف أصحاب الرايات

- کتاب الغيبة: ٢٠٥ ح ١١، وانظر الغيبة للطوسي: ٤٦١ ح٤٧٦.
  - (۲) كتاب الفتن: ۷۱.

الأحداث التي تسبق ظهور القائم ال ال أحداث الشام .....

السود فيما بينهم كان خسف قرية بإرم يقال لها حرستا وخروج الرايات الثلاث بالشام عندهه<sup>(۱)</sup>.

فهي تــــل عــلى أسبقية اختلاف الرايات السود، ويليه الخسف وخروج الــرايات الــثلاث ولكن الروايات جميعها ضعيفة السند لا يثبت منها شيء من ذلك، فليقر أهل قرية حرستا عيناً، ويعيشوا عيشة رغداً.

## انتقال الأخيار إلى الشام:

روى ابن حماد بسنده عن أبي أمامة قل: الا تقوم الساعة حتى يتحول خيار أهل العراق إلى الشام، وشرار أهل الشام إلى العراق، وقال النبي يَنْتُنْهُ : اعليكم بالشمام<sup>(٢)</sup>، فقد علمنا الماضي أن البطشة حينما تقع في العراق يهرب خيار أهل العراق إلى الشام كما حدث عند حكومة صدام وقسوته على الشيعة في العراق، كما أن شرار أهل الشمام حينما يفكرون في التحرك والانتقام يدخلون العراق للقيام بعمليات تفجيرية يروح ضحيتها الأبرياء وغافلو المارة في الطرقات، وحينما بعثوا مثل عفلق وأعوانه لمتدمير العراق وأهله ومحو الدين من صفحات اعتقاد المسلمين لتستمر هذه العملية إلى قيام القائم الشير.

## خراب انشام

سيقبل إخوان الترك حتى ينزلوا الجزيرة، وسيقبل مارقة الروم حتى يسنزلوا السرملة، تستحدث روايسة جابسر المعتسرة عن هذا الحدث وقد تقدم الكسلام فيه، ثم تعقبه بالقول: "فتلك السنة يا جابر فيها اختلاف كثير في كسل أرض مسن ناحية المغرب، فأول أرض تخرب أرض الشام، ثم يختلفون

- (۱) كنز العمال ۱۱: ۲۸۲ ۳۱۰۳۱.
  - (٢) كتاب الفتن: ٢٨٣.

٥٢٤ ...... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي المخلا

**علی ثلاث رایات…؛ <sup>(۱)</sup>.** 

مما يبدو أن الخراب لا يقتصر على الشام، ولكن الشام هي أول البلدان خـراباً وينشأ ذلك الخراب بسبب الاختلاف والحروب التي يكون المحرك لها المغـرب، سـواء كـان مغرب الأرض أو مغرب الدولة الإسلامية والرايات الصفر، أو حتى مغرب الشام، والأول أظهر.

ويؤكد تسبيب المعارك في خراب الشام الرواية عن أمير المؤمنين الخلا يذكر فيها خراب كل بلد حتى يبلغ الشام فيقول: اتخرب... بعض الشام بسنابك الخيل والقـتل<sup>(\*)</sup> ومعلـوم أن المـراد بسنابك الخيل ليس الخيل المعروفة وإنما هي الآليات التي استعيض بها عن الخيل في الحروب في هذا الزمان، ما سيتجدد في المستقبل.

ويدل على أن خراب الشام هو علامة على شروع الفتن والخراب في سائر الـبلدان مـا رواه ابـن حماد عن كعب قال: لا يزال للناس مدة حتى يقـرع الرأس، فإذا قرع الرأس يعني الشام هلك الناس، قيل لكعب: وما قرع الرأس؟ قال: الشام يخرب<sup>m</sup>.

#### كنز الفرات:

يـتحدثون عـن وجـود كنز تحت الفرات ويرويه بعض المذاهب عن الـنبي ﷺ، وأن مـاء الفـرات ينضب في يوم من الأيام فيحسر الماء عنه، ويظهـر ذلـك الكنز، فتقبل إليه الناس من الأطراف، فيقول أهله والذين عـنده: لـئن تركـنا الـناس يـأخذون مـنه ليذهـبون بـه ولا يبقى منه شيء

- (۱) كتاب الغيبة للنعماني: ۲۷۹ ح ۲۷.
  - (۲) مناقب آل أبي طالب ۲: ۱۱۰.
    - (٣) كتاب الفتن: ١٣٨.

فيقتـتلون مع القادمين من الأطراف حتى يقتل من كل مائة تسعون أو قال مـن كل مائة تسعة وتسعون لا ينجو إلا واحد والحال أن كل واحد منهم يرى أنه سينجو، أو يرجو أن يكون ذلك الناجي.

واختلفت الـروايات في ماهـية ذلك الكنز، فمنها يقول إنه تل من ذهـب والأكثر يبالغ ويقول هو جبل من ذهب، بينما يتحدث بعض تلك الأخبار عن جبل من ذهب وفضة.

وهي لا تترك أن توصي المخاطب ممن يدرك ذلك الزمان بأن لا يكون ممن يقاتل عليه، ومحذّر كل من حضره من أن يأخذ منه شيئاً، لأنه لا يأخذ أحد منه شيئاً إلا قتل.

وحدد بعض الأخبار خروجه عند انجلاء الفتنة الرابعة، فقد روي عن أبي هريرة: أن الفتنة الرابعة عمياء مظلمة تمور مور البحر لا يبقى بيت من العرب والعجم إلا ملأته ذلاً وخوفاً، تطيف بالشام وتغشى بالعراق وتخبط الجزيرة بيدها ورجلها تعرك الأمة فيها عرك الأديم، ويشتد فيها البلاء حتى ينكر فيها المعروف، ويعرف فيها المنكر لا يستطيع أحد أن يقول مه، ولا يرقعونها من ناحية إلا تفتقت من ناحية، يصبح الرجل فيها مؤمناً ويمسي كافراً، لا ينجو منها إلا من دعا كدعاء الغرق في البحر تدوم أثنا عشر عاماً، تنجلي وقد انحسرت الفرات عن جبل من ذهب فيقتلون عليها حتى يقتل من كل تسعة سبعة<sup>(1)</sup>.

هـذا عـن زمانـه، وأمـا مكانـه، فالـروايات تحدده عند حدود الشام والعراق؛ لأنه جاء فيما يرويه ابن حماد عن كعب: يكون نلحية الفرات في نلحية الشام أو بعدها بقليل مجتمع عظيم، فيقتتلون على الأموال، فيقتل مـن كـل تسـعة سـبعة، وذاك بعـد الهدة والواهية في شهر رمضان، وبعد

(۱) كتاب الفتن: ۱۳۹.

٥٢٦ .....العد التنازلي في علائم ظهور المهدي التخل

افتراق ثلاث رايات يطلب كل واحد منهم الملك لنفسه فيهم رجل اسمه عبد الله<sup>(۱)</sup>.

فقد لل هذا الخبر على مكانه وزمانه أيضاً، إذ جعله بعد الهدة والصيحة التي تكون في شهر رمضان، ولعله في شوال الذي يكون فيه قتال القبائل.

كما هل على أن القتال يدور بين ثلاث رايات، ومن الطبيعي أنه يدور بين ثلاث رؤوس يتنازعون عليه أو على الملك بصروة كلية أو عليها معاً كما جاء في رواية كعب، والمهم أنهم ثلاثة، لذا روى الشافعي وقال: يقتتل عند كنزكم ثلاثة ثم يجيء خليفة الله المهدي"<sup>(٢)</sup> بينما هناك رواية تقول هم أبناء الخلفاء يرويها ابن ماجة جاء فيها: يقتتل عند كنزكم ثلاثة كلهم ابن خليفة ثم لا يصير إلى واحد منهم، ثم تطلع الرايات السود من قبل المشرق فيقتلونكم قتلاً لم يقتله قوم<sup>(٣)</sup>.

ذكرت رواية ابسن حماد عن كعب أن فيهم رجل اسمه عبد الله، فإذا أُضيفت إليها رواية ابن حماد الأخرى التي فيها: "فيتبع عبد الله عبد الله فتلتقي جنودهما بقرقيسيا على النهر فيكون قتال عظيم"<sup>(1)</sup> أمكن استشعار أن معركة قرقيسيا هي معركة الكنز وإن كان مجرد استشعار.

ولكن لم يثبت عندي من تلك الروايات على كثرتها شيء مما ذكرنا؛ لأنها فاقدة للاعتبار، موهونة، وهي التي جاءت بمن جاء إلى المنطقة من الغزاة.

- (۱) كتاب الفتن: ۹۲.
- (۲) بيان الشافعي: ۸۹ .
- (۳) سنن ابن ماجة ۲: ۱۳٦۷ ح ٤٠٨٤.
  - (٤) كتاب الفتن: ٨٢.

الأحداث التي تسبق ظهور القائم الثيمة / أحداث الشام ...... ٥٢٧

## تحرير فلسطين:

قـال الله سبحانه وتعـالى: ﴿وفَضَيْنا إلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ فِي الْحَـتَابِ لَتُفْسِدُنَ فِي الأَرْضِ مَرَتَّيَنْ وَلَتَعْلُنَ عُلُواً حَـبَيراً ﴾ والفساد في الأرضَ هو قتـلَهم الـناس ظلماً، وتغلبهم على أموالهم قهراً، وإخراب ديارهم بغياً، وقال تعالى: ﴿فَإِذَا جَاءَ وَعُدُ أُولاهُمَا بَعَنْنَا عَلَيْكُمُ عِبَادًا لَنَا أُولِي بَأْسٍ شَدِيدٍ فَجَاسُوا خِلالَ الدَيبَارِ وَكَانَ وَعُدًا مَعْعُولاً».

وقدال تعالى: ﴿فَإِذَا جَاءَ وَعُدُ الآخرَةِ لِيَسُوءُوا وُجُوهَكُمْ وِلِيَدْخُلُوا الْمَسْجِدَكَمَا دَخَلُوهُ أَوَّلَ مَرَةٍ وِلِيُنَبِّرُوا مَا عَلَوْا تَتْبِيراً ﴾ <sup>(1)</sup>.

فقد دلت هذه الآيات على جميع ما فعله اليهود إلى حد الآن من الفساد والقستل والظلم والتغلّب على الأموال وإخراب الديار والمنازل بحيث لا يحتاج إلى بيان.

وجاء قوله تعالى ﴿ولِيَدْخُلُوا الْمَسْجِدَكُم قرينة على أن تلك الأعمال هي في أطراف المسجد الأقصى والبقاع الَتي تحيط به.

وأضافت إلى جميع ذلـك أن الذيـن يسـلطون علـيهم ويسؤا وجوههم ليسـوا مـن العـرب، بـل هـم عباد لله ومطيعون، وهو قوم يبعثهم الله سبحانه وتعالى قبل خروج القائم الظيلا كماجاء في الخبر الذي يرويه الكليني وغيره<sup>(۱)</sup>.

وينـبغي أن يكـون الكلام في قضية فلسطين عن مدة إفساد بني اسرائيل وعبـثهم في المرحلة الأولى، وعـن نهايـتهم كـيف ومـتى تتحقق وعلى يد من تتحرر فلسطين في المرحلة الثانية.

- (۱) الأسراء: ٤ ـ ٥، ٧.
- (٢) الكافي ٨: ٢٠٦ ح ٢٠٠، تفسير العياشي ٢: ٢٨١.

أمـا مـدة الإفساد والقتل فقد دلّت الأخبار على طولها وتماديها، فقد جـاء في الرواية المعتبرة عن جابر عن أبي جعفر الظيّة أنه قل: إيا جابر لايظهر القائم حتى يشمل الشام فتنة يطلبون المخرج منها فلا يجدونه<sup>(۱)</sup>.

فإذا كانت هذه الرواية تتكلم عن كل الشام بقرينة كلمة «يشمل» فهناك رواية أخرى فاقدة للتعميم يرويها النعماني عن أبي جعفر اللغ أنه قال: «قال أمير المؤمنين الظلا: إذا اختلف الرمحان بالشام لم تنجل إلا عن آية من آيات الله، قيل: وما هي يا أمير المؤمنين؟ قال: رجفة تكون بالشام يهلك فيها أكثر من مائة ألف، يجعلها الله رحمة للمؤمنين، وعذاباً على الكافرين»".

وأما نهاية الفتنة فإن كل القرائن والشواهد تحكي عن دخول رجل من بني هاشم يخرج من المشرق، فقد روى ابن حماد بسنده عن كعب قال: يسنزل رجل من بني هاشم ببيت المقدس حرسه اثنا عشر ألفاً، وعلى كل طريق لبيت المقدس اثنا عشر ألفاً <sup>(17)</sup>.

وليس ذلك المنازل هو الإمام المهدي الملك لأن ابن حماد روى عن محمد بن الحنفية قال: ينزل خليفة من بني هاشم بيت المقدس يملأ الأرض عدلاً يبني بيت المقدس بناء لم يبن مثله، ويملك أربعين سنة تكون هدنة المروم عملى يديمه في سبع سنين بقين من خلافته، ثم يغدرون به، ثم يجتمعون له بالعمق فيموت فيها غماً، ثم يلي بعده رجل من بني هاشم ثم تكون هزيمتهم وفتح القسطنطينية على يديه، ثم يسير إلى رومية فيفتحها ويستخرج كنوزها ومائدة سليمان بن داود للتي ، ثم يرجع إلى بيت المقدس

- (۱) كتاب الغيبة للنعماني: ۲۷۹ ح۲۰.
- (٢) كتاب الغيبة للنعماني: ٣٠٥ ح٢١٦.
  - (٣) كتاب الفتن: ١٠٦.

الأحداث التي تسبق ظهور القانم الطلة / أحداث الشام .....

فينزلها، ويخرج الدجال في زمانه، وينزل عيسى بن مريم الظلاة فيصلي خلفه'''.

ومـن هـذا الحديث يعلم أن الخليفة الأول الذي ينزل بيت المقدس ليس هو الإمام المهدي الظير لأن الأول يموت غماً ويأتي الرجل الثاني من بني هاشم، وهو الإمام المهدي الظير بقرينة قوله يصلى عيسى بن مريم الظير خلفه.

فمَن هو ذلك الهاشمي الذي ينزل بيت المقدس؟ ومن أي بلد يكون؟

الجواب هو من إيران، لما رواه ابن حماد عن عن محمد بن الحنفية قل: تخرج رايـة مسوداء لـبني العباس، ثم تخرج من خراسان أخرى سوداء قلانسهم سود وثـيابهم بيض على مقدمتهم رجل يقال له شعيب بن صالح أو صالح بن شعيب من تميم، يهزمون أصحاب السفياني حتى تنزل بيت المقدس<sup>(۲)</sup>.

ولكن هذه الرواية تدل على نزوله بيت المقدس بعد انهزام السفياني، وهذا إنما يكون بعد ظهور الإمام الكلم، وبهذا تكون أخبار العامة متضاربة متخالفة.

ويـزيد ذلك التضارب خبر آخر يرويه ابن حملا عن علي اللج قال في حديث: «ويسـير المهـدي حتى ينزل بيت المقدس ـ إلى أن يقول ـ ويخرج قبله رجل مـن أهـل بيته بأهل المشرق، يحمل السيف على عاتقه ثمانية أشهر يقتل ويمثل ويتوجه إلى بيت المقدس، فلا يبلغه حتى يموت".

ومهما تضاربت هذه الأخبار فهي متفقة في أن الداخل لبيت المقدس هو الخارج من الشرق من بني هاشم.

والمهم في هذه الرواية أنها لا تدل على فتنة عامة تشمل جميع الشام

- کتاب الفتن: ۱۱۰.
  - (٢) كتاب الفتن: ٨٤.
  - (٣) كتاب الفتن: ٩٦.

٥٣٠ ..... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي 🕮

بل دلت على وقوع اختلافٍ وقتل في الشام، ويمكن أن يكون في أي منطقة من مناطقه، ولكن قوله الظلام «عذاباً على الكافرين» قرينة على إرادة منطقة يجتمع فيها الكافرون بأعداد كبيرة بحيث يهلك منهم مانة ألف في رجفة واحدة، فيترجح أن تكون تلك المنطقة هي فلسطين.

ولكن الرواية ليس فيها أكثر من إشعار بطول المدة، لأنه الكلاة قال: «لا تنجلي إلا عن آية» ونفي الإنجلاء يدل على طول المدة، وكذا تحقق الآية لا يكون سريعاً عادة.

فإذا كمان في همانه الرواية كلام، فهناك رواية تنسجم مع الواقع الموجود يرويها عبد الرزاق عن ابن المسيب قال: تكون فتنة بالشام كأن أولها لعب الصبيان تطفو من جانب وتسكن من جانب فلا تتناهى حتى ينادي مناد إن الأمير فلان<sup>(۱)</sup>.

ولكـن مع كل ذلك الاستدلال فلا يعلم أن المراد من هذه الفتنة أو ذاك الاخـتلاف هـو الذي حدث في فلسطين؛ إذ لعل المراد به هو اختلاف الرايات الثلاث أو الرايات السود.

ولكن أصل الفتنة كما هو واضح واقعة وحاصلة نسمع أخبارها كل يوم ولا تحتاج إلى دليل، والذي نحتاج إلى دليله هو انتهاء تلك الفتنة.

والمسلّم أنّ دولة الصهاينة ستزول في يوم من الأيام كما هو مستفاد مسن الآيات المارة، ومن الروايات الكثيرة الدالة على دخول الإمام المهدي الطّيخ بيت المقدس وقتاله السفياني في تلك الأرض.

ولكـن لا يعـلم أن زوال تلك الدولة المشؤومة هل هو قبل ظهوره الظَّيْنَةُ أو بعده؟

فالمستفاد من مجموع الأخبار هو تحقق ذلك قبل ظهور القائم التخ

(۱) المصنف ۱۱: ۳۱۱ ح۲۰۷٤۱.

للمروايات الدالية على تواجد السفياني في فلسطين قبل خروجه وبعد خروجه ويكون قتله فيها وقد تقدمت في الكلام عن السفياني وغيره.

وكـذا الـروايات الدالة على تواجد الرايات السود في فلسطين، والروايات الدالة على دخول الرايات الصفر فيها؛ وغير ذلك.

ويبقى الكلام في سبب زوال تلك الدولة والفاتح لبيت المقدس، ومن هؤلاء القوم من غير العرب الذين يبعثهم الله على اليهود ويسيئ وجوههم والأفضل أن نعود إلى الآية وتفسيرها، فقد دلت على دخول قوم ليسوا من العرب، بينما تعيّنه الرواية التي يرويها القمي قال روى بعض أصحابنا قال: كنت عند أبي عبد الله الظلام جالساً إذ قرأ هذه الآية: ﴿فَإِذَا جَاءَ وَعُدُ أُولاهُمَا بَعَنْنَا عَلَيْكُم عباداً لَنَا أُولي بَأْس شَديد فَجَاسُوا خلال الديمار وَكَانَ وَعُداً مَغْعُولاً فَقَلَنا: جعلنا فداك مَن هؤلاً؟ فقال: ثلاث مراًت: اهم والله أهل قمه<sup>(1)</sup>.

ولكـن هـذه الـرواية وغيرها من الروايات التي يستفاد منها أن المحررين هـم الإيرانـيون ضـعيفة السند، ضعيفة الدلالة فلا نستفيد منها أكثر من الأمل.

وهـذا هـو الأمل الوحيد الذي يجب أن يتأمله الفلسطينيون، ولا يتأملوا مـثل صـدام الذي خان شعبه ووطنه ولا واحد من العرب المتخاذلين إن كانوا يريدون النصر.

وعـندها يـتحقق ما رواه عبد الرزاق عن رسول الله الكلا: «يقاتلكم اليهود، فتسلطون عليهم حتى يقول الحجر: يا مسلم هذا يهودي ورائي فاقتله»<sup>(٢)</sup>

- (۱) البحار ۲۱۹ : ۲۱۲ ح.٤٠
- (۲) المصنف ۲۱: ۲۹۹ ح۲۰۸۳۷.

# أحداث إيران

الانعطافات التاريخية الـتي شهدها هذا الصقع من البلاد الإسلامية قد سمح للأخبار التي تناولت أحداث هذا البلد أن تبلغ مبالغها من دون أن يحيل التعصب المذهبي والمخاوف الداعية للكتمان والتحريف من وصول تلك الأخبار وانتشارها.

بيد أن إيران كانت سنية المذهب ومتعصبة لذلك، بل كان جمع المجامع الحديثية السنية المهمة والمعتبرة بيد أهلها من الفرس كصحيح مسلم وجوامع الطبراني وسنن البيهقي، وكتاب الفتن وحتى مثل صحيح البخاري لأن بخارا كانت ضمن بلاد فارس آنذاك ثم اقتطعها الروس من إيران.

فلا يجد أولئك المحدثين أي حرج في نقل أخبار الخارج من خراسان أو شعيب بن صالح والرايات السود الثانية التي تبلغ الشام وبيت المقدس.

ولما حدث ذلك الانعطاف التاريخي وتشيعت إيران أدى إلى حرص المحدثين الشيعة على نقل الأخبار المتضمنة لأحداث إيران كخروج الخراساني وشعيب بن صالح والرايات السود وغيرها التي تقدم ويأتي الكلام عنها، بالإضافة إلى جمع الجامع الحديثية الشيعية قبل ذلك الانعطاف بيد الفرس مثل الكتب الأربعة، التي كتبها الشيخ الكليني والشيخ الصدوق والشيخ الطوسي، مما ساهم في حفظ تلك الأخبار ووصولها.

فلا نمانع من دعوى الانتشار والشمولية في أخبار إيران مع نوع من التوافق والتصادق بعيداً عن تأثيرات التعصبات المذهبية والقومية.

وقـد جعل هذا التوافق أرباب المذهب السني أمام نوع من الإحراج

٥٣٤ مستمسم علائم ظهور المهدي العد التنازلي في علائم ظهور المهدي الملخ

والتعسف في ميدان الـتعامل مـع الأخـبار المصححة للحركة الخراسانية والرايات السود التي تأمر الأخبار السنية بإتيانها ولو حبواً على الثلج.

والظريف أن أنباء إيران جاءت بأحداث تتأرجح بين خروج مثل الدجال وبـين خـروج شعيب بن صالح وزيراً للمهدي الظير، وبين الزنديق الخارج بقزوين وبين الخارج من قم يدعو إلى الحق وهكذا.

## القتل في الري:

الري مدينة في وسط إيران لصيقة بالعاصمة طهران حتى يكاد أن تكونا مدينة واحدة والمظنون أن الحديث عن الري والقتل والدماء والفتن الستي تكون فيها إنما يراد به فتن العاصمة طهران، التي لم يكن لها وقتذاك عين ولا أثر في قوي الظن، ويظهر ذلك بأدنى تأمل في مجموع الأخبار.

روى الكليني بسنده عن معاوية بن وهب قال تمثل أبو عبد الله الظلاة ببيت شعر لابن أبي عقب:

وينحر بالزوراء منهم لدى الضحى ممانون ألفاً مثل ما تنحر البدن

وروى غير، البزل بلل البدن، ثم قال لي: «تعرف الزوراء؟» قال، قلت: جعلت فداك يقولون: إنها بغداد، قال: «لا» ثم قال التلى الاحلت الري؟» قلت: نعم، قال: «أتيت سوق الدواب؟» قلت: نعم، قال: «رأيت الجبل الأسود عن يمين الطريق؟ تلك الزوراء يقتل فيها تمانون ألفاً، منهم ثمانون رجلاً من ولد فلان كلهم يصلح للخلافة» قلت: ومن يقتلهم جعلت فداك؟ قال: «يقتلهم أولاد العجم» (<sup>(1)</sup>.

ومعلوم أن الكلام ليس عن الري وإنما هو عن مدينة تقع إلى جانب

الكافي ٨: ١٧٧ ح١٩٨، والبزل تعني الإبل إذا انشق لحمها عن الناب.

الأحداث التي تسبق ظهور القائم 避 / أحداث ايران ...................................

الري سماها الزوراء التي تعني التزوير والخداع والانحراف.

غير أن الرواية لم تذكر زمان ذلك الحدث ولا تبين المقتول والقاتل، ومن هم الثمانون رجل الذي عبر عنهم بـ ولد فلان، هل هم ولد العباس كما عرفنا إرادتهم في الغالب وعدم التصريح ببني العباس لدواعي الخوف والتقية، وقد يكونون أولاد غير العباس من حكام طهران والري يقتلهم ولد العجم، وهو يعني الشباب والفتيان، وإلا لقال العجم.

والـني يؤيـد إرادة طهران من الزوراء المتكلّم عنها، الرواية التي يرويها المجلسي في منتخب التواريخ عن المفضل بن عمر عن أبي عبد الله الظّلا قل: «يا مفضل أتـدري أيـنما وقعت الزوراء؟ قل، قلت: الله وحجته أعلم فقل: «اعـلم يا مفضّل أن في حوالي الـري جـبلاً أسـود يبتنى في ذيله بلدة تسمى بالطهران وهي دار الزوراء التي تكون قصورها كقصور الجنة ونسوانها كحور العين، وأعـلم يا مفضل أنهن يتلبسن بلباس الكفار، ويتزين بزي الجبابرة، ويركبن السـروج، ولا يـتمكن لأزواجهـن، ولا تفي مكاسب الأزواج لهن، فيطلبن الطـلاق مـنهم، ويكـتفي الـرجال بالـرجال والنساء بالنساء، وتشبه الـرجل بالنساء، والنساء بالرجل، فإنك إن ترد أن تحفظ دينك فلا تسكن في هذه البلدة، ولا تتخذها مسكناً، لأنها على الفتنة، وفرّ منها إلى قلة جبل، ومن الحجر إلى الحجر كالثعلب بأشباله".

ولما كانت العجمة واضحة في هذا الخبر، فهو يشبه أن يكون عبارة عن مضامين مجموعة من الأخبار مع نوع من الاستظهار والإضافة.

وهـناك رواية تبالغ في عدد القتلى وتبين المراد من بني فلان في الخبر المـار يـرويها في الفتوح عن أمير المؤمنين الكي يقول فيها: «وأما الري فهي مديـنة افتتنـت بأهـلها، وبها الفتنة الصمّاء مقيمة، ولا يكون خرابها إلا

(1) حكاه المجلسي النمازي في مستدرك سفينة البحار ٤: ٢٧٠.

٥٣٦ ...... فهور المهدي اللغة التنازلي في علائم ظهور المهدي الم

عملى يد الديلم في آخر الزمان، وليقتلن بالري على باب الجبل في آخر الزمان خلق كثير لا يحصيهم إلا من خلقهم.

وليصيبن عـلى باب الجبل ثمانية من كبراء بني هاشم كل يدعي الخلافة، وليحاصون بالـري رجـل عظيم اسمه على اسم نبي، فيبقى في الحصار أربعين يوماً ثم يؤخذ بعد ذلك فيقتل»<sup>(۱)</sup>.

والمهــم أنها ذكرت أن ذلك يحدث في آخر الزمان، وأن بني فلان هم بنو هاشم، أي من السادة والذرية على ما يبدو، لعدم تواجد بني العباس فيها إلا أن يحدث تغيير غير مترقب.

ومهما يكن من ذلك فإن طهران بطبيعتها مهددة بعد ابتعاد أهلها عن الديس، شيئاً فشيئاً، وصارت تتشكل فيها الأحزاب السياسية، على أثر اختلاف المناحي الفكرية وحتى الاعتقادية فيها، ولكن تبقى الفتنة فيها صماء كما جاء في صدر الخبر حتى يملك رجل اسمه اسم النبي عندها تحدث الفتن والاضطرابات والقتل المنعوت في الأخبار.

ولكـن الـذي يهـوَّن الخطب هو ضعف الروايات من حيث السند حتى روايـة الكـافي، لوقـوع محمد بن سنان وسهل بن زياد في طريقها، وإن قلنا إن الأمر فيهما سهل، فإن راويها معاوية بن وهب لم يوثّق.

## هروب أهل الري:

روى الحسن بن محمد القمي في كتاب تاريخ قم بسنده عن عبد الله بـن سنان سئل أبو عبد الله ﷺ: أين بلاد الجبل؟ فإنا قد روينا أنه إذا رد إلـيكم الأمـر يخسف ببعضها فقال: «إن فيها موضعاً يقال له بحر، ويسمى بقم، وهو معدن شيعتنا، فأما الري فويل له من جناحيه، وإن الأمن فيه من

حكاه الكوراني في معجم أحاديث المهدي ٣: ٨٢ ـ ٨٣ عن الفتوح.

جهة قم وأهله قيل: ما جناحاه؟ قال الظلام: «أحدهما بغداد، والآخر خراسان، فإنه تلتقي فيه سيوف الخراسانيين وسيوف البغداديين فيعجل الله عقوبتهم ويهلكهم، فيأوي أهل الري إلى قم فيؤوهم أهله ثم ينتقلون منه إلى موضع يقال له أردستان»<sup>(۱)</sup> فهي تتحدث عن سبب آخر لهلاك أهل الري وقتلهم وتضيف إليه الهروب منها بل حتى التحول عنها إلى أردستان الذي يستشعر منه تغيير موضع العاصمة.

ويبقى الكلام في فصل خراسان عن الري في التصميمات والأعمال ولعله حكاية عن تقسيم إيران.

والرواية معتبرة على ما يبدو.

#### وقعة صيلمانية :

جماء في الخبر الـذي يرويه ابن مهزيار عن صاحب الأمر عندما دار الكـلام عن بني العباس وقسوتهم فأخبره التخلير بنهايتهم وعلاماتها، حتى قـال: فويخرج السروسي مـن أرمينية وآذربايجان يـريد وراء الري الجبل الأسود المتلاحم بالجبل الأحمر لزيق جبال الطالقان، ويظهر القتل بينهما، فعـندها توقعـوا وقعة صيلمانية يشيب فيها الصغير، ويهرم منها الكبير، ويظهـر القـتل بينهما، فعندها توقعوا خروجه إلى الزوراء، فلا يلبث بها حتى يـوافي باهات، ثم يوافي واسط العراق فيقيم بها سنة أو دونها، ثم يخرج إلى كوفان فيكون بينهم وقعة من النجف إلى الحيرة إلى الغري وقعة شـديدة تذهـل منها العقول، فعندها يكون بوار الفئتين، وعلى الله حصاد إلباقين، ثم تلا قوله تعالى: فيسم الله الرُحين الرَحيم أناها أمرنًا لَيلاً

(۱) البحار ۵۷: ۲۱۲ ح ۲۰.

٥٣٨ المستسمين المعد المعد التنازلي في علائم ظهور المهدي المخ

ابن رسول الله ما الأمر؟ قال: انحن، ().

فالسروسي يريد وراء الري، وما بعدها المنطقة القريبة من الجبل، أو المحصورة بالجبال الملتصقة بجبال الطالقان التي يغلب الظن في إرادة طهران وما والاها، بحيث لم تكن موجودة في ذلك الزمان وإلا لسماها له.

ويقع القتال بين السروسي الخارج من أرض أرمينية وآذربايجان الذي هو الروسي بحسب الظاهر، وبين المروزي الذي هو من أهل مرو.

وهناك رواية تجمع بين القتل المذكور في العنوان السابق وبين حرب القادمين من أرمينية وآذربايجان يرويها النعماني بسنده عن كعب قال فيها: فإن القائم من ولد علي اللي له غيبة كغيبة يوسف، ورجعة كرجعة عيسى ابسن مريم، ثم يظهر بعد غيبته مع طلوع النجم الأحر، وخراب الزوراء وهي الري، وخسف المزورة وهي بغداد، وخروج السفياني، وحرب ولد العباس مع فتيان أرمينية وآذربايجان، تلك حرب يقتل فيه ألوف وألوف، كمل يقبض على سيف على تخفق عليه رايات سود، تلك حرب يشوبها الموت الأحر، والطاعون الأغبر»".

فقد أشارت إلى أُمور نحن بحاجة إليها، أحدها: مقارنة هذه الأحداث لظهور القائم اللي لأنه قال: يظهر مع طلوع النجم الأحر... وحرب ولد العباس.

والـثاني تعيين الطرف الآخر لتلك الحرب والوقعة وقد جاء التعبير عن رئيسهم بالمروزي وهم بنو العباس.

والثالث: اشتراك الرايات السود في هذه الحرب، على أن المراد منها

- (1) كمال الدين: ٤٦٩، والآية ٢٤ من سورة يونس.
  - (٢) كتاب الغيبة: ١٤٧ ح٤.

الأحداث التي تسبق ظهور القائم المظلم / أحداث ايران ......

السود العباسية.

فيأتي الحديث السابق عن بقاء ملك بني العباس إلى قيام القائم التلكل أو تجمدده، لتكون هذه الرواية شاهداً على حكومتهم على إيران أيضاً أو لا أقسل جزء منها، ويكون المروزي من بني العباس أو عاملاً لهم، بعدما ذكر في بحث اختلاف بني فلان الشواهد على حكمهم على العراق والشام والحجاز، فلو صدقت هذه الشواهد لأمكن القول: إن دخول المستعمرين في المنطقة هذه الأيام قد ينجر إلى الإطاحة بالأنظمة الحاكمة فيها والاستعاضة الحكم في محتلف البلدان الإسلامية من جديد، وإن لم يعلن ذلك ولا هم الحكم في محتلف البلدان الإسلامية من جديد، وإن لم يعلن ذلك ولا هم يعرفون بهذا الاسم، ولكن روحية السلطة والحكومة موروثة في أنفسهم تدعوهم وتحفزهم إلى ذلك، وإن كان يبدو مستبعداً للغاية وفيه تكلف واضح إلى النهاية.

#### خراب الري :

تقول الرواية السابقة: إن القائم يظهر مقارناً لحدوث أمور منها خراب الزوراء وهي الري، ولعل سبب خرابها هو الحروب والخارجين في أطرافها، كالخارج من الديلم لما جاء في رواية الفتوح المارة من قول أمير المؤمنين الثيلاً: «وأما الري فإنها مدينة افتتنت بأهلها، وبها الفتنة الصماء مقيمة، ولا يكون خرابها إلا على يد الديلم في آخر الزمان.

## حرب شيعة علي :

جاء في الـرواية الـتي يـرويها عمرو بن سعد عن أمير المؤمنين الظيّر أنه قـل: «إن لـبني العـباس يوماً كيوم الطموح، ولهم فيها صرخة كصرخة الحبلى، الويـل لشـيعة ولـد العباس من الحرب التي سنح بين نهاوند والدينور، تلك حرب صعاليك شيعة علي، يقدمهم رجل من همدان اسمه على اسم النبي على منعوت موصوف باعتدال الحلق، وحسن الخلق، ونضارة اللون، له في صوته صحاح، وفي أشفاره وطف، وفي عنقه سطح، أفرق الشعر، مفلج الثنايا، على فرسه كبدر التمام إذا تجلى عند الظلام يسير بعصابة خير عصابة آوت وتقربت ودانت لله بدين، تلك الأبطال من العرب الذي يلحقون حرب الكريهة، والدبرة يومئذ للأعداء، إن للعدو يوم ذاك الصيلم والاستئصل»<sup>(1)</sup>.

فإن أوصاف الشيعة التي تتحدث عنهم هذه الرواية من أنهم عصابة خير عصابة آوت وتقربت ودانت لله بدين وفي نفس الوقت هم من العرب المستعدين لخوض المعارك الصعبة التي تكون بين نهاوند الواقعة قريباً من همدان، والدينور التي هي مدينة من مدن كردستان إيران، وهكذا قائد من همدان التي يحتمل قوياً أن يراد بها همدان إيران التي تقع الحرب على مقربة منها.

كما يحتمل إرادة قبيلة همدان التي منها مالك الأشتر لوصف المحاربين بأنهم عـرب، وإن كـان المحتمل إرادة مشاركة العرب في تلك الحرب، والعرب هم عصابة من ذلك الجيش المختلط، كل ذلك مما لم يسمع بتحققه.

فمـن هذا القائد الجميل الذي على فرسه كبدر التمام واسمه محمد، وما جاء بالعرب إليه ليقودهم ويقدمهم في حرب شيعة ولد العباس.

وهـل المـراد أمر وقع في السابق قبل زوال دولة بني العباس من الثائرين الشـيعة في إيـران، أو أن المـراد تلـك الـتي ستكون بعد تجدد ملك بني العباس المسـتفاد مـن الـروايات؛ فـإن الـرواية لا تخلو من الغموض، بعد الضعف في السند.

(1) كتاب الغيبة للنعماني: ١٤٧ ح ٥، والراوي هو عمرو بن سعد الأشهلي.

الأحداث التي تسبق ظهور القائم الطي / أحداث ايران .................................

## القائم بخراسان وجيلان :

لعبت خراسان دورها الأول في حياة الأمة الإسلامية حينما أطاحت بالدولة الأموية لتحل محلها الدولة العباسية في دورة الحكم التاريخية.

ثم لعبت دورها الثاني عند حصول الاختلاف بين الشقيقين الأمين والمأمون، لتأخذ جانب المأمون الذي كانت أمه فارسية خراسانية، فانتهت تلك الغائلة بقتل الأمين وتربع المأمون على كرسي الحكم.

ثم جاء التأكيد هذه المرة من أئمة أهل البيت المي على دور ثالث يلعبه هـذا الصـقع بالخصـوص بحيـث أن الراوي معروف بن خربوذ يقول: ما دخلنا على أبي جعفر الباقر المتلكة قط إلا قل: اخراسان خراسان، سجستان سجستان، كأنه يبشرنا بذلك().

فابشمري وبشّري وانتظري يا خراسان، فإنك منظورة منتظرة لمحو الظلم والظلمين، ومندوبة لتأسيس حكومة الطيبين من أهل بيت النبيين للمنظم ، ونصرة خاتم الوصيين الطلا.

وروى الـنعماني بسنده عن أبي عبد الله الطلاة أن أمير المؤمنين الطلكة حدَّث عن أشياء تكون بعده إلى قيام القائم.

فقسال الحسين: يـا أمير المؤمنين متى يطهر الله الأرض من الظالمين؟ فقسال: «إذا قــام القــائم بخراسان، وغلب على أرض كوفان وملتان، وجاز جزيسرة بــني كــاوان، وقــام قــائم مــنا بجيلان وأجابته الأبر والديلمان، وظهرت رايات الترك متفرقات في الأقطار والجنبات، وكانوا بين هنات وهنات....»<sup>(\*)</sup>.

- (١) كمتاب الغيبة للمنعماني: ٢٧٣ ح ٥٩، أحمد بن محمد بن سعيد، عن علي بن الحسن، عن يقعوب بن يزيد، عن زياد القندي، عن ١بن أذينة، عن معروف بن خربوذ، وزياد ضعيف.
  - (٢) الغيبة للنعماني: ٢٧٤ ح ٥٥.

٥٤٢ .....المدين المعد التنازلي في علائم ظهور المهدي التخ

ولعل ذلك القائم بخراسان هو شعيب الذي تقدم الكلام عنه، وبينه وبين ظهور القائم اللخلا اثنان وسبعون شهراً، يقاتل السفياني ويأتيه المدد من سجستان.

وملتان هي محافظة في الباكستان مركزها مدينة ملتان التاريخية الشهيرة.

ولم يقـل مـنا لأن القـائم ليس من العلويين، بينما القائم في جيلان من العلويين، غير أنه لا دلالة على قربه من ظهور القائم الظيّرة ولعله الناصر الذي قـام في جـيلان وطبرسـتان، أو هـو الحسـني الـذي تقـدم الكـلام عـنه يقـاتل السفياني، ويأتيه المدد من سجستان يقوم من نحو الديلم.

#### الزنديق بقزوين:

روى الشيخ الطوسي بسنده عن محمد بن بشر عن محمد بن الحنفية، قل، قلبت له: قد طل هذا الأمر حتى متى؟ قل: فحرك رأسه ثم قل: أنى يكون ذلك ولم يعض الزمان؟ أنى يكون ذلك ولم يجفو الإخوان؟ أنى يكون ذلك ولم يظلم السلطان؟ أنى يكون ذلك ولم يقم الزنديق من قزوين، فيهتك ستورها، ويكفر صدورها، ويغيّر سورها، ويذهب ببهجتها؟ من فرّ منه أدركه، ومن حارب قتله، ومن اعتزله افتقر، ومن تابعه كفر، حتى يقوم باكيان: بالخ على دينه، وبالخ على دنياه<sup>(۱)</sup>.

فإن أكثر هذه الأوصاف تنطبق على رضا خان شاه إيران الذي فرض السفور ومنع الحجاب، وأبى عن تسليم الرواتب الشهرية إلا بيد الزوجات المتبرجات، ولهذا يفتقر من يعتزله ويكفر من يتابعه، فأراد أن يمسح ملامح الحضارة الإسلامية ويزيل بهجتها ويبدلها بحضارة غربية.

ويمكـن أن يكـون المـراد غيره ممن سيأتي، وليس ببعدحيث أثبتت التجربة

(۱) الغيبة: ٤٤١ ح ٤٣٣، البحار ٥٢: ٢١٢ ح ٢١٠

الأحداث التي تسبق ظهور القائم 🖽 / أحداث ايران .....

التاريخية أنـه كلما حكمت إيران حكومة مذهبية متشددة أعقبتها علمانية متوحشة، ولكن نأمل أن لا يكون ذلك.

وهل أن هذا الحدث قريب من ظهور القائم اللغة لأن الرواية تذكره كآخر حدث قبل ظهوره، أو هو حدث قبل ظهوره كان قد أخذ بنظر محمد بن الحنفية ومسامعه من بين الأحداث التي سمع عنها من أبيه وأخويه سلام الله عليهم؟

وهــناك حديـث آخر يتحدث عن خارج بقزوين يختلف عن هذا الزنديق يـرويه الشـيخ بسـنده الطوسـي عـن النبي ﷺ قل: «يخرج بقزوين رجل اسمه اسم نبي، فيسرع الناس إلى طاعته المشرك والمؤمن، يملأ الجبال خوفاًه<sup>(۱)</sup>.

إذ لعـل إسراع الناس إلى طاعته خوفاً من سطوته بقرينة قوله يملأ الجبال خوفـاً، كمـا يمكـن أن يستشعر إسراعهم بالاختيار ويكون الخوف المذكور آخر الرواية لأعدائه ومناوئيه.

<sup>(</sup>١) الغيبة للشيخ الطوسي: ٤٤٤ ح ٤٣٨، الخرائج والجرائح ٣: ١١٤٨ ح ٥٧.

٥٤٤ ..... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي اللغة

#### انتقال مركز العلم إلى القم:

أصبحت مدينة قم مأمن الشيعة وملاذ الأخيار من كل البلدان، يجتمعون فيها ويظهر فيها العلم فينتشر إلى جميع العالم حتى لا يبقى مستضعف في الدين ولا يسبقى أحد لا يبلغه العلم وتتم حجة الله سبحانه وتعالى على الناس فيسير القائم الظلام سبباً لنقمة الله سبحانه.

فقد روى الحسن بن محمد القمي بسنده عن أبي عبد الله اللي قل: «إذا عمت البلدان الفتن فعليكم بقم وحواليها ونواحيها؛ فإن البلاء مدفوع عنها"، وإن خصصته رواية أخرى بالمنطقة الجبلية من تلك البلاد يرويها القمي أيضاً عن أبي عبد الله اللي قلل: «إذا عمّت البلايا فالأمن في كوفة ونواحيها من السود وقم من الجبل، ونعم الموضع قم للخائف الطائف".

وقال الشيخ الحسن بن محمد القمي المذكور: وروي بأسانيد عن الصلاق المحلة أنه ذكر كوفة وقـل: استخلو كوفة من المؤمنين ويأرز عنها العلم كما تأرز الحية في حجرها، ثم يظهر العلم ببلدة يقال لها قم، وتصير معدناً للعلم والفضل حتى لا يبقى في الأرض مستضعف في الدين حتى المخدرات في الحجال، وذلك عـند ظهـور قائمـنا، فـيجعل الله قم وأهله قائمين مقام الحجة، ولـولا ذلك لسـاخت الأرض بأهـلها، ولم يبق في الأرض حجة، فيفيض العلم منه إلى سائر البلاد في المشرق والمغرب، فيتم حجة الله على الخلـق حتى لا يبقى أحد على الأرض لم يبلغ إليه الدين والعلم ثم يظهر القـائم الحلة ويسير سبباً لنقمة الله وسخطه على العباد؛ لأن الله لا ينتقم من العباد إلا بعد إنكارهم حجة".

- (۱) انظر البحار ۵۷: ۲۱٤ ح ۲۱.
- (٢) انظر البحار ٥٧: ٢١٤ ح ٢٧.
- (٣) انظر البحار ٥٧: ٢١٣ ح ٢٢.

الأحداث التي تسبق ظهور القائم ال ال أحداث ايران ...... ٥٤٥

والمهم أن الرواية ذكرت أن استقال مركز العملم إلى قم من الكوفة والمنجف وصيرورة قم معدناً للعلم والفضل عند ظهور القائم اللله، أي في زمان ممتاخم لظهرره اللله تما يجعل هذا الانتقال من العلائم انفريبة على الظهور.

وفي الحقيقة أن الانـتقال يحـدث بانـتقال العلماء بعد أن يشمل البلاد الفتن وينعدم الأمن في العراق وخصوص الكوفة والنجف، فينتقلون إلى قم.

وكل ذلك قد شهدناه ورأينا انتقال الحوزة العلمية من النجف إلى قم وازدهار الحوزة العلمية فيها بقوة إعلامية قوية لم يشهد الشيعة لها مثيلاً، انتشرت المؤسسات منها إلى أكثر نقاط العالم.

### رجل من أهل قم :

روى الحسن بن محمد القمي، عن علي بن عيسى، عن أيوب بن يحيى الجنلل، عن أبي الحسن الأول الكلاقة قل: ارجل من أهل قم يدعو الناس إلى الحق، يجتمع معه قوم كزبر الحديد، لا تزلَّهم الرياح العواصف، ولا يملون من الحرب ولا يجبنون، وعلى الله يتوكلون، والعافية للمتقين»<sup>(۱)</sup>.

مما يبدو أن هـذه الدعوة دعوة سياسية، وليست اعتقادية صرفة، وليس المراد بـالحق هو الدين الحق والمذهب الحق، وإلا فالدعوة للدين لا يختص بها رجل واحـد، بـل تشـمل جميع الدعـاة من العلماء، ولا حاجة إلى اجتماع قوم كزبر الحديد، ولا إلى الحرب والقتال.

فلابد أن تكون هذه الدعوة المشار إليها في الخبر دعوة سياسية للمطالبة بحقوق سياسية يجتمع لها جماعة تعتقد بها اعتقاداً راسخاً لا تزلهم الرياح العواصف، ثم تنشب حرب طويلة الأمد أو حروب متكررة نستفيد ذلك من

(۱) انظر البحار ۵۷: ۲۱۱ ح ۳۷.

٥٤٦ ...... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي المخلة

قوله: لا يملون الحرب ولايجبنون، حيث يعرف منه طول مدة الحرب وضراوتها، وكذا صبرهم واستقامتهم، وعدم جبنهم في يوم من الأيام، يتوكلون على الله، وتكون العاقبة لهم.

ولكن الرواية المذكورة ضعيفة السند؛ لأن أيوب بن يحيى الجندل الراوي عـن أبـي الحسـن الظلام مهمل ليس له عين ولا أثر في كتب الرجل، وليس لها قرائن وشواهد تسعفها وتجبرها، فلا يترتب عليها أي أثر فقهي.

ومن ناحية أخرى فهي مجملة لم تعين ذلك القائم ولم تذكر صفاته حتى يكون تحققها هـو سندها، فعند قيام كل رجل من قم يحتمل أن لا يكون هـو المـراد ويبقى احتمال إرادة رجل يخرج بعده، وإن كان انطباقها على ما حدث أخيراً في إيران قوياً جداً.

# قم مأمن الإيرانيين :

فقد قال أبو عبد الله الفقيه الهمداني في كتاب البلدان: إن أبا موسى الأشعري روى أنه سأل أمير المؤمنين علي بن أبي طالب الطلا عن أسلم المدن وخير المواضع عند نزول الفتن وظهور السيف، فقال: «أسلم المواضع يومئذ أرض الجبل، فإذا اضطربت خراسان، ووقعت الحرب بين أهل جرجان وطبرستان، وخربت سجستان، فأسلم المواضع يومئذ قصبة قم، تلك البلدة التي يخرج منها أنصار خير الناس أباً وأماً...» <sup>(1)</sup>.

ولا يتعين حدود ذلك الزمان وهل أن المراد هو كل زمان تحدث فيه فتنة فقمد اضبطربت خراسان عدة مرات، فلا يعلم أي اضطراب هو، إلا أن يكون المراد تزامن تلك الأحداث المذكورة في الخبر، أعني اضطراب خراسان، ووقوع الحرب بين أهل جرجان وطبرستان، وخراب سجستان، فإن ذلك لم يتحقق،

(۱) انظر البحار ۵۷: ۲۱۷ ح ٤٧.

الأحداث التي تسبق ظهور القائم 🕮 / أحداث ايران ...... ٥٤٧

ولا يستكرر تحقق كل تلك الأمور سوية، فتحققه لا يكون إلا مرة واحدة معينة، وهو لم يحدث بعد لما ورد أن سجستان تخرب بالرمل، على أن تلك الرواية ضعيفة السند.

## دخول الحسني مدينة قم :

فقد جاء في خطبة الملاحم لأمير المؤمنين الظيّر التي خطبها بعد وقعة الجمل بالبصرة: فيخرج الحسني صاحب طبرستان مع جم كثير من خيله ورجله حتى يأتي نيسابور فيفتحها ويقسم أبوابها، ثم يأتي إصبهان، ثم إلى قم، فيقع بينه وبين أهل قم وقعة عظيمة يقتل فيها خلق كثير، فينهزم أهل قم، فينهب الحسني أموالهم، ويسبي ذراريهم ونسائهم، ويخرب دورهم، فيفزع أهل قم إلى جبل يقال لها ورار دهار، فيقيم الحسني ببلدهم أربعين يوماً، ويقتل منهم عشرين رجلاً، ويصلب منهم رجلين، ثم يرحل عنهم؟<sup>(1)</sup>.

وهـل أن هـذا الحسني هـو الحسني المـار الـذي يقاتل السفياني، أو هو حسني آخر؟! وهل تحقق هذا الحدث في السابق ووقع فيما مضى قبل أن تتشيع إيران، أو هو حدث يحدث بعد هذا الزمان قريباً من ظهور القائم الظير، لم يبين لنا هذا الخبر شيئاً من ذلك، ولم يعرفه لنا، وإن كان الأغلب عدم تحققه فيما مضى، وعـدم تحققه فيما بقى، لأن الرواية ضعيفة السند، والأخبار تـتحدث عـن نصرة الحسني الخارج من نحو الديلم للقائم الظير،

كما تستحدث عن قيام أهل قم مقام الحجة ونصرتهم اله، إلا أن يكون السبب اختلاف الآراء والسلائق بشهلة قلة عدد القتلى والمصلوبين المذكورين في همذا الخبر، فملا تعمدو أن تكون فتنة موقتة إذا صدقت، وإن كان احتمال الصراع

(۱) البحار ٥٧: ٢١٥ ح ٢٦.

٥٤٨ ..... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي 🕮

السياسي على الملك قائماً في كل طائفة ومذهب ودين، على أن اختلاف الشيعة فيما بينهم معدود من العلائم على الظهور.

## هلاك الشباب :

روى الحسن بن محمد القمي بسنده عن أبي الحسن الأول الخلا قل: «قم عش آل محمد، ومأوى شيعتهم، ولكن سيهلك جماعة من شبابهم بمعصية آبائهم، والاستخفاف بكبرائهم ومشايخهم، ومع ذلك يدفع الله عنهم شر الأعادي وكل سوءه<sup>(۱)</sup>.

إذا كان المراد هلاكهم في نفس قم، فلا يبعد أن يكون المراد هو الهلاك في فتـنة الحسـني السـالفة الذكـر، وإذا كانـت خارج مدينة قم، فلا يبعد أن يكون ذلـك الهلاك بسبب مشاركتهم في الحروب، سواء كانت هي حروب الخارج من قسم المـار الذكر أو غيره، ويحتمل أن يكون لا هذا ولا ذاك، وإنما هي فتنة تحدث في قم بين الشباب، وهو متوقع.

#### ظهور الماء :

ســئل علي بن محمد العسكري اللي عن أهل قم: متى ينتظرون الفرج؟ قال: اإذا ظهر الماء على وجه الأرض"<sup>(٢)</sup>.

يحتمل إرادة السنة التي تسبق ظهور القائم التلكة فإنها سنة غيداقة يكثر فسيها الأمطار وفي رواية يمطر الناس (٢٤) مطرة كما تقدم في أحداث السماء. وإذا كثر المطر ظهر الماء على وجه الأرض، وامتلأ نهر قم بالماء بحيث لم يسبق له مثيل.

- (۱) انظر البحار ۵۷: ۲۱۴ ح ۳۱.
- (۲) الاختصاص: ۱۰۲، البحار ۰۷: ۲۰۷ ح ۷.

الأحداث التي تسبق ظهور القائم الظالا / أحداث ايران .....

ولكن يستشعر من ظهور الماء على وجه الأرض هو ظهور ما كان مخفياً تحت الأرض وذلك بسحبه بالمعدات الحديثة وسقي الزرع وملء السواقي والأنهار، ومجاري المياه. وقيل: هو جريان الماء في نهر قم بعدما لم يكن في حين صدور الخبر سوى القنوات داخل الأرض.

# الدجال

يحظى اسم النجال بكثرة النقل والتداول في الأوساط الشعبية والرواية الإسلامية على اختلاف المذاهب سنية وشيعية وغيرهما بفارق واحد بين نقل المذهبين المذكورين هو الفرق بين الحقيقة والخيال وبين الحدث والأسطورة.

فما زالت رواية المذهب السني تعكس عن الدجال شخصية خيالية كانت موجودة من زمان النبي ﷺ وهو بلق إلى حين نزول عيسى بن مريم الظلا، يخرج قـبل ذلـك الحـين ومعـه جبل من خبز ولحم ونهر من ماء ومعه جنة ونار، وهو على حمار بين أذينه ميل، وأنه يحيي ويميت<sup>(۱)</sup> وغير ذلك.

وبعد بيان امتلاكه لأكبر قدرة قاهرة بحيث تفوق حد التصور في كل عصر وزمان تذكر تلك الأخبار سرعة انكساره وتراجعه أمام أقل العدد وأبسط العدد، وحتى أضعف الجيوش، مما يتولد معه إحساس نوع من التناقض أو التضاد.

بيـنما روايـات المذهـب الشـيعي تتمحور على التحذير من الانخداع به ومـن متابعـته وتؤكـد عـلى كفره وضلاله وتبين من لكون له الأهلية لمتابعته،

أنظر صحيح البخاري ٢: ٢٢٣ وج ٤ ١٠٥ و١٤٢ وج ٧: ١١٤، مسند أحمد ٣:
 ٣٦، صحيح مسلم ٦: ١٧٧ وج ٨: ١٩٦ و١٩٩ و٢٠١، فيض القدير شرح الجامع الصغير ٣: ٧١٨.

. ٥٥ ...... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي 🖽

وتميزه عمن يمتلك المقومات الحائلة دون المماشاة معه، وتذكر بعض صفاته التي يمكن تعقّلها وتصورها.

أما التحذير فقد رواه الفريقان عن النبي ﷺ من أنه قال: «إنه ليس من نبي إلا وقد حدّر منه فاحذروه، فإنه أعور وربكم ليس بأعور»<sup>(١)</sup>.

فلعل هذا التحذير هو الذي أوجد المخاوف عند الناس حتى صاروا يتخيلون له كل تلك الأوصاف اللامعقولة، بينما الاتصاف بصفة الدجال لا يحتاج إلى أكثر من الدجل والحيلة والمكر والتستر بالمظاهر الخلابة التي تعمي عين الناظر عن رؤية الحقيقة فيتبعه.

وليس أتباعه هم اليهود والكفار فقط، بل أتباعه المسلمون السذّج الذين ينخدعون بأقل ذريعة مثل أولئك الذين اتبعوا عائشة حينما خرجت لحرب أمير المؤمنين الكليمة بذريعة المطالبة بدم عثمان بن عفان، أو الذين تابعوا معاوية بسن أبي سفيان بنفس الذريعة ونفس الحجة، أو الخوارج المفتونون، فهمذا همو الدجل والخدعة التي ينخدع بها المنخدعون وتتكرر نظائره في كل زمان ومكان.

ولذا روى ابن سليمان الحلي عن أبي جعفر الخلي أنه قال: «كان أمير المؤمنين الخلي يقول: من أراد أن يقاتل شيعة الدجال فليقاتل الباكي على دم عثمان والباكي على أهل النهروان»<sup>(٢)</sup>.

كما ورد التأكيد على أن الدجالين هم الذين صرفوا الناس عن أهل البيت ﷺ وصاروا يقاتلونهم بعدما قاتلوا الرسول ﷺ كالمروي عن حذيفة بن أسيد عن أبي ذر عن رسول الله ﷺ قال: **امن قاتلني في الأول**ى

- الأصول الستة عشر: ١٥٢، صحيح البخاري ٤: ١٤، مسند أحمد ٣: ٢٣٣.
  - (٢) مختصر بصائر الدرجات: ۲۰.

الأحداث التي تسبق ظهور القائم ظلى / أحداث ايران ...... ٥٥١

وقاتل أهل بيتي في الثانية فهو في الثالثة مع الدجال، `` .

وبهـذا يمكننا استنباط فكرة كلية عن الدجال الذي تتحدث عنه الأخبار وتبالغ في شأنه وتحذر منه، بعد ملاحظة أن الدجل والتعمية على العوام يتعقد بمرور الزمان وتصير له ظواهر خدّاعة أكثر فأكثر حتى يبلغ الذروة.

فالنجال ذاك الذي يبلغ الذروة في النجل والحيلة والمكر على مر التاريخ وإلى نهاية الخلق، وهو الذي يأتي التعبير عنه بالنجال الأكبر.

وأكثر من تمهّر في اللجل والتمويه على الناس إلى يومنا هذا هو الاستعمار والقوى العظمى التي أمسكت بزمام السيطرة على مقدرات دول العالم بأكبر مهارة وبواسطة أكبر الإمكانيات والدرسات والتحقيقات المعقدة، المسنودة بالتقدم التكنولوجي ووسائل الإعلام العملاقة، وقد يأتي عبر الأيام القادمة والسنين الآتية من هو أكبر رجلاً وحيلة من هؤلاء المستعمرين المالكين لتلك القدرات ليكون هو الدجال الذي تشير إليه الروايات، ويكون له قدرات أكبر وتكنولوجية أعقد في مجال التمويه والتعميه على ضعفاء العقول.

على أن لا ننسى دور اليهود في هـذا الميدان المناسب لنفوسهم الخبيثة الـتي تمـيل إلى الشـر وتعـتمد المكر والخدعة، فهم أتباعه على ما يبدو، بل لا يكـون مـن أتـباع الدجـال أحـد حتى يتصف بأوصافهم الخبيثة وأعمالهم الشنيعة.

ولـذا روي عـن رسـول الله ﷺ أنــه قــل: امن أبغضنا أهل البيت بعثه الله يهوديلًا قيل: وكيف يا رسول الله؟ قل: اإن أدرك الدجال آمن به..، <sup>(٢)</sup>.

- (۱) المحاسن ۱: ۹۰.
- (٢) المحاسن ١: ٩٠ ح٣٩، أمالي الصدوق: ٦٨١ ح٢.

٥٥٢ ...... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي الطلاة

فهي تدل على أن من يتبع الدجال هو يهودي ويبعث يهودياً ويحمل صفات اليهود وإن كان بحسب الظاهر مسلماً.

وهـذا لا يـنافي أن يكـون لمجموعة الدجالين رأس يفوقهم في الدجل ويـرجعون إليه في التدبير والمكر، كما هو مستفاد من الرواية التي يرويها الصـفار عـن معاويـة بن حكيم عن شعيب بن غزوان عن رجل عن أبي جعفـر الكلا قـال: دخـل علـيه رجـل مـن أهل بلخ فقال له: «يا خراساني تعـرف وادي كذا وكذا؟، قال: نعم، قال له: «تعرف صدعاً في الوادي من صفته كذا وكذا؟، قال: نعم: قال: «من ذلك يخرج الدجال»<sup>(۱)</sup>.

يكون بذلـك قـد عين رجلاً يخرج من موضع معين ومكان مشخص يسميه الدجال، غير أن الرواية ضعيفة بالإرسال وعدم معرفة الراوي لها، فلا يمكن إثبات موضع خروج الدجال ولا حتى تشخيصه بها.

والمهـم عندنا هو أصل ثبوت الدجال أو حتميته، فقد دلت على حتميته الرواية الـتي يـرويها الشـيخ الصـدوق بسنده عن حذيفة بن أسيد قل: اطلع عليـنا رسـول الله ﷺ من غرفة له ونحن نتذاكر الساعة، فقال رسول الله ﷺ: «لا تقوم الساعة حتى تكون عشر آيات: الدجال، والدخان...»<sup>(٣)</sup>.

ولكن عدَّ اللجال من الآيات لا يخلو من إشكال بيد أنَّ الرواية ضعيفة السند ولا يمكن الاعتماد عليها في مجال إثبات حتميته ولا كونه آية حتى بمعنى علامة.

نعم هناك رواية معتبرة واحدة تذكر الدجال يرويها الشيخ الطوسي عسن الحسين بن سعيد، عن صفوان وابن فضال، عن ابن بكير، عن أبي

- (۱) بصائر الدرجات: ۱٦١ ح ٧ باب ما يبين فيه كيفية وصول الألواح إلى آل محمد
   صلوات الله عليهم أجمعين.
  - (٢) الخصال: ٤٣١ ح ١٣، باب العشرة، عنه في البحار ٦: ٣٠٣ ح ١.

الأحداث التي تسبق ظهور القائم 🕮 / أحداث ايران ......

عـبد الله اللي قـل: ذكـر الدجـال فقـال: «فلم يبق منه سهل إلا وطئه إلا مكة والمدينة؛ فإن على كل نقب من أنقابها ملك يحفظها من الطاعون والدجل»<sup>(۱)</sup>.

فهي تلل على قدرات الدجال وسرعة انتقاله في أرجاء الأرض حتى لا يسبقى سسهل إلا وطـئه ويكـون تحت سيطرته إلا مكة والمدينة فإنه محرم عليه دخولهما كما جاء في بعض الأخبار، ولولا هذه الرواية لما أمكن إثبات أصل وجوده وخروجه.

ويـبقى الكـلام في سـائر صفاته وأعماله ودينه ومذهبه، وهل يظهر قبل ظهور القائم الظلا أو بعده.

فللستشعر من مجموع الأخبار ظهوره قبل ظهور القائم المليم منها الرواية التي يرويها ابن شهر آشوب عن أمير المؤمنين المليم جاء فيها: «وصرخ الصارخ بالعراق: هتك الحجاب، وافتضت العذراء، وظهر علم اللعين اللجال، ثم ذكر خروج القائم"، إذ لعل ذكر خروج القائم المليم بعد ظهور اللجال يشهد بتأخره عنه، وتقدم ظهور اللجال عليه، ولكن لا يكون دليلاً لأننا اعتدنا عدم رعاية الترتيب الزمني وعدم تطابقه مع الترتيب الذكري. نعم هناك روايات تلل على أن القائم الليم هو الذي يقتل اللجال ويعينه عليه المسيح عيسى بن مريم المليم منها الرواية التي يرويها الشيخ الصدوق عن المفضل بن عمر عن الإمام الصادق الليم يذكر فيها العصومين الأربعة عشر فيقول: «آخرهم القائم الذي يقوم بعد غيبته فيقتل اللجال ويطهر الأرض من كل جور وظلم»".

مما يلل على تقدم خروج اللجال على ظهوره الطلا أو لا أقل من التقارن

- (۱) التهذيب ۲: ۱۲.
- (٢) المناقب لابن شهر أشوب ٢: ١٠٨، البحار ٤١: ٣١٩.
  - (۳) كمال الدين: ۳۵۰ ح ۷.

والمزامنة.

وفي رواية يرويها علي بن إبراهيم في تفسيره بسنده عن الحسن بن علمي للمي في فيما ناظر به ملك الروم أن قل: اكان عمر عيسى اللخة في الدنيا ثلاثة وثلاثين سنة، ثم رفعة الله إلى السماء ويهبط إلى الأرض بدمشق، وهو الذي يقتل الدجل".

وفي رواية ثالثة يرويها فرات الكوفي عن أبي جعفر الخلا قل: إيا خثيمة سيأتي عملى المناس زمان لا يعرفون الله مما همو التوحيد حتى يكون خروج اللجل، وحتى ينزل عيسى بن مريم الخلا من السماء، ويقتل الله اللجال على يديه، ويلي بهم رجل منا أهل البيت؟".

فلعل قتله يكون بطلب من الإمام المهدي المحلا وتنفيذ من عيسى المحلا، حتى تصح نسبة القتل إليهما، أو هو تعاون كما روي عن الإنجيل: يا عيسى، جد في أمري... ثم أهبطك في أخر الزمان لترى من أمة ذلك النبي العجائب، ولتعينهم على اللعين اللجال، أهبطك في وقت صلاة لتصلي معهم إنهم أمة مرحومة <sup>(1)</sup>، على ما جاء في خبر يرويه الصدوق عن عبد الله بن سليمان.

وأما صفاته فقد تضمنت خطبة أمير المؤمنين الخلة التي خطبها بعد فتح البصرة وذكر الغرق الذي يصيبها فسأله المنذر عما يصيبها قبل الغرق فذكر له الخلية أموراً إلى أن قال: «منها أن يستحل بها الدجال الأكبر الأعور الممسوح العين اليمنى والأخرى كأنها ممزوجة بالدم لكأنها في الحمرة علقة، ناتئ الحدقة كهيئة حبة العنب الطافية على الماء، فيتبعه من أهلها

- (۱) تفسير القمي ۲: ۲۷۰.
  - (۲) تفسير فرات: ۱۳۹.
- (٣) أمالي الصدوق: ٣٤٥ ح ٤١٨.

عدة من قتل بالأبلة من الشهداء، أناجيلهم في صدورهم، يقتل من يقتل، ويهرب، ثم رجف، ثم قذف، ثم مسخ، ثم الجوع الأغبر، ثم الموت الأحر وهو الغرق<sup>(()</sup>، رواها كمال الدين بن ميثم البحراني مرسلاً، فهي ضعيفة السند، ولكن لم تذكر ما هو خارج عن المعقول تصف الدجال بأنه أعور ممسوح العين اليمنى، والعين اليسرى حمراء بكيفية مخصوصة يكن تققها بهذه الهيئة وإن كان نادراً، كما يمكن إرادة الجاز والكناية عن نظرة متشائمة لأن الشؤم في اليسار واليمن في اليمين وهو ينظر بمنظار واحد وبعين واحدة أي لا ينظر سوى مصالحه، وحمراء كناية عن النظرة القاسية المتعطشة لإراقة الدماء، فلا ينعكس فيها سوى حمار الدم.

ويستفاد من هذه الرواية والروايات الأخرى أن اللجال مسيحي الديانة بحسب الظاهر.

فالرواية الأخرى يرويها السيد بن طاووس تحكي ما جرى بين نصارى نجران وما دار من الكلام حتى قال أحدهم وهو الحارثة بن أثال ناصحاً لهم: واحذركم يا قوم أن يكون من قبلكم من اليهود أسوة لكم، إنهم انذروا بمسيحين: مسيح رحمة وهدى، ومسيح ضلالة الدجل، وجعل لهم على كل منهما آية وأمارة، فجحدوا مسيح الهدى وكذبوا به، وآمنوا بمسيح الضلالة الدجل وأقبلوا على انتظاره".

ومع هاتين الروايتين يصعب قبول احتمال التصحيف الذي ذكره السيد المرتضى فقـل: المسيخ وليس المسيح، أي المشوّه الوجه، فهو وإن كان له وجه ولكـن التعـبير بمسيحين يبعده عن الذهن، وكذا حديث الأناجيل في الرواية المـارة، ولكـن لا يمكـن الاعـتماد عـلى شيء من ذلك في إثبات مسيحيته

- شرح نهج البلاغة لابن ميثم البحراني ١: ٢٨٩ ـ ٢٩٠ الخطبة ١٣.
  - (٢) إقبال الأعمال ٢: ٣١٩، البحار ٢١: ٢٩٤.

٥٥٦ ..... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي 🕮

لضعف أسنادها. هذا غاية ما جاء في رواياتنا عن اللجال وليس وراء ذلك شيء يذكر، نعم ينقل بعض محدثي المذهب الشيعي بعض الروايات التي يرويها بعض العامة كالضحاك عن النزال بن سبرة عن أمير المؤمنين الظير، ورواية ابن عمر وغيره مما هو مشتمل على المخاريق والخلط بين نفس اللجال وبين ما يمتلكه من الألات والمعدات.

# العلائم الأخلاقية

عمند إلقاء نظرة كلية على أخبار العلائم الأخلاقية نجد أن المقصود فيها والهملف يتفاوت ويتراوح بين الإنشاء والإخبار بين بيان حال العامة والخاصة، وبين الملوك والرعية وبين التحذير والتمييز.

وبصورة كلية فقد جاء في الأخبار الواردة عن النبي ﷺ التأكيد على الأئمة والحكام المنحرفين في مجال تحذير المسلمين من الاكتفاء في متابعتهم بكونهم حكاماً مسلمين وخلفاء للنبي ﷺ، فليس هذا هو الميزان والمعيار، وإنما هو العمل والاعتقاد والدين.

وباقي الأخبار تذكر أخلاق الناس وتريد بهم العامة الذين ليس لهم مرشد يرشدهم ولا إمام حتق يترعاهم ويزجرهم، فكأنهم الظير يريدون القول بأن تترك الأئمة للميلا من أهل البيت، وعدم الاعتقاد بوجود إمام الظير يجر الناس إلى فعل كل قبيح، بل تحليل كل محرم، وصيرورة كبائر الحرمات أمور طبيعية، لأجل تداول الخلفاء والحكام الظالمين لها فلا يعقل معها أن يستقبحها الرعية المعتقدون بإمامة أولئك الفجرة من بني أمية والعباس وغيرها.

ويبقى المؤمنون فهل يشملهم ذلك البلاء أو الأمر بالعكس، كلما ازداد انحراف الناس ازداد إيمانهم وتعاظم ثواب أعمالهم، فهذا ما يحتاج إلى نوع من التفصيل فإن الخطاب في الغالب يكون موجهاً لهم بأن يقول الإمام لبعض أصحابه أو للسائل: رأيت سبيل الخير منقطعاً وسبيل الشر مسلوكاً و... ٥٥٨ ...... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي الظلا

إنما يتوجه الخطاب إليهم يعنى أنكم المؤمنون ترون ذلك ولا تفعلونه، أو هو تحذير من فعله، بعني أن الإمام يريد القول أنت المؤمن ترى ذلك ولا ينبغي لك أن تفعله مهما صار معتاداً وأمرأ طبيعياً بين الناس وإن كان الكلام في بعض الأحيان يصار بهدف تبعيد ظهور القائم الظيئة حينما يكون السائل مستعجلاً ويسأل عن وقت الظهور فيأتيه الجواب، أنه يظهر إذا اكتفى الرجال بالرجال والنساء بالنساء، فليس المقصود بهذا الكلام سوى بيان بُعد الأمر وعدم تحققه بهذه العجالة، ففى هذا الحال يكون الجواب بكل فعل مستغرب ومستبعد الحصول في ذلك الزمان والزمان الذي يليه، روى ذلك الشيخ الطوسى بسنده عن محمد بن بشر عن محمد بن الحنفية قال، قلت له: قد طال هذا الأمر حتى متى؟ قال: فحرك رأسه ثم قال: أنى يكون ذلك ولم يعض الزمان، أنى يكون ذلك ولم يجفوا الإخوان، أنى يكون ذلك ولم يظلم السلطان (()، فإنه وإن ذكر بعض أفعال أهل زمان الظهور القبيحة ليس هدفه سوى الإخبار عن بُعد زمان الواقعة وطول المدة لمن هو مستعجل أشد الاستعجال، المفهوم من اعتراضه وتسخطه المستفاد من قوله: قد طال هذا الأمر... مما يعني أنه لا يرضى بالتأخر أبدأ

ولما كانت الروايات متداخلة جداً فيما بينها ومتطابقة في ذكر الأفعال القبيحة التي يرتكبها أهل زمان الغيبة وقرب زمان القائم التلخ ارتأينا أن نذكر رواية واحدة معتبرة تجمع جميع تلك الأوصاف بغالب الظن يرويها الشيخ الكليني بسند معتبر عن حمران يسأل فيها أبا عبد الله الظلا ويقول: إلى متى هؤلاء يملكون أو متى الراحة منهم؟ فقال: «أليس تعلم أنّ لكلّ شيء مدة؟» قال: بلى، فقال الظلا: «هل ينفعك علمك أن هذا الأمر إذا جاء كان أسرع من طرفة العين؟ إنّك لو تعلم حالهم عند الله عز وجل

(١) كتاب الغيبة: ٤٤١ ح ٢٣٣.

العلائم الأخلاقية ..... ٥٥٩

وكيف هي كنت لهم أشد بغضاً، ولو جهدت أو جهد أهل الأرض أن يدخلوهم في أشد مما هم فيه من الإثم لم يقدروا، فلا يستفزَّنَّك الشيطان فإن العزة لله ولرسوله وللمؤمنين ولكن المنافقين لا يعلمون، ألا تعلم أنَّ من انتظر أمرنا وصبر على ما يرى من الأذي والخوف هو غدا في زمرتنا؟ فإذا رأيت الحق قد مات وذهب أهله، ورأيت الجور قد شمل البلاد، ورأيت القرآن قد خلق وأحدث فيه ما ليس فيه ووجه على الأهواء، ورأيت الدين قد انكفأ كما ينكفئ الماء، ورأيت أهل الباطل قد استعملوا على أهل الحق، ورأيت الشر ظاهراً لا ينتهي عنه ويعذر أصحابه، ورأيت الفسق قد ظهر واكتفى الرجال بالرجال والنساء بالنساء، ورأيت المؤمن صامتاً لا يقبل قوله، ورأيت الفاسق يكذب ولا يردّ عليه كذبه وفريته، ورأيت الصغير يستحقر بالكبير، ورأيت الأرحام قد تقطَّعت، ورأيت من يمتدح بالفسق يضحك منه ولا يردّ عليه قوله، ورأيت الغلام يعطى ما تعطى المرأة، ورأيت النساء يتزوجن النساء، ورأيت الثناء قد كثر، ورأيت الرجل ينفق المال في غير طاعة الله فلا ينهى ولا يؤخذ على يديه، ورأيت الناظر يتعوذ بالله مما يرى المؤمن فيه من الاجتهاد، ورأيت الجار يؤذي جاره، وليس له مانع، ورأيت الكافر فرحا لما يرى في المؤمن، مرحا لما يرى في الأرض من الفساد، ورأيت الخمور تشرب علانية ويجتمع عليها من لا يخاف الله عز وجل، ورأيت الآمر بالمعروف ذليلاً، ورأيت الفاسق فيما لا يجب الله قوياً محموداً، ورأيت أصحاب الأيات يحتقرون ويحتقر من يحبهم، ورأيت سبيل الخير منقطعاً وسبيل الشر مسلوكاً، ورأيت بيت الله قد عطل ويؤمر بتركه، ورأيت الرجل يقول ما لا يفعله، ورأيت الرجال يتسمَّنون للرجال والنساء للنساء، ورأيت الرجل معيشته من دبره ومعيشة المرأة من فرجها، ورأيت النساء يتَّخذن الجالس كما يتخذها الرجال، ورأيت التأنيث في ولد العباس قد ظهر وأظهروا الخضاب وامتشطوا كما تمتشط المرأة لزوجها وأعطوا الرجال الأموال على فروجهم وتنوفس في

٥٦٠ مستسمع علائم ظهور المهدي اللغد التنازلي في علائم ظهور المهدي الملخ

الرجل وتغاير عليه الرجال، وكان صاحب المال أعزَّ من المؤمن، وكان الربا ظاهراً لا يغيّر، وكان الزّنا تمتدح به النساء، ورأيت المرأة تصانع زوجها على نكاح الرجال، ورأيت أكثر الناس وخبر بيت من يساعد النساء على فسقهن، ورأيت المؤمن محزوناً محتقراً ذليلاً، ورأيت البدع والزنا قد ظهر، ورأيت الناس يعتدّون بشاهد الزور، ورأيت الحرام يحلُّل ورأت الحلال يحرم، ورأيت الدين بالرأي وعطَّل الكتاب وأحكامه، ورأيت الليل لا يستخفى به من الجرأة على الله، ورأيت المؤمن لا يستطيع أن ينكر إلا بقلبه، ورأيت العظيم من المال ينفق في سخط الله عز وجل، ورأيت الولاة يقرّبون أهل الكفر ويباعدون أهل الخبر، ورأيت الولاة يقربون أهل الكفر ويباعدون أهل الخبر، ورأيت الولاة يرتشون في الحكم، ورأيت الولاية قبالة لمن زاد، ورأيت ذوات الأرحام ينكحن ويكتفي بهن، ورأيت الرجل يقتل على التهمة وعلى الظنة، ويتغاير على الرجل الذكر فيبذل له نفسه وماله، ورأيت الرجل يعير على إتيان النساء، ورأيت الرجل يأكل من كسب امرأته من الفجور يعلم ذلك ويقيم عليه، ورأيت المرأة تقهر زوجها وتعمل مالا يشتهي وتنفق على زوجها، ورأيت الرجل يكري امرأته وجاريته ويرضى بالدَّني من الطعام والشراب، ورأيت الأيمان بالله عز وجل كثيره على الزُّور، ورأيت القمار قد ظهر، ورأيت الشراب يباع ظاهراً ليس له مانع، ورأيت النساء يبذلن أنفسهن لأهل الكفر، ورأيت الملاهي قد ظهرت يمرُّ بها لا يمنعها أحد أحداً ولا يجترئ أحد على منعها، ورأيت الشريف يستذله الذي يخاف سلطانه، ورأيت أقرب الناس من الولاة من يمتدح بشتمنا أهل البيت، ورأيت من يجبنا يزور ولا تقبل شهادته، ورأيت الزور من القول يتنافس فيه، ورأيت القرآن قد ثقل على الناس استماعه وخفٌّ على الناس استماع الباطل، ورأيت الجار يكرم الجار خوفاً من لسانه، ورأيت الحدود قد عطلت وعمل فيها بالأهواء، ورأيت المسلجد قد زخرفت، ورأيت أصدق الناس عند الناس المفتري الكذب،

| 071 |  | الأخلاقية | العلائم |
|-----|--|-----------|---------|
|-----|--|-----------|---------|

ورأيت الشرّ قد ظهر والسعي بالنميمة، ورأيت البغي قد فشا، ورأيت الغيبة تستملح ويبشر بها الناس بعضهم بعضاً، ورأيت طلب الحج والجهاد لغير الله، ورأيت السلطان يذل للكافر المؤمن، ورأيت الخراب قد أديل من العمران، ورأيت الرجل معيشته من بخس المكيال والميزان، ورأيت سفك الدماء يستخف بها، ورأيت الرجل يطلب الرئاسة لعرض الدنيا ويشهر نفسه بخبث اللسان ليتقى وتسند إليه الأمور، ورأيت الصلاة قد استخف بها، ورأيت الرجل عنده المال الكثير ثم لم يزكه منذ ملكه، ورأيت الميت ينبش من قبره ويؤذي وتباع أكفانه، ورأيت الهرج قد كثر، ورأيت الرجل يمسي نشوان ويصبح سكران لا يهتم بما الناس فيه، ورأيت البهائم تنكح، ورأيت البهائم يفرس بعضها بعضاً، ورأيت الرجل يخرج إلى مصلاه ويرجع وليس عليه شيء من ثيابه، ورأيت قلوب الناس قد قست وجمدت أعينهم وثقل الذكر عليهم، ورأيت السحت قد ظهر يتنافس فيه، ورأيت المصلي إنما يصلّي ليراه الناس، ورأيت الفقيه يتفقه لغير الدين، يطلب الدنيا والرئاسة، ورأيت الناس مع من غلب، ورأيت طالب الحلال يذمّ ويعير وطالب الحرام يمدح ويعظم، ورأيت الحرمين يعمل فيهما بما لا يحب الله لا يمنعهم مانع ولا يحول بينهم وبين العمل القبيح أحد، ورأيت المعازف ظاهرة في الحرمين، ورأيت الرجل يتكلُّم بشيء من الحق ويأمر بالمعروف وينهى عن المنكر فيقوم إليه من ينصحه في نفسه فيقول هذا عنك موضوع، ورأيت الناس ينظر بعضهم إلى بعض ويقتدون بأهل الشرور، ورأيت مسلك الخبر وطريقه خالبًا لا يسلكه أحد، ورأيت الميت يهزأ به فلا يفزع له أحد، ورأيت كل عام يحدث فيه من الشر والبدعة أكثر مما كان، ورأيت الخلق والمجالس لا يتابعون إلا الأغنياء، ورأيت المحتاج يعطى على الضحك به ويرحم لغير وجه الله، ورأيت الآيات في السماء لا يفزع لها أحد، ورأيت الناس يتسافدون كما يتسافد البهائم لا ينكر أحد منكراً تخوفاً من الناس، ورأيت الرجل ينفق ٥٦٢ ..... ١٩٣٠ معاد التنازلي في علائم ظهور المهدي المع

الكثير في غير طاعة الله ويمنع اليسير في طاعة الله، ورأيت العقوق قد ظهر واستخف بالوالدين وكانا من أسوء الناس حالا عند الولد ويفرح بأن يفتري عليهما، ورأيت النساء وقد غلبن على الملك وغلبن على كل أمر لا يؤتى إلا ما لهن فيه هوى، ورأيت ابن الرجل يفتري على أبيه ويدعو على والديه ويفرح بموتهما، ورأيت الرجل إذا مر به يوم ولم يكسب فيه الذنب العظيم من فجور أو بخس مكيال أو ميزان أو غشيان حرام أو شرب مسكر كثيباً حزيناً يحسب أن ذلك اليوم عليه وضيعة من عمر، ورأيت السلطان يحتكر الطعام، ورأيت أموال ذوي القربى تقسم في الزُّور ويتقامر بها وتشرب بها الخمور، ورأيت الخمر يتداوى بها وتوصف للمريض ويستشفى بها، ورأيت الناس قد استووا في ترك الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر وترك التدين به، ورأيت رياح المنافقين وأهل النفاق قائمة ورياح أهل الحق لا تحرك، ورأيت الأذان بالأجر والصلاة بالأجر، ورأيت المساجد محتشية ممن لا يخاف الله، مجتمعون فيها للغيبة وأكل لحوم أهل الحق ويتواصفون فيها شراب المسكر، ورأيت السكران يصلى بالناس وهو لا يعقل ولا يشان بالسكر وإذا سكر اكرم واتقى وخيف وترك لا يعاقب ويعذر بسكره، ورأيت من أكل أموال اليتامي يحمد بصلاحه، ورأيت القضاة يقضون بخلاف ما أمر الله، ورأيت الولاة يأتمنون الخونة للطمع، ورأيت الميراث قد وضعته الولاة لأهل الفسوق والجرأة على الله يأخذون منهم ويخلونهم وما يشتهون، ورأيت المنابر يؤمر عليها بالتقوى ولا يعمل القائل بما يأمر، ورأيت الصلاة قد استخف بأوقاتها، ورأيت الصدقة بالشفاعة لا يراد بها وجه الله وتعطى لطلب الناس، ورأيت الناس همّهم بطونهم وفروجهم، لا يبالون بما أكلوا وما نكحوا، ورأيت الدنيا مقبلة عليهم، ورأيت أعلام الحق قد درست، فكن على حذر واطلب إلى الله عزوجل النجاة واعلم أنَّ الناس في سخط الله عزوجل وإنما يمهلهم لأمر يراد بهم، فكن مترقباً واجتهد ليراك الله عز وجل في خلاف

العلائم الأخلاقية .....

ما هم عليه فإن نزل بهم العذاب وكنت فيهم عجّلت إلى رحمة الله، وإن أخرت ابتلوا وكنت قد خرجت ممّا هم فيه من الجرأة على الله عز وجل، واعلم أنّ الله لا يضيع أجر الحسنين وأنّ رحمة الله قريب من المحسنين»<sup>(۱)</sup>.

أما الروايات الواصفة لأعمال الحكام والولاة فهي كثيرة.

منها ما رواه عبد الرزاق بسنده عن جابر بن عبد الله أن النبي ﷺ قــل لكعـب بن عجرة: «أعاذك الله يا كعب بن عجرة من إمارة السفهاء» قال: وما إمارة السفهاء؟ قال: «أمراء يكونون بعدي لا يهدون بهديي، ولا يستنّون بسنتي، فمـن صـدقهم بكذبهـم وأعانهم على ظلمهم فاولئك ليسوا مني ولست منهم، ولا يردون عليّ حوضي"<sup>(1)</sup>.

فلـيس هذا سوى تحذير من متابعة حكام الجور والخلفاء الظلمة التاركين لهدي الرسول ﷺ وسنته حتى لو كان الخليفة المباشر لرسول الله ﷺ .

ومـنها مـا رواه الهيثمي عن ابن عمر أن النبي ﷺ قل: «لا تقوم الساعة حـتى يبعـث الله أمـراء كذبة، ووزراء فجرة، وأمناء خونة، وقراء فسقة، سمتهم سمت الرهبان، وليس لهم رعية، فليلبسهم الله فتنة غبراء مظلمة، يتهوكون فيها تهوك اليهود في الظلم<sup>،(۳)</sup>.

والسمت هو الهيئة الظاهرة، والتهوك هو التخبط والتهور.

ومنها ما رواه الطبراني بسنده عن أبي سلالة السلمي أن النبي ﷺ قـل: استكون عليكم أئمة يملكون أرزاقكم، يحدَّثوكم فيكذبونكم، ويعملون ويسيئون العمل لا يرضون منكم حتى تحسنوا قبيحهم، وتصدقوا كذبهم،

- ۱) الكافي ٨: ٣٦ ـ ٤٢ ح٧.
- (۲) المصنف ۱۱: ۳٤٥ ح ۲۰۷۱۹، مسند أحمد ۳: ۳۲۱.
- (٣) كشف الهيثمي ٢: ٢٣٧، وفي أمالي الشجري ٢: ٢٥٧ بتفاوت.

فاعطوهم الحق ما رضوا به، فإذا تجاوزوا فمن قتل على ذلك فهو شهيكا<sup>(1)</sup>.

ومـنهامـارواه ابـن أبـي شـيبة عـن الـنبي ﷺ: «سـتكون علـيكم أمـراء يأمرونكم بما تعرفون، ويعملون ما تنكرون، فليس لأولئك عليكم طاعته<sup>(٢)</sup>.

ولعمري فـإن الهـدف مـن هـذه الأوصاف واضح هو النهي عن متابعة الخلفا والحكام الذين يرتكبون الذنوب ويأمرون الناس بالطاعة والصلاح.

وأما الأخبار الـواردة في أفعال عامة الناس عن أهل آخر الزمان وزمان ظهـور القـائم اللخة فهـي كـثيرة يذكـر كـل واحد منها طائفة من الأفعال والأخـلاق الرديـئة الـتي يتحـلى بهـا أهـل آخـر الزمان، وتعدها في عداد العلائم على الظهور، وقد يستظهر منها إرادة العامة وأهل الباطل.

ومنها خطبة أمير المؤمنين اللي في نهج البلاغة: «أين تذهب بكم المذاهب، وتتيه بكم الغياهب وتخدعكم الكواذب؟ ومن أين تؤتون، وأنى تؤفكون؟ فلكل أجل كتاب، ولكل غيبة إياب، فاستمعوا من ربانيكم وأحضروه قلوبكم، واستيقظوا إن هتف بكم وليصدق رائد أهله، وليجمع شمله، وليحضر ذهنه، فلقد فلق لكم الأمر فلق الخرزة وقرفه قرف الصمغة، فعند ذلك أخذ الباطل مآخذه، وركب الجهل مراكبه وعظمت الطاغية وقلت الداعية، وصال الدهر صيال السبع العقور، وهدر فنيق الباطل بعد كظوم، وتواخي الناس على الفجور، وتهاجروا على الدين، وتحابوا على الكذب، وتباغضوا على الصدق. فإذا كان ذلك كان الوليد غيظاً، والمطر قيظاً، وتفيض اللئام فيضاً، وتغيض الكرام غيضاً، وكان أهل ذلك الزمان ذئاباً، وسلاطينه سباعاً، وأوساطه أكالاً، وفقراؤه

- (۱) المعجم الكبير ۲۲: ۳۲۲ ح ۹۱۰.
  - (٢) المصنف ١٥: ٢٣٣ ح ١٩٥٦٧.

العلائم الأخلاقية ..... ٥٦٥ ....

أمواتاً، وغار الصدق، وفاض الكذب واستعملت المودة باللسان، وتشاجر المناس بمالقلوب، وصدار الفسوق نسباً، والعفاف عجباً، ولبس الإسلام لبس الفرو مقلوباًه<sup>(1)</sup>.

وهـنك أخـبار تجعل الأخلاق الرديئة والأفعال القبيحة من جملة العلائم القريبة على ظهور القائم الظلام كالخبر الذي يرويه ابن شلاان عن الصادق الظلام عندما قيل له:

يا ابن رسول الله متى يخرج قائمكم؟ قال: اإذا تشبه الرجال بالنساء، والنساء بالرجال، واكتفى الرجال بالرجال، والنساء بالنساء، وركبت ذوات الفروج السروج، وقبلت شهادة الزور، وردت شهادة العدل، واستخف الناس بالدماء، وارتكاب الزنا، وأكل الربا والرشا، واستيلاء الأشرار على الأبرار، وخروج السفياني من الشام، واليماني من اليمن، وخسف بالبيداء، وقتل غلام من آل محمد يَنْ بين الركن والمقام اسمه محمد بن الحسن ولقبه النفس الزكية، وجاءت صيحة من السماء بأن الحق مع على وشيعته، فعند ذلك خروج قائمناه<sup>(1)</sup>.

ف لللاحظ أن الإمام عدَّ تلك الأفعال اللاأخلاقية من جملة العلائم التي هي السفياني واليماني وغيرهما، فهي علائم متاخة.

ولكـن هـذه الـروايات تحتاج إلى نوع من الدقة والتأمل، وإلا فسفك الدماء والـزنا والـربا والرشـا كانـت حتى في زمان الأئمة للقط وفي زمان صدور الخبر وحتى أن بعضها كان في زمانهم أكثر من غيره من الأزمنة.

ولكـن الدقـة توصـلنا إلى الفـارق والمائز، فإنه الكلَّة قال واستخف الـناس بالدمـاء وارتكـاب الـزنا و...، يعـني واسـتخف الناس بارتكاب

- نهج البلاغة: ١٥٧ خطبة ١٠٨، وفي طبعة محمد عبده ١: ٢٠٨ خطبة ١٠٤.
  - (۲) مختصر إثبات الرجعة: ۲۱٦ ح ۱۸.

٥٦٦ ...... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي اللغة

الزنا، أي صار أمراً عادياً، إذا قيل لأحدهم: بعض الناس يزني، فسرعان ما يقول هو كثير أو ما أكثره، من دون التعوّذ والتعجب والتأثر، فهذا هو الاستخفاف بالزنا.

كما يمكن إرادة ظهور ذلك وشيوعه وإعلان الرسمية وإن كان في بلاد الكفار، ممثل اكتفاء الرجال بالرجال، فإنه أعطي الرسمية والوجهة القانونية، وصار يسمع به في بلدان المسلمين ويشاهد.

وأشنع ما ورد من تلك الأفعال مما لا يحتمله أحد في ذلك الزمان هو اختلاف الشيعة فيما بينهم، حتى ورد عن أمير المؤمنين اللغ أنه قال: «فو الذي نفسي بيده ما ترون ما تحبون حتى يتفل بعضكم في وجوه بعض، وحتى يسمي بعضكم بعضاً كذابين، وحتى لا يبقى منكم - أو قال من شيعتي - كالكحل في العين والملح في الطعام...، <sup>(1)</sup>.

وأودُّ أن أذكر على أنني لم أقصد سوى الكتابة عن علائم الظهور من دون التعرض إلى أصل قضية الإمام المهدي عجل الله تعالى فرجه الشريف ولا التعرض لما أورد من الإثارات حول هذه القضية المصيرية ولما وجدت أن البعض صار ينكر ولادة الإمام المهدي الظلاة ويناقش في الأدلة والروايات الكثيرة المعروضة أحببت أن أجيبهم هنا علجلاً خلال سطر واحد وأقول لهم ما الدليل على أنك مولود لأبيك في الواقع.

فإذا حاولت الإجابة على ذلك فإنك ستجد كل ما ناقشت به أصل ولادة الإمام المهـدي الطلاة ينطـبق عليك بطريق أولى ولا يمكنك إثبات ذلك أبداً لكـي تعلم أن الأمر في الولادة لا يحتاج إلى أكثر من بعض الأدلة البسيطة فكيف بكل تلك الروايات والأخبار، وللكلام مجال آخر كما قلنا.

وأخيرأ يلـزمني الـتقدم بالشكر الجزيل لسماحة الشيخ باسم محمد

(١) كتاب الغيبة للنعماني: ٢٠٩ ح ١٧.

| ٥٦٧ |  | ية | الأخلاق | لائم ا | لعا | 4 |
|-----|--|----|---------|--------|-----|---|
|-----|--|----|---------|--------|-----|---|

# الأسدي عـلى ما بذله من الجهود الكبيرة في جمع المطالب وتحقيق الأسناد راجياً من الله أن يوفقه لكل خير إنه سميع مجيب. والحمد لله أولاً وآخراً

٢٨ ذو القعدة ١٤٢٤ه مشهد المقدسة

فهرس المصادر

القرآن الكريم ٩ - إثبات الوصية للمسعودي دار الأضواء / بيروت - لبنان.

- ٣ الاحتجاج
  لأحمد بن علي الطبرسي
  مطبعة النعمان / النجف الأشرف العراق/ سنة ١٣٨٦ ه ١٩٦٦ م.
- ٤ أحسن التقاسيم للمقدسي المعروف بالبشاري طبع دار إحياء التراث العبربي / بيروت - لبنان / سنة ١٤٠٨ ه -١٩٨٧ م.
- ه الأختصاص
   لأبي عبد الله محمد بن النعمان العكيري البغدادي الملقب بالشيخ

٥٧٠ سيبيمين المعد التنازلي في علائم ظهور المهدي المخا المغيد جماعة المدرسين في الحوزة العلمية / قم المقدسة \_ إيران. ٦ - الإرشاد في معرفة حجج الله على العباد لأبي عبد الله محمد بن النعمان العكبري البغدادي الملقب بالشيخ المفيد. دار المفيد / قم \_ إيران / بتحقيق مؤسسة آل البيت ﷺ . ٧ - إلزام الناصب في إثبات الحجة الغائب للشيخ على اليزدي الحائري مؤسسة الأعلمي للمطبوعات / بيروت ـ لبنان / ط: ٤، سنة ١٣٩٧ هـ. ٨ - الأصول الستة عشر لنخبة من الرواة دار الشبستري للمطبوعات / قم \_ إيران / ط: ٢، سنة ١٤٠٥.

- ٩ إعلام الورى بأعلام الهدى لابي علي الفضل بن الحسن الطبرسي مؤسسة آل البيت علي الحياء التراث / قم - إيران/ ط٢، سنة ١٤١٧ ه.
  - ١٠ ـ إقبال الأعمال
     للسيّد رضي الدين علي بن موسى بن جعفر بن طاووس
     مكتب الإعلام الإسلامي / قم ـــ إيران / ط: ١ سنة ١٤١٤ هـ.
    - **١١ ـ أمالي الشجري** ليحيى بن الحسين الشجري عالم الكتب بيروت ومكتبة المتنبي / القاهرة ـ مصر.

- فهرس المصادر ......
- ١٢ أمالي الصدوق
  للشيخ الصدوق أبي جعفر محمد بن علي بن الحسن بن بابويه القمي للشيخ الصدوق أبي جعفر محمد بن علي من الحسن بن بابويه القمي مؤسسة البعثة / قم إيران / ط: ١ سنة ١٤١٧ هـ.
  - **١٣ ـ أمالي الشيخ** لأبي جعفر محمد بن الحسن الطوسي دار الثقافة / قم ـ إيران.
- **١٤ أمالي المفيد** لأبي عبد الله محمد بن النعمان العكبري البغدادي الملقب بالشيخ المفيد. جامعة المدرسين في الحوزة العلمية / قم - إيران.
  - ١٥ الأمامة والتبصرة من الحيرة لأبي الحسن علي بن الحسين بن بابويه القمي والد الشيخ الصدوق مدرسة الإمام المهدي المحلي / قم - إيران.
- **١٦ ـ الأنوار البهية** للمحدث الشيخ عباس القمي مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين / قم ـ إيران / ط: ١، سنة ١٤١٧.
  - ١٧ ـ بحار الأنوار للعلامة محمد باقر المجلسي مؤسسة الوفاء / بيروت ـ لبنان / ط: ٢، سنة ١٤٠٣ ه.

- ٥٧٢ ...... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي الظلا
  - ١٨ البدء والتاريخ المنسوب إلى أبي زيد أحمد بن سهل البلخي مكتبة الأسدي / طهران - إيران.
  - ١٩ بيان الأئمة للوقائع الغريبة والأسرار العجيبة للشيخ محمد مهدي حفيد الشيخ زين العابدين النجفي
- ٢ بيان الشافعي البيان في أخبار صاحب الزمان للمحدث المفيد أبي عبد الله محمد بن يوسف الكنجي الشافعي مطبوع مع كفاية الطالب للمؤلف، دار إحياء تراث أهل البيت / طهران - إيران.
  - ۲۹ ـ تاج العروس لمحمد مرتضى الزبيدي مكتبة الحياة / بيروت ـ لبنان.
- ٢٢ ـ تاج المواليد للعلامة الطبرسي مكتبة آية الله العظمى المرعشي النجفي / قم ـ إيران / سنة ١٤٠٦ هـ.
  - ۲۳ ـ تاريخ البخاري = التاريخ الكبير لمحمد بن إسماعيل البخاري دار الفكر / بيروت ـ لبنان
  - **٢٤ تاريخ بغداد** لأبي بكر أحمد بن علي الخطيب البغدادي دار الكتب العلمية / بيروت – لبنان.

- فهرس المصادر ..... فهرس المصادر .....
  - ۲۰ تاريخ الطبري
    لأبي جعفر بن جرير الطبري
    مؤسسة الأعلمي / بيروت لبنان.
  - ۲۹ ـ تاریخ مدینة دمشق لابن عساکر دار الفکر / بیروت ـ لبنان / سنة ۱٤۱۰ ه.
  - ۲۷ تأويل الآيات الظاهرة في فضل العترة الطاهرة للسيد شرف الدين علي الحسيني الاسترابادي النجفي مدرسة الإمام المهدي التلكة / قم - إيران / ط: ١، سنة ١٤٠٧ ه.
- ۲۸ تحف العقول عن آل الرسول
  لابن شعبة البحراني
  مؤسسة النشر الإسلامي لجماعة المدرسين / قم إيران / ط: ٢، سنة
  ١٤٠٤
- **٣٩ ـ تذكرة القرطبي= التذكرة في أحوال الموتى وأمور الآخرة** للعلامـة شمـس الديـن أبـي عـبد الله محمـد بـن أحـد بـن أبـي بكر الأنصاري القرطبي طبعة مدكور وأولاده/ القاهرة ـ مصر.
- •٣ ـ تفسير أبي حمزة الثمالي لأبي حمزة ثابت بن دينار الثمالي دفـتر نشـر الهـادي / قـم ــ إيران / أعاد جمعه وتأليفه عبد الرزاق محمد حسين حرز الدين ط: ١، ستة ١٤٢٠ هـ.

٥٧٤ ...... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي الخلا

- ٣١ ـ تفسير الطبري لأبي جعفر محمد بن جرير الطبري دار المعرفة / بيروت ـ لبنان / سنة ١٤٠٦ هـ.
- ٣٣ تفسير العياشي للنضر محمد بن مسعود بن عياش السلمي السمرقندي المعروف بالعياشي المكتبة العلمية الإسلامية / طهران - إيران.
  - **٣٣ ـ تفسير القرطبي** لأبي عبد الله محمد بن أحمد الأنصاري القرطبي دار الكتب العلمية / بيروت ـ لبنان / ط: ١، سنة ١٤٠٨ ه.
  - **٣٤ ـ تفسير القمي** لأبي الحسن علي بن إبراهيم القمي مؤسسة دار الكتاب للطباعة والنشر / قم ـ إيران / سنة ١٤٠٤ ه.
    - **۳۵ ـ تلخيص المتشابه في الرسم** لأحمد بن علي بن ثابت الخطيب البغدادي مؤسسة طلاس / دمشق ـ سوريا.
    - ٣٦ تهذيب الأحكام للشيخ أبي جعفر محمد بن الحسن الطوسي دار الكتب الإسلامية / طهران - إيران / ط: ٤، سنة ١٣٦٠ ش.
      - ۳۷ ـ تهذيب ابن عساكر لعبد القادر بدران دار إحياء التراث العربي / بيروت ـ لبنان.

| ٥٧٥ |  | الصادر | ىرس | نه |
|-----|--|--------|-----|----|
|-----|--|--------|-----|----|

- **۳۸ ـ جامع البيان للطبري** لأبي جعفر محمد بن جرير الطبري دار الفكر / بيروت ـ لبنان / سنة: ١٤١٥ ه.
  - **۳۹ ـ الخرائج والجرائح** لقطب الدين الراوندي مؤسسة الإمام المهدي ال<del>كلا</del> / قم ـ إيران.
- ٤ الخصال للشيخ الصدوق أبي جعفر محمد بن علي بن الحسن بن بابوية القمي جماعة المدرسين في الحوزة العلمية / قم - إيران.
  - 13 \_ الحكم والمواعظ = عيون الحكم والمواعظ
    للشيخ كافي الدين أبي الحسن علي بن محمد الليثي الواسطي.
    دار الحديث / قم \_ إيران / ط: ١، سنة ١٣٧٦ ش.
    - **٤٢ ـ حلية الأو**لياء لأبي نعيم الأصفهاني دار الفكر / بيروت ـ لبنان.
    - ٤٣ الداني = السنن الواردة في الفتن
      لأبي عمرو عثمان بن سعيد المقري الداني
      مصور عن مخطوطة المكتبة الظاهرية / دمشق سوريا.

٥٧٦ ..... ١٩٣٠ معاد المادي العد التنازلي في علائم ظهور المهدي 🕮

- •٤ دلائل الإمامة للمحدث الشيخ أبي جعفر محمد بن جرير بن رستم الطبري مؤسسة البعثة / قم - إيران / ط: ١، سنة ١٤١٣ هـ.
  - **٤٦ ـ روضة الواعظ**ين للشيخ العلامة محمد بن القتال النيسابوري. منشورات الرضي / قم ــ إيران.
    - **٤٧ ـ سنن ابن ماجة** للحافظ أبي عبد الله محمد بن يزيد القزويني المكتبة العلمية / بيروت ـ لبنان.
  - ٤٨ ـ سنن أبي داود
    لأبي داود سليمان بن الأشعث السجستاني
    دار الفكر / بيروت ـ لبنان / ط: ١، سنة ١٤١٠ هـ.
    - **٤٩ ـ سنن الترمذي** لمحمد بن عيسى الترمذي دار الفكر / بيروت ـ لبنان / سنة ١٤٠٣ ه.
- - شرح الأخبار في فضائل الأئمة الأطهار
   للقاضي أبي حنيفة النعمان بن محمد التميمي المغربي
   مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين / قم إيران.
  - ١٥ شرح نهج البلاغة لابن ميثم البحراني طبع مؤسسة النصر / طهران - إيران.

| ص (عصادر ٧٧ ه | ovv - | فهرس المصادر |
|---------------|-------|--------------|
|---------------|-------|--------------|

- ٣٩ شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد دار إحياء الكتب العربية / بيروت - لبنان / ط: ١ سنة ١٣٧٨ هـ.
  - ۳۹ ـ الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية لإسماعيل بن حماد الجوهري دار العلم للملايين / بيروت ـ لبنان / ط: ١، سنة ١٤٠٧ هـ
- \*\* الصراط المستقيم لزين الدين أبي محمد علي بن يونس العاملي النباطر البياضي. المكتبة المرتضوية لإحياء الآثار الجعفرية.
  - **۵۰ ـ صحيح البخاري** لمحمد بن إسماعيل البخاري دار الفكر / بيروت ـ لبنان / سنة ۱٤۰۱ ه.
- ٣٩ العدد القوية للفقيه الجليل رضي الدين علي بن يوسف المطهر الحلي مكتبة آية الله السيد المرعشي النجفي / قم - إيران / ط: ١، سنة ١٤٠٨ هـ
- •٧ عرف السيوطي = العرف الوردي في أخبار المهدي للحافظ جلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر بن محمد السيوطي دار الكتب العلمية / بيروت \_ لبنان.
- ٨٥ عقد الدرر في أخبار المنتظر (عج) ليوسف بن يحيى بن علي بن عبد العزيز المقدسي الشافعي السلمي دار الكتب العلمية / بيروت - لبنان / ط: ١، سنة ١٤٠٣ هـ.

٥٧٨ ..... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي الخلا

وطبعة أخرى من مكتبة عالم الفكر / القاهرة ـ مصر.

- ٩ علل الشرائع للشيخ الصدوق أبي جعفر محمد بن علي بن الحسين بن موسى بن يابوية القمي منشورات المكتبة الحيدرية / النجف الأشرف - العراق / سنة ١٣٨٦ هـ.
- ٩٠ عيون أخبار الرضا الظلا للشيخ الصدوق أبي جعفر محمد بن علي بن الحسين بن موسى بن بابوية القمي مؤسسة الأعلمي للمطبوعات / بيروت ـ لبنان / ط: ١، سنة ١٤٠٤ ه.
  - **٦١ غاية المرام** للسيد هاشم البحراني مؤسسة الأعلمي / بيروت - لبنان.
  - **٦٣ ـ الفائق في غريب الحديث** للعلامة جار الله محمود بن عمر الزمخشري دار الكتب العلمية / بيروت ـ لبنان / ط: ١، سنة ١٤١٧ ه.
    - ٣٣ ـ فرائد فوائد الفكر في الإمام المهدي المنتظر لمرعي بن يوسف الكرمي
- ٦٤ الفردوس بمأثور الخطاب
  لأبي شجاع شيرويه بن شهردار بن شيرويه الديلمي الهمداني الملقب
  إلكيا
  دار الكتب العلمية / بيروت لبنان / ط: ١، سنة ١٤٠٦.

فهرس المصادر ..... ٥٧٩ -

- ۹۴ فيض القدير
  محمد عبد الروؤف المناوي
  دار الكتب العلمية / بيروت لبنان / ط: ١، ستة ١٤١٥ هـ.
  - ٦٦ ـ القاموس المحيط للفيروز آبادي جمعه الشيخ نصر الهوريني.
- ٦٧ قرب الإسناد للشيخ الجليل أبي العباس عبد الله بن جعفر الحميري القمي مؤسسة آل البيت الإلا لإحياء التراث / قم - إيران / ط: ١، سنة ١٤١٣ هـ
- ٦٨ القول المختصر في علامات المهدي المنتظر للفقيه أحمد بن حجر الهيثمي المكي دار الزهراء للإعلام العربي/ القاهرة - مصر/ ط:١، سنة ١٣١٥ه. وطبعة أخرى عن نسخة مصورة من مكتبة الإمام أمير المؤمنين العامة / النجف - العراق.
  - **٦٩ ـ الكافي** لثقة الإسلام أبي جعفر محمد بن يعقوب بن إسحاق الكليني دار الكتب الإسلامية / طهران ــ إيران / ط: ٣، سنة ١٣٨٨ هـ.
    - ۷۰ ـ كتاب الدعاء لسليمان بن أحمد الطبراني دار الكتب العلمية / بيروت ـ لبنان / ط: ١، سنة ١٤١٣ ه.
      - ٧١ ـ كتاب سليم بن قيس لأبي صادق سليم بن قيس الهلالي العامري الكوفي

> ٧٢ م كتاب العين لأبي عبد الرحمن الخليل بن أحمد الفراهيدي . مؤسسة دار الهجرة / قم م إيران / ط: ٢، سنة ١٤٠٩ ه.

#### فهرس المصادر ...... فهرس المصادر .....

- ٧٧ كشف الحق (أربعين الخاتون آبادي) للمولى محمد شريف بن محمد صادق الخواتون آبادي
- ۷۸ ـ كشف الغمة لعلي بن عيسى بن أبي الفتح الإربلي دار الأضواء / بيروت ـ لبنان / ط: ٢، سنة ١٤٠٥ هـ.
- ۷۹ ـ كشف النوري = كشف الأستار للنوري الطبري مؤسسة النور / بيروت ـ لبنان / ط: ١، سنة ١٤٠٨ ه.
- ٨٠ ـ كفاية الأثر لأبي القاسم علي بن محمد بن علي الخزاز القمي الرازي انتشارات بيدار / قم ـ إيران / سنة ١٤٠١ هـ.
- ٨٩ ـ كمال الدين وتمام النعمة للشيخ الصدوق أبي جعفر محمد بن علي بن الحسين بن بابوية القمي . مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين / قم ـ إيران / سنة ١٤٠٥ه.
  - ۸۲ ـ کنز العمال للمتقي الهندي مؤسسة الرسالة / بيروت ـ لبنان / سنة ۱٤۰۹ ه.
  - **٨٣ ـ لسان العرب** لأبي الفضل جمال الدين محمد بن مكرم بن منظور الأفريقي المصري.

٥٨٢ ..... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي 🖽

دار صادر / بيروت ـ لبنان.

- ٨٤ ـ مجمع البحرين فخر الدين الطريحي مكتب تشر الثقافة الإسلامية.
- ٨٩ مجمع الزوائد
   لنور الدين الهيثمي
   دار الكتب العلمية / بيروت لبنان / سنة ١٤٠٨ هـ.
- ٨٦ ـ مجمع البيان في تفسير القرآن لأمين الإسلام أبي علي الفضل بن الحسن الطبرسي مؤسسة الأعلمي للمطبوعات / بيروت ـ لبنان / ط: ١ سنة ١٤١٥ ه.
  - ۸۷ ـ المحاسن لأحمد بن محمد بن خالد البرقي دار الكتب الإسلامية / طهران ـ إيران
- ٨٨ مختصر إثبات الرجعة للسيد بهاء الدين علي بن عبد الكريم بن عبد الحميد النيلي النجفي
  - ٨٩ مختصر بصائر الدرجات للحسن بن سليمان الحلي المطبعة الحيدرية / النجف الأشرف - العراق / ط: ١، سنة ١٣٧٠ ه.
    - ۹۰ ـ مدينة المعاجز للسيد هاشم البحراني

فهرس المصادر ..... فهرس المصادر .....

مؤسسة المعارف الإسلامية / إيران / ط: ١، سنة ١٤١٣ هـ

- **٩٩ ـ مراصد الإطلاع على أسماء الأمكة والبقاع** لصفي الدين عبد المؤمن بن عبد الحق البغدادي دار المعرفة / بيروت ـ لبنان / ط: ١، سنة ١٣٧٤ هـ
- **٩٢ ـ المستجاد من الإرشاد** للعلامة جمال الحق والدين حسن بن المطهر الحلي مكتبة آية الله العظمة المرعشي النجفي / قم ـ إيران /سنة ١٤٠٦ ه.
  - **٩٣ ـ مستدرك الحاكم** للحافظ أبي عبد الله محمد بن محمد الحاكم النيسابوري دار المعرفة / بيروت ـ لبنان / سنة ١٤٠٦ هـ.
  - ٩٤ مستدرك سفينة البحار للشيخ علي النمازي الشاهرودي مؤسسة النشر الإسلامي لجماعة المدرسين / قم - إيران / سنة ١٤١٩ ه.
- ۹۵ \_ مستدرك الوسائل للمحقق النوري الطبرسي مؤسسة آل البيت اللي لإحياء التراث / بيروت \_ لبنان / ط: ١، سنة ١٤٠٨ ه.
  - ۹۲ ـ مسند أبي داود الطيالسي لأبي داود الطيالسي دار الحديث /بيروت ـ لبنان.

- ٥٨٤ ...... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي الخلا
  - ۹۷ ـ مسند أحمد لأحمد بن حنيل دار صادر / بيروت ـ لبنان.
- ٩٨ ـ مشارق أنوار اليقين = مشارق البرسي للحافظ رجب البرسي مؤسسة الأعلمي للمطبوعات / بيروت ـ لبنان / ط: ١ سنة ١٤١٩ هـ. وطبعة أخرى من مكتبة ثقافة أهل البيت بإلي / طهران ـ إيران.
  - **٩٩ ـ المصنف** لابن أبي شيبة الكوفي دار الفكر / بيروت ـ لبنان / ط: ١، ستة ١٤٠٩ هـ.
    - • - المصنف لأبي بكر عبد الرزاق الصنعاني الجلس العلمي / سنة ١٣٩٢ه.
  - ١٠١ معجم أحاديث المهدي التلك لمؤسسة المعارف الإسلامية - تحت إشراف الشيخ على الكوراني مؤسسة المعارف الإسلامية / قم - إيران / ط: ١، منة ١٤١١ ه.
    - ١٠٢ ـ معجم البلدان لياقوت الحموي دار إحياء التراث العربي / بيروت ـ لبنان / سنة ١٣٩٩ ه.
      - ۱۰۳ معجم رجال الحديث
        للسيد أبو القاسم الموسوي الخوئي

فهرس المصادر ...... فهرس المصادر .....

منشورات مدينة العلم / قم \_ إيران.

- ١٠٤ المعجم الأوسط لسليمان بن أحمد بن أيوب اللخمي الطبراني دار الحرمين / السعودية / سنة ١٤١٥ ه.
  - ••• المعجم الصغير لسليمان بن أحمد بن أيوب اللخمي الطبراني دار الكتب العلمية / بيروت - لبنان.
  - ١٠٦ ـ المعجم الكبير لسليمان بن أحمد بن أيوب اللخمي الطبراني مكتبة ابن تيمية / القاهرة ـ مصر/ ط: ٢، سنة ١٤٠٤ ه..
  - ۱۰۷ الملاحم والفتن لعلي بن موسى جعفر بن محمد بن طاووس الحسن الحسيني منشورات الشريف الرضي / قم - إيران / ط: ٥، سنة ١٣٩٨ ه.
    - ١٠٨ الملاحم والفتن
      لابن المنادي، أبو الحسن أحمد بن جعفر بن عبد الله البغدادي
      صورة عن مخطوطة مكتبة المسجد الأعظم / قم إيران.
      - ١٠٩ \_ مناقب آل أبي طالب = مناقب ابن شهر آشوب لمشير الدين أبي عبد الله محر بن علي بن شهر آشوب المطبعة الحيدرية / النجف \_ العراق / سنة ١٣٧٦ ه.
- ١١٠ منتخب الأنوار المضيئة للسيد بهاء الدين علي بن عبد الكريم بن عبد الحميد النيلي

٥٨٦ ...... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي المخا

**١١١ ـ منتهى المقال في أحوال الرجال** للشيخ محمد بن إسماعيل المازندراني مؤسسة آل البيت الميطاع التراث / بيروت ـ لبنان / سنة ١٤١٩ هـ.

- **١١٣ ـ نور البراهين في أخبار السادة الطاهرين** للسيد نعمة الله الموسوي الجزائري مؤسسة النشر الإسلامي / قم ـ إيران / ط: ١، سنة ١٤١٧ ه.
  - **۱۱٤ ـ تهج البلاغة** بتحقيق الشيخ محمد عبدة دار المعرفة / بيروت ـ لبنان
- **١١٥ ـ وسائل الشيعة** للمحدث الشيخ محمد بن الحسن الحر العاملي مؤسسة آل البيت لليظ لإحياء التراث / قم ـ إيران / ط٢ː، سنة ١٤١٤ هـ.

.

١١٨ ـ ينابيع المودة لذوي القربى للشيخ سليمان بن إبراهيم القندوزي الحنفي دار الأسوة / إيران / ط: ١، سنة ١٤١٦ هـ.

فهرس المواضيع

.

| ۷   | كلمة الموسوعة                      |
|-----|------------------------------------|
| 11  | ساعة القائم                        |
| ۱٤  | الساعة والعلائم                    |
| ۱۷  | الحلجة إلى التدقيق في العلائم      |
| ۲٤  | هل يمكن السيطرة على العالم؟        |
| ٤٣  | الحكمة في غيبة الإمام المهدي الطخة |
| ٤٩  | الظهور قريب أم بعيد؟               |
| ٤٩  | التأميل أم والتقنيط؟               |
| ٦.  | نقد حديث السبعين                   |
| ٦٤  | السبب في عدم التوقيت               |
| ٦٩` | إذا لم تتحقق العلائم               |
| ٦٩  | تذكرة هامة                         |
| ۷۱  | الداعي إلى الكتابة في العلائم      |
| ٧٤  | فلسفة انتظار الفرج                 |
| ٧٩  | انتظار الفرج واجب أو مستحب         |

| <u>)</u> | العد التنازلي في علاتم ظهور المهدي 8 | ٥٩٠   |
|----------|--------------------------------------|-------|
| ٨٠       | ىلى بدء                              | عود ه |
| ٨٣       | علائم الظهور وتمييزها                | حصر   |

•

### العلامة الأولى: الخراساني

| ۹۹    | العلامة الأولى: الخراساني    |
|-------|------------------------------|
| 1 • 1 | خلاصة الكلام في الخراساني    |
| 1.0   | تفصيل الكلام في الخراساني    |
| ۱۰۷   | أهل المشرق والرايات السود    |
| 111   | الحركة الخراسانية بصورة عامة |
| ۱۱۳   | أسماء الخراساني              |
| ۱۱۳   | الكلام في الخراساني          |
| 110   | صفات الخراساني               |
| ۱۱۷   | حركة الخراساني               |
| ۱۲۲   | معركة اصطخر                  |
| 170   | الحاشمي والخراساني           |
| ١٢٢   | الحسني والخراساني            |
| ۱۳٤   |                              |

## العلامة الثانية: شعيب بن صالح

| 139 | ••••• | صالح | بن | شعيب   | الثانية:  | العلامة |
|-----|-------|------|----|--------|-----------|---------|
| ١٤١ |       | صالح | بن | , شعيب | الكلام في | خلاصة   |

| ٥٩١  | فهرس المواضيع                |
|------|------------------------------|
| ١٤٣  | تفصيل الكلام في شعيب بن صالح |
| ۱٤٣  | اسمه و نسبه                  |
| ١٤٥  | محل خروج شعيب وولادته        |
| ۱٤٦  | صفات شعيب                    |
| ۱٤٧  | خروج شعيب من العلائم         |
| ۱٤٩  | عظمة شعيب بن صالح            |
| ١٤٩  | تحركات شعيب بن صالح          |
| ۱۰۱  | حركة شعيب باتجاه الشام       |
| ٥٥ ا | شعيب والإمام المهدي الظلا    |
| ۱٦٠  | محل بيعة شعيب وجيشه          |

## العلامة الثالثة: اليماني

| ۱٦٣ | العلامة الثالثة: اليماني |
|-----|--------------------------|
| 170 | خلاصة الكلام في اليماني  |
| ארו | تفصيل الكلام في اليماني  |
| ۱۷۰ | صفات اليماني وأحواله     |
| ۱۷۱ | تحركات اليماني           |
| ۱۷۱ | القحطاني                 |
| ۱۷۷ | المنصور                  |
| ۱۷۸ | اليماني من الذرية        |

٥٩٢ ..... العد التنازلي في علائم ظهور المهدي 🚓

#### العلامة الرابعة: المرواني

| ۱۷۹ | العلامة الرابعة: المرواني |
|-----|---------------------------|
| ۱۸۱ | خلاصة الكلام في المرواني  |
| ۱۸۳ | تفصيل الكلام في المرواني  |

#### العلامة الخامسة: السفياني

| ۱۸۷   | لسفياني٧        | العلامة الخامسة: أ |
|-------|-----------------|--------------------|
| ۱۸۹   | لسفياني٩        | خلاصة الكلام في ا  |
| ۱۹۷   | لسفياني٧        | تفصيل الكلام في ا  |
| ۱۹۸   | ببه             | اسم السفياني ونس   |
| ۲.,   | •               | صفات السفياني      |
| ۲۰۱   | ي               | منشأحركة السفيان   |
| ۲۰۲   | Υ               | منطق السفياني      |
| ۲ ۰ ٦ | ي۲              | محل خروج السفيان   |
| ۲۰۸   | باني۸           | مركز حكومة السف    |
| ۲۰۹   | سفياني٩         | استقرار حكومة ال   |
| * 1 * | ني              | زمان خروج السفيا   |
| 210   | لى بني العباس ه | خروج السفياني ء    |
| 7 7 Y | ۲               | حتمية السفياني     |
| 229   | ا ثنان ٩        | السفياني واحد أو   |
| ۲۳۰   | فياني           | علامات خروج الس    |

| ٥٩٣   | فهرس المواضيع                    |
|-------|----------------------------------|
| ۲۳۰   | ۱ ـ اختلاف بني فلان              |
| ۲۳۳   | ٢ ـ خروج اليماني                 |
| ۲۳۳   | ۳ ـ إقبال الترك والروم           |
| ۲۳۷   | ٤ ـ خروج أهل المغرب إلى مصر      |
| ۲۳۷   | ٥ ـ حكومة الظلمة                 |
| ۲۳۷   | ٦ - اختلاف رمحان بالشام          |
| ۲۳۷   | ۷ ـ رجفة بالشام                  |
| ۲۳۷   | ٨ - إقبال الرايات الصفر          |
| ۲۳۸   | ٩ ـ خروج رجل من أهل السفح٩       |
| 229   | ١٠ ـ الانتخابات في بغداد         |
| 25.   | ١١ ـ سقوط طائفة من مسجد دمشق     |
| ۲٤.   | ١٢ ـ ظهور الأبقع                 |
| 25.   | ١٣ ـ خروج رجل عباسي في الشام     |
| 151   | ١٤ ـ فتنة بين أهل المشرق والمغرب |
| 251   | ١٥ ـ وقعة قرقيسياء               |
| 252   | ١٦ ـ خروج الشيصباني              |
| Y £ Y | ١٧ ـ خروج شعيب بن صالح           |
| ۲٤٣   | ١٨ ـ خراب الشام                  |
| ٢٤٣   | ١٩ - إقبال أصحاب البراذين        |
| 252   | ٢٠ ـ خروج المصري                 |

| ٥٩٤ مستنبين المعدين المعد المتنازلي في علائم ظهور المهدي الطلا |  |
|----------------------------------------------------------------|--|
| قصة خروج السفياني ٢٤٤                                          |  |
| حروب السفياني ومعاركه ٢٥١                                      |  |
| الاستيلاء على دمشق ٢٥٢                                         |  |
| حرب السفياني مع أهل المغرب ٢٥٤                                 |  |
| حرب السفياني مع أهل المشرق ٢٥٧                                 |  |
| حرب السفياني مع الأبقع                                         |  |
| حرب السفياني مع الأصهب                                         |  |
| حرب السفياني مع الجهرمي ٢٦٥                                    |  |
| حرب السفياني مع القحطاني ٢٦٦                                   |  |
| معركة قرقيسياء ٢٦٦                                             |  |
| حركة السفياني نحو العراق ٢٧٠                                   |  |
| تخريب مدن العراق ٢٧١                                           |  |
| دخول السفياني بغداد ٢٧٢                                        |  |
| دخول السفياني الكوفة                                           |  |
| جيش الغضب                                                      |  |
| دخول السفياني المدينة ٢٨١                                      |  |
| جيش السفياني يقصد الإمام المهدي الظير                          |  |
| مصير السفياني                                                  |  |
| محل قتل السفياني وكيفيته ٢٩٥                                   |  |

| 090 |  | المواضيع | فهرس |
|-----|--|----------|------|
|-----|--|----------|------|

#### العلامة السادسة: الخسف

| ۲ | ٩ | ۷ | • | نسف ٧ | <u>ま</u> 」: | ة السادسة:  | العلام |
|---|---|---|---|-------|-------------|-------------|--------|
| ۲ | ٩ | ٩ | ł | سف    | , الخ       | ة الكلام في | خلاصا  |
| ٣ | • | ۱ |   | سف    | ، الخ       | لكلام في    | تفصيإ  |

#### العلامة السابعة: الصيحة

| 311 | العلامة السابعة: الصيحة |
|-----|-------------------------|
| ۳۱۳ | خلاصة الكلام في الصيحة  |
| 310 | تفصيل الكلام في الصيحة  |
| ۳۱۰ | الصوت الأول من السماء   |
| ۳۲۰ | صفة النداء الأول        |
| ۳۲۱ | ردود الفعل              |
|     | حكمة النداء الأول       |
| ٣٢٥ | وقت النداء الأول        |
| ۳۳۰ | العمل عند سماع الصيحة   |
| ۳۳۱ | الصوت الثاني من الأرض   |
| ۳۳۳ | حتمية النداء الثاني     |
| ۳۳٤ | مفاد النداء الثاني      |
| 370 | المنادي بالنداء الثاني  |
| ۳۳۷ | مكان النداء الثاني      |
|     | زمان النداء الثاني      |

| عد التنازلي في علائم ظهور المهدي الملج | ٥٩٦                                |
|----------------------------------------|------------------------------------|
| ۳۳۸                                    | ردود الفعل                         |
| تطلع في السماء                         | العلامة الثامنة: كف                |
| ٣٤١                                    | العلامة الثامنة: كف تطلع في السماء |
| ۳٤٣                                    | خلاصة الكلام في ظهور الكف          |
| ۳٤٥                                    | تفصيل الكلام في ظهور الكف          |
| ۳٤۸                                    | زمان بروز الكف                     |
| ٣٤٩                                    | حتمية بروز البدن                   |
| ٣٤٩                                    | مفاد النداء                        |
| ۳۰.                                    | حكمة طلوع البدن                    |

#### العلامة التاسعة: قتل النفس الركية

| ٣٥٣  | العلامة التاسعة: قتل النفس الزكية |
|------|-----------------------------------|
| 800  | خلاصة الكلام في النفس الزكية      |
| ۳٥۷  | تفصيل الكلام في النفس الزكية      |
| ۳٥л  | حتمية قتل النفس الزكية            |
| ۳٦.  | اسم النفس الزكية ونسبه            |
| 3771 | مقتل النفس الزكية                 |
| ٣٦٤  | زمان قتل النفس الزكية             |
| ۳٦٤  | قصة النفس الزكية                  |
| ۳٦٥  | قتل النفس الزكية وغضب الله سبحانه |

| ٥٩٧ | فهرس المواضيع          |
|-----|------------------------|
| ۳٦٦ | قتل النفس الزكية وأخيه |
| ۳٦٧ | الحسني والنفس الزكية   |

#### العلامة العاشرة: كسوف الشمس

| ۳٦٩ | كسوف الشمس | العاشرة:  | العلامة |
|-----|------------|-----------|---------|
| ۲۷۱ | كسوف الشمس | الكلام في | خلاصة   |

## الأحداث التي تسبق ظهور القائم 🕮

| ۳۸۱. | الأحداث التي تسبق ظهور القائم |
|------|-------------------------------|
| ۳۸۳  | أحداث السماء                  |
| ۳۸۳  | نار وحمرة في السماء           |
| ۳۸۷  | طلوع الشمس من مغربها          |
| ۳۹۰  | طلوع النجم المذنب             |
| ۳۹۸  | الأمطار الغزيرة               |
| ٤٠١  | أحداث العراق                  |
| ٤٠١  | أحداث بغداد                   |
| ٤٠٢  | اختلاف بني فلان               |
| ٤٣١  | الجبابرة في العراق            |
| ٤٣١  | الخليفة المتنقل               |
| ٤٣٣  | الخليفة البراق الثنايا        |
| ٤٣٣  | طاغوت من الأشرار              |

| العد التنازلي في علائم ظهور المهدي الظلا | ۰۹۸            |
|------------------------------------------|----------------|
| ٤٣٥                                      | الرجل الحاقد   |
| ٤٣٧                                      | السفاح         |
| ٤٣٨                                      | -              |
| ٤٣٨                                      |                |
| ٤٣٩                                      |                |
| ٤٤١                                      |                |
| ٤٤٢                                      |                |
| ٤٤٥                                      |                |
| ٤٤٧                                      | الرايات والفتن |
| ٤٤٧                                      |                |
| ٤٤٨                                      |                |
| ٤٤٨                                      |                |
| ٤٤٨                                      |                |
| ٤٤٩                                      |                |
| £01                                      |                |
| ٤٥١                                      |                |
| ٤٥٢                                      |                |
| ٤٥٣                                      |                |
| ٤٥٣                                      | _              |
| ٤٥٤                                      |                |
|                                          | -, U           |

| فهرس المواضيع ٩٩٩ م                |  |
|------------------------------------|--|
| موت ذريع ٤٥٦                       |  |
| قتل النفس الزكية في ظهر الكوفة ٤٥٧ |  |
| خروج الشيصباني ٤٥٧                 |  |
| عصابة رديئة ٨٥ ٤                   |  |
| هدم حائط مسجد الكوفة ٤٥٩           |  |
| خراب الكوفة ٤٥٩                    |  |
| بثق الفرات٤٦٠                      |  |
| أحداث البصرة                       |  |
| المعركة بين البصرة والأبلة ٤٦٤     |  |
| خراب البصرة                        |  |
| الخسف والقذف والمسخ                |  |
| السفياني والبصرة                   |  |
| الدجال والبصرة                     |  |
| غرق البصرة                         |  |
| أحداث الحجاز ٥٨٥                   |  |
| حدث بين الحرمين                    |  |
| نار الحجاز ٧٨                      |  |
| موت خليفة (عبد الله)               |  |
| ملحمة مني٩٣                        |  |
| معركة الطائف                       |  |

| العد التنازلي في علائم ظهور المهدي الظلام | ······································ |
|-------------------------------------------|----------------------------------------|
| ٤٩٩                                       | أحداث الشام                            |
| ٤٩٩                                       | الصوت من ناحية دمشق                    |
| 0.1                                       | اختلاف أهل الشام                       |
| ۰ ۰ ۸                                     | الرايات السود بالشام                   |
| ٥١٣                                       | الرايات الصفر بالشام                   |
| ٥٢.                                       | حرب مصر والشام                         |
| ٥٢.                                       | •                                      |
| 071                                       | •                                      |
| ٥٢١                                       |                                        |
| ٥٢٣                                       | انتقال الأخيار إلى الشام               |
| ٥٢٣                                       |                                        |
| ٥٢٤                                       |                                        |
| ٥٢٧                                       |                                        |
| ۰۳۳                                       | _                                      |
| ٥٣٤                                       | _                                      |
| ٥٣٦                                       |                                        |
| ٥٣٧                                       |                                        |
| ٥٣٩                                       |                                        |
| ٥٣٩                                       |                                        |
| 0 { }                                     | -                                      |

| 7.1   | فهرس المواضيع            |
|-------|--------------------------|
| ٥٤٢   | الزنديق بقزوين           |
| ٥٤٤   | انتقال مركز العلم إلى قم |
| ٥٤٥   | رجل من أهل قم            |
| ٥٤٦   | قم مامن الإيرانيين       |
| ٥٤٧   | دخول الحسني مدينة قم     |
| ٥٤٨   | هلاك الشباب              |
| ٥٤٨   | ظهور الماء               |
| ٥٤٩   | النجل                    |
| ٥٥٧   | العلائم الأخلاقية        |
| 079   | فهرس المصادر             |
| 0 4 9 | فهرس الكتاب              |

.



Address in Lebanon: P.O.Box 25/138 Al-Ghobairi -Beirut

Address in Iran: P.O. Box 91375/4436 Mashhad Fax:( 0098-511) 222 2483

Email: almawsouah@yahoo.com Website: www.almawsouah.org

Published in Lebanon by:

Dar Al-Athar Shahrur building - Dakkash St. Bir Al-Abed - Beirut - Lebanon Tel: (00 961-1) 270574 - (00 961-3) 349237

<u>Published in Iran by:</u> 1- Jarf Publisher Enqelab St. Fakhre Razi St. #111 - Tehran – Iran Tel:(0098-21) 640 1727 - P.O. Box: 13445-533 2- Al-Ansar Publisher Enqelab St. Sajjadyyeh Int. 34<sup>th</sup> Alley - #16 - Qom - Iran Tel:(0098-251) 775 1120 - P.O. Box: 37155/144

All rights reserved Copyright © by: Dar Al-Athar

First print: Beirut 1425 – 2004 Second print: Qom 1425 – 2004



# MAWSOUAT AL-RASOOL AL-MOSTAFA

A highly informative encyclopedia of Prophet Mohammad's life Administered by: Mohsen Ahmad Al-Khatami

## COUNT DOWN OF THE SINGS OF APPEARANCE OF MAHDI (A.S.) " The final successors of Prophet Mohammad "

**By: Abbas Tabrizian**